
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 8 (1922)

Heft: 52

Anhang: Mittelschule : Philologisch-historische Ausgabe : Beilage zur "Schweizer
Schule"

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8. Jahrgang. Nr. 2. Sebr. j922

Beilage zur „Schweizer-Schiüe"

philologisch- Schristleitung:
historische Ausgabe vi. k>. Vonavent. Egger, Engelberg

Inhalt: Homerische Poetik. — Zunftstube. — Bücherecke.

Homerische Poetik.
Unter diesem Titel veröffentlicht der

Würzburger Ordinarius für klassische Phi-
lologie Engelbert Drerup ein auf drei
Bände berechnetes Werk, von dem 1921
zwei Bände erschienen sind.Z Drerup ist
den Lesern dieses Blattes bekannt unter an-
derem durch seine wichtigen Arbeiten über
die attischen Redner, durch seinen „Homer"
in der Sammlung „Weltgeschichte in Cha-
rakterbildern" und sein 1913 erschienenes
„Fünftes Buch der Jlias; Grundlagen einer
homerischen Poetik".

Es war eine mutige Tat, im gegenwär-
tigen Augenblicke zwei Bände von über 1100
Druckseiten herauszugeben, in denen Homer
als Dichter und sein Epos als Dichtung
zur vollen Geltung kommen soll, während
vor einem guten Jahre Ernst Howald die
reinen Unitarier, wie Draheim, Drerup
und Rothe für erledigt erklärt hat. Und
dazu soll erst noch ein dritter Band, „Die
Rhapsodien der Jlias" kommen.

Die Bedeutung des drerupschen Werkes,
über das in den nächsten Jahren voraus-
sichtlich viel geschrieben wird, rechtfertigt
es, daß wir an dieser Stelle darüber spre-
chen. Ich bediene mich dabei oft des Wort-
lautes des Buchtextes, ohne in jedem Fall
es besonders kenntlich zu machen.

Der erste Band enthält ungefähr das,
was man nach dem Vorgange Cauers
Grundfragen der Homerkritik nennen könnte.
Er beginnt mit einer Geschichte der Ho-
merforschung von der Wiederentdeckung
Homers bis ins 20. Jahrhundert hinein,
deren erster von Petrarca bis Herder füh-

rende Teil sich begreiflicherweise an Fins-
lers „Homer in der Neuzeit von Dante
bis Göthe" anschließt. Der erste, der die
„homerische Frage" in Fluß gebracht hat,
war der im 17. Jahrhundert lebende fran-
zösische Pfarrer Francois Hèdelin, Xddc
6'H.ubiMue, der während des Weltkrieges
durch V. Bêrards Buch „Un mensonge
de 1a science allmende" zu einer ge-
wissen Berühmtheit gelangte. Dieser hatte
in seinem Lonjeelures académiques vu
Dissertation sur 11liade behauptet, einen
Homer habe es nie gegeben, sondern nur
eine Anzahl älterer Dichter, deren durch
die Einheit der Sage zusammengehaltenen
Einzellieder durch einen unbekannten Re-
daktor oder durch Lykurg mechanisch zu-
sammengefügt worden seien. Erst 1795
wurden Hèdelins Gedanken in Deutschland
weiter ausgebaut durch Friedrich August
Wolfs Diolegvmena ad Dvmerum. Nach
Wolf hat Homer etwa im 10. Jahrhundert
v. Chr. ohne Kenntnis der Schrift den
Kern des Epos geschaffen, und spätere Dich-
ter haben diesen Kern durch Anfügen neuer
Lieder erweitert. Diese erweiterte Dichtung
wurde durch Rhapsoden mündlich fortge-
pflanzt, bis Peisistratos die vorhandenen
Lieder sammeln und aufschreiben ließ. We-
nig später hat Wolfs Lehrer Christian Gott-
lob Heyne den persönlichen Homer ins
sechste Jahrhundert versetzt, wo er als Re-
daktor die volkstümlichen Lieder früherer
Zeiten zu einer Einheit zusammenschweißte.
Der Romantiker Friedrich Schlegel dage-
gen sah Homer nicht mehr als Persönlichkeit

y Homerische Poetik von Engelbert Drerup. Band I Das Homerproblem in der Gegenwart von
Engelbert Drerup. X VI und S il S. Band III Die Rhapsodien der Odyssee von Franz Stürmer. XI
u. 632 S. Selbstverlag des Herausgebers. Preis zusammen 30 Fr. bei Bezug durch den Herausgeber
(Hofpromenade I, Würzburg) oder durch die Leobuchhandlung in St. Gallen.



an, sondern als Verkörperung der epischen
Poesie; spätere Diaskeuasten haben die „Na-
turdichtung" des Volkes in Ordnung ge-
bracht. Die großen Dichter freilich, Schiller
und Goethe, sowie Wieland und Voß spen-
beten solchen Theorien keinen Beifall, son-
dern blieben von der „Einheit und Anteil-
barkeit" der Jlias überzeugt. Doch fand
der Mahnruf der Männer, denen man auf
dem Gebiete der Aesthetik ein maßge-
bendes Urteil nicht absprechen wird, kein
Gehör, Sprachforscher, Mythologen und
Philologen, „denen zumeist jede Berührung
mit lebendiger Dichtung versagt war", stürz-
ten sich auf die logische Homeranalyse, such-
ten nach Lücken und Mängeln im Zusam-
menhange des Epos, entdeckten Fugen, Un-
geschicklichkeiten und Wiederholungen und
schälten aus den vorhandenen Epen ältere
selbständige Dichtungen heraus.

Daraus entstand einerseits Karl Lach-
manns „Kleinliedertheorie", wornach die
Jlias nicht weniger als das Nibelungenlied
aus Einzelliedern und Füllstücken zusammen-
gesetzt sein soll, anderseits die „Kern- oder
Erweiterungstheorie" Gottfried Hermanns
mit einer Urilias und Urodyssee Homers,
die durch stete Erweiterung zum Umfange
anwuchsen, den sie bei der Aufzeichnung
unter Peisistratos erreicht hatten, Die An-
sichten Bachmanns und Hermanns wurden
das ganze 19, Jahrhundert hindurch wei-
tergeiponnen, und man durfte es lange Zeit
kaum wagen, von Homer als Dichter zu
sprechen. Doch erhoben sich trotzdem die
„Unitarier", die im Gegensatze zu den „Lie-
derjägern" als „Einheitshirten" die Einheit
des Epos mit Schärfe betonten, und unter
denen sich Männer wie Nitzsch, Welcker, K.
O. Müller befanden. Aber diese Unitarier
standen noch stark im Banne der „Vernunft-
elenden Kritik" Bachmanns, schieden in ih-
rer Verlegenheit Verse und Versgruppen
aus (Atheteien; Jnterpolationstheorie), unv
dazu fehlte ihnen der richtige Maßstab für
die literarische Beurteilung Homers.

Diesen Maßstab gewann man erst durch
die vergleichende Literaturgeschichte, indem
man die epischen Lieder der Finnen, die
der finnische Arzt Elias Lönnrot 1835 zu
einem Nationalepos Kälevala zusammen-
schweißte, die Lieder der Serben und Esthen,
später auch der Großrussen, Kara-Kirgisen,
Abakan-Tataren, der malaiischen Atjeher
und das byzantinische Heldenepos von Di-
gentis Akritas in den Kreis der Betrachtung
einbezog, um auf breiter Basis zu richtigen

Vorstellungen über das Wesen des Volks-
gesanges und des großen Volksepos zu ge-
langen. Als Resultat solcher Betrachtungen
ergab sich, daß „Volksdichtung und berufs-
mäßiger Aoidengesang, die sich im Einzel-
liede erschöpfen, nur dann zur höchsten
Stufe, dem kunstmäßigen großen Epos, ge-
führt werden können, wenn das Walten
eines originalen dichterischen Genies die
Elemente jenes Gesangs um eine einheitliche,
dichterisch konzipierte Handlung gruppiert;
in den homerischen Epen und den Nibelun-
gen könne also von einer rein äußerlichen,
mechanischen Zusammenfügung alter, aus
dem Volksmunde gesammelter Lieder eben-

sowenig die Rede sein als von der schicht-
weisen Erweiterung eines kleinen ursprüng-
lichen Kernes". In ähnlichem Sinne äußert
sich der Liedforscher John Meier in einer
Basler Rektoratsrede „Werden und Leben
des Volksepos", 1909. Die Richtigkeit dieser

Sätze erläutert Drerup an reichlichen Bei-
spielen, indem er zunächst darlegt, wie sich

der epische Volksgesang im Einzelliede ent-
wickelt, dann wie ein „organisches Epos"
entsteht und entstehen kann. Dabei vergißt
er nicht, sich über den epischen Volksgesang
in den homerschen Gedichten selber zu äu-
ßern. Jedermann kennt ja den Phemios
und Demodokos der Odyssee, die ihre Lie-
der nicht nach festen Vorlagen singen, son-
dern im wesentlichen improvisieren, Aehn-
lich ist es auch bei den Aöden und Rhapso-
den der Neuzeit. So liegt wirklich der
Schluß nahe, daß Homer keine festen, be-

sonders keine schriftlich fixierten Einzellieder
als Quellen zur Verfügung hatte, sondern
bloß Liedstoffe, und Müller und Bethe,
welche den „Quellen" der Jlias nachgehen,
sehen sich dann auch genötigt, die Entste-
hung der Jlias ins 6. Jahrhundert hinab-
zusetzen,

„Homer und die Sprachwissen-
schaft" ist das dritte Kapitel überschrieben.
Die homerischen Epen stehen als Sprach-
dokumente am Anfang der griechischen Li-
teratur und es ist Aufgabe der Wissenschaft,
die „authentische Form des homerischen
Nachlasses wiederzugewinnen". Die For-
schung ist aber erschwert dadurch, daß die

zusammenhängende handschristliche Ueberlie-
ferung der Gedichte nicht über das 10, Jahr-
hundert n. Chr, hinaufreicht. Immerhin
wissen wir, und die Homer-Papyri haben
es uns eindringlich genug vor die Augen
geführt, daß im Altertum erweiterte Homer-
ausgaben bestanden, mit willkürlichen Ein-



3

schiebseln der Rhapsoden, und daß diese

Volksausgaben im Schulunterrichte häufig
benutzt wurden. Daneben gab es gute
Exemplare im Besitze von Privaten und
Städten. Die berühmteste dieser „Städte-
ausgaben" ist die athenische, die wahrschein-
lich seit Mitte des 6. Jahrhunderts v, Chr.
den Rezitationen an den Panathanäen zu-
gründe lag. Natürlich hat die Umschrift
des jonischen Homer in das altattische Al-
phabet und dann wieder die Umschrift in
das 403 eingeführte jonische Alphabet ge-
wisse Text- und Formenveränderungen ver-
ursacht, die aber gelegentlich überschätzt wor-
den sind. Diesen attischen Text haben die
Homerforscher im ptolomäischen Alexandria,
ich nenne nur Zenodot und Astriarch, ihren
kritischen Ausgaben vorzüglich zugrunde ge-
legt, und die alexandrinischen, leicht attisch
beeinflußten Texte verdrängten die verwil-
derte Vulgata und bildeten die Grundlage
des HomertexteS, den wir heute noch lesen.

In der Dichtersprache Homers liegen
verschiedene Spracherscheinungen, jonische
und äolische Formen unausgeglichen neben-
einander, wie

ä/öeckm: ncnm, à! xer,
Daraus konstruierte

man (besonders Fick) die Hypothese eines
„äolischen UrHomer" und von der Wände-
rung des epischen Gesanges von seiner an-
geblichen Urheimat Thessalien nach dem
äolischen Kleinasien und von dort zu den
Joniern, Tatsächlich geht homerisch und
öolisch auf eine gemeingriechische Basis zu-
rück; und h z, B, sind an sich nicht bloß
äolische, sondern ursprünglich gemeingrie-
chische Laute und die Aeolismen Homers
sind in ihrem Grundstocke wahrscheinlich
Archaismen aus altjonischer Sprache. Ueber
die ältere Entwicklung der griechischen Dia-
lekte wissen wir übrigens außerordentlich
wenig; aber von einem äolischen UrHomer
kann jedenfalls keine Rede sein. Die epische
Sprache hat sich im wesentlichen entwickelt
mit dem jonischen Volksdialekt, der in Klein-
asien durch natürliche Sprachmischung man-
cherlei jüngere Äolismen aufgenommen ha-
ben mag. Dazu kommt die nicht abzu-
weisende Einwirkung von Seite der wan-
dernden Sänger, die aus der epischen Tra-
dition mancherlei älteres Sprachgut weiter-
gaben. So erklärt sich der Mischdialekt
HomerS, ohne daß man anzuregen braucht,
kr sei auf der jonisch-äolischen Sprachgrenze
geboren. Dabei ist freilich nicht zu über-
sehen, daß die Sprache Homers auch eine

bewußte, dichterische Kunstschöpfung ist, in
der absichtlich altertümliche Sprachelemente
stehen blieben, wie wir es später bei Vergil
gleichfals beobachten können.

Das vierte Kapitel handelt von Homer
und der Archäologie und der epi-
scheu Kultur, Seitdem wir infolge der
Ausgrabungen in Troja, Mykene, Tyrins,
Orchomenos, Athen, Amyklä und Kreta den
mykenisch-minoischen Kulturkreis kennen ge-
lernt haben, begann man die homerischen
Epen durch Parallelen aus dem mykenischen
Kulturkreise zu erläutern. Einen Nieder-
schlag dieser Bestrebungen bildete das be-
kannte Werk Helbigs. In der Tat finden
sich überraschende Parallelen, wie Nestors
Becher, der Turmschild des Ajas, der HauS-
plan des Odysseus, So setzte man Home-
risch und mykenisch einander gleich und sah
sich infolgedessen gezwungen, das Alter der
homerischen Gedichte möglichst hoch hinauf-
zusetzen. Aber bald wurde man sich des

Irrtums dieser Gleichsetzung bewußt und
beobachtete, daß besonders die Jlias gar
kein einheitliches Kulturbild bietet, sondern
eine Mischung von älteren und jüngeren
Kulturelementen. Die Entwicklungstheore-
tiker haben daraus auf ältere und jüngere
Kulturschichten geschlossen entsprechend den
von ihnen angenommenen poetischen Schich-
ten. Das ist ein Irrtum, Vielmehr hat
Homer einerseits bewußt Modernes auf eine
ältere Zeit übertragen, anderseits unbewußt
durch epische Formeln älteres Kulturgut
mit seiner Dichtung verschmolzen, hat sich
aber auch selber dichterisch ein Kulturbild
konstruiert und dabei bewußt und unbewußt
Altes und Neues vermengt.

Der in der Archäologie Mode gewordene
„Anschauungsrealismus" macht sich beson-
ders breit, wo es sich um Topographie
und Geographie handelt. Davon spricht
Drerup im 5. Kapitel, Dabei stellt er den
vernünftigen Satz an die Spitze, daß Homer
weder Geographie noch Geschichte treibe,
sondern dichte. Dte Oertlichkeiten der Irr-
fahrten des OdysseuS sind Märchenland ir-
gendwo im Osten oder Westen. Ein Welt-
bild hat zwar der Dichter; die Erde ist eine
Scheibe, rings vom Ozean umflutet. Mär-
chendichtungen oder Novellen als Nieder-
schlag der östlichen Kolonisation der Jonier
haben vielleicht zu Homers Zeit bereits
existiert- doch der Dichter wirft Dichtung
und Wahrheit bunt durcheinander. Aber
Jthaka und die Nachbarinseln? Seit Jahren
streiten sich Gelehrte herum, ob das heutige



Thiaki oder St. Maura (Leukas) die Heimat
des Odysseus gewesen sei. Irgendwo im
jonischen Meer hat diese Insel gelegen und
Homer bietet uns gewisse typische Land-
schaftsschilderungen. vielleicht auf Grund
von Schiffermärchen, vielleicht hat er den
Schauplatz selber gesehen. Mehr dürfen
wir mit Bestimmtheit nicht behaupten; auch
hier will er uns Märchenland vor Augen
führen. Bei der Schilderung von Troja
sind Wahrheit und Dichtung ebenfalls durch-
einander geraten, und wiewohl der Dichter
die Troas kennen konnte, hat er vielleicht
manchen Zug aus älterer Schilderung ent-
lehnt; denn die Trojasage war älter als er.

Im folgenden Kapitel „Der Mythizis-
mus" gibt Drerup zuerst eine Geschichte der
mythologischen Betrachtungsweise vom Al-
tertum bis auf den heutigen Tag, spricht
darauf in fesselnder Art über die Götter-
Handlung bei Homer, wobei auch die Stellung
des Dichters zur Religion zur Sprache
kommt und geht dann über zur mythischen
Handlung zu den mythischen Persönlichstes-
ten im Epos und zu Mythos und Hel-
dew'age. Ueber diesen Abschnitt will ich
mich weiter nicht auslassen, teils um die
Besprechung nicht gar zu sehr in die Länge
zu ziehen, teils weil es sich vielfach um
Theorien handelt, die Drerup nicht endgültig
lösen kann, weil sie nach dem jetzigen Stande
der mythologischen Forschung nicht lösbar
sind. Immerhin ist sein ruhig abwägendes
Urteil auch in diesen Fragen anzuerkennen.

Tas VII. Kapitel handelt vom Verhält-
nis von Sage und Geschichte, sowie
von „Sagenverschiebungen". Die Sagen
der Jlias enthalten einen historischen Kern;
Mykene und Tyrins haben in mykenücher
Zeit bestanden und die Herren dieser Bur-
gen ebenfalls. Ob aber Agamemnon ein-
mal König von Mykene gewesen, das wissen
wir nicht. Troja hat gleichfalls existiert.
Der Zug griechischer Fürsten nach Troja
aber, der unternommen wurde, um den
Raub der ichönen Frau zu rächen, der
Streit der Könige, durch den die epische

Handlung in Bewegung gesetzt wird, ge-
hören ins Reich der Poesie; jedenfalls lassen
sich keine positiven Aussagen machen über
den geschichtlichen Gehalt der Trojasage.
Dafür aber läßt sich feststellen, daß die Sa-
genkontamination, wodurch der Thesfalier
Achilleus mit der troischen Sage verschmol-
zsn ist, sich nicht erst in der kleinasiatischen
Äolis vollzogen hat, sondern in der Argo-
lis, wo sie wohl in der Blütezeit der my-

konischen Kultur bereits bestand. Fahrende
Sänger können am Hofe des Fürsten von
Mykene die Sage vom Kriegszug aller
Achaier nach Troja erfunden haben. Die
Teilnehmer am Zuge sind im wesentlichen
Peloponnesier und mit ihnen vereinigt sich

der aus thessalischen Liedern geschöpfte „ur-
sprünglich jedenfalls mythische Sonnenheld"
Achilleus. Die epischen Einzellieder, in de-

nen dieser Zug besungen wurde, wanderten
unter dem Drucke der dorischen Wanderung
nach Kleinasien hinüber, wo dann die Troja-
sage künstlerisch weitergebildet und schließ
lich von Homer zum organischen Epos aus-
gestaltet wurde. Nun aber hat man die

ganze in der Jlias dargestellte Sage zur
ursprünglichen Einheit stempeln wollen und
daher den Agamemnon in die Nähe des

Achilleus nach Thessalien versetzt und ein
thessalisches Argos als Mittelpunkt der Sa-
genbildung angenommen. Doch ist nicht
zu beweisen, daß Achilleus von Anfang an
mit der Trojasage verbunden gewesen sei.

Die Jlias ist nur eine Episode aus dieser

Sage und der Streit der Könige ein Mo
tiv, das ursprüngliche Verbindung der bei
den Fürsten nicht bedingt. Man darf nicht
die poetische Einheit der Jlias mit der sa-

gengeschichtlichen Einheit des Trojazuges
verwechseln. Weitere Saaenverschiebungen
behandelt Drerup S. 302 f; ich kann hier
nicht darauf eingehen.

Das VIII. Kapitel „Der rationalists
sche Kritizismus" leitet ein mit einer
sachlich vollkommen berechtigten, in der

Form aber etwas scharfen Abrechnung nn:
den neueren Analytikern. Es ist merkwür-
dig, wie schroff die Homerforscher einander
gegenüberzutreten pflegen, und es wäre zu
wünschen, daß hier allseits humanere Ma
nieren in Mode kämen. Dann bespricht
Drerup die sog. „peisistratische Redaktion
mit dem Ergebnisse, daß die Redaktion des

Peisistratos' die Existenz der homerischen
Gedichte voraussetzt, und zwar mußten sie

aufgeschrieben sein. Denn ist es kaun-
denkbar, daß eine künstlerische Schöpfung
von solcher Feinheit in zahllosen Einzel
heiten Generationen lang nur mündlich
überliefert werden konnte. Peisistratos wird
für die Panathenäen ein Staatsexemplar
hergestellt haben. Daß er die bis dahin
zerstreuten Lieder gesammelt und das Epos
eigentlich erst geschaffen habe, läßt sich nich'
erweisen. Wenn die Homerforschung durch

kritüche Analyse die Vorstufen und die Ent
Wicklung des homerischen Epos klarlegen



will, nach Analogie der Quellenanalyse im
germanischen Volksepos, so vergißt sie ganz,
daß wir keine einzige dieser Quellen oder
dieser früheren Lieder nachweisen können.
Es ist überhaupt ein Grundirrtum der ana-
lytischen Methode, „daß sie die Logik des
gesunden Menschenverstandes als Maßstab
des dichterischen Schaffens betrachtet, und
darum aus einer Verletzung der Gesetze die-
ser Logik zu kritischen Folgerungen sich be-
rechtigt glaubt". Schon Goethe hat festge-
stellt, daß die Phantasie ihre eigenen Ge-
setze hat, denen der Verstand nicht beikom-
men kann und soll. Dichten aber ist Phan-
lasieren, freilich in einer gewissen gesetzmä-
ßigen Form. Weiter hat man alle ur-
sprüngliche Poesie für vollkommen und wi-
derfpruchlos erklärt, während doch echte

Dichtung gar nicht widerspruchlos sein kann ;
man darf bei Homer sogar beabsichtigte
Widersprüche annehmen, von denen eine be-
sondere Wirkung ausgehen soll, wie man
es jüngst bei Sophokles beobachtet hat.
Neuerdings scheint man dies einzusehen und
spricht wieder von der Einheit der Jlias,
steckt dabei aber immer noch mit einem Fuße
im kritischen Rationalismus drin. Solange
dieser nicht völlig verschwindet, wird ein
richtiges Verständnis Homers unmöglich
sein. Wie hat man sich doch noch vor kur-
zem mit den Widersprüchen in der Charak-
terzeichnung des Achilleus abgeplagt, und
dabei „das Grundgesetz der Charakterzeich-
nung in einer künstlerischen Komposition,
die psychologische Charakterentwicklung und
Charakterentfaltung völlig ignoriert".

Die ersten 376 Seiten des drerupschen
Bandes möchte ich den negativen, kritischen
Teil seines Werkes nennen; mit 377 be-

ginnt der negativ-aufbauende unter dem
Titel „Der poetische Idealismus".
Der Name Homer ist ein jonischer, aller-
dings seltener Personenname. Der Dichter
wird erstmals um 680 von Kallinos erwähnt
(Paus. IX 9, 5). darf aber kaum über das
8. Jahrhundert hinaufversetzt werden. Ueber
feine Persönlichkeit wissen wir äußerst wenig,
nicht einmal ob er aus Smyrna oder Chios
stammt oder gar aus Kolophon. Als Mensch
ist er also nicht greifbar, ein leerer Name.
Aber am Namen hängt die Persönlichkeit
und an der Persönlichkeit die Dichtung.
Jlias und Odyssee sind Homer immer zu-
geschrieben worden, während die Epen des
Kyklos durchwegs namenlos überliefert oder
gelegentlich auch Homer zugeschrieben wor-
den sind. Von der Persönlichkeit Homers

glaubt Drerup folgendes feststellen zu kön-
nen: n) er war Äöde, Spielmann; d) als
solcher wanderte er von Adelshof zu Adels-
Hof, sang aber bei Festen auch vor dem
Volke; e) das Wanderleben des Sängerbe-
rufes war die Quelle seines Wissens und
seiner scharfen Beobachtungsgabe; ck) als
Mensch tritt er uns besonders in den Gleich-
nissen entgegen. Wichtiger aber als alle
äußeren Daten ist sein Werk und dessen

Erhaltungszustand. Natürlich sind die ho-
merischen Epen, wie die Werke anderer
Schriftsteller, durch größere und kleinere
Interpolationen verderbt und verändert.
Aber man darf bei der Suche nach solchen
Einschiebseln nicht dem subjektiven Ge-
schmacke zu großen Spielraum geben, darf
nicht zum vorneherein ein vollkommenes
Werk annehmen und mehr als die Hälfte
davon ausscheiden. Sonst kommen wir
schließlich wieder in die Bahn der „Ent-
Wicklungstheoretiker". Die homerischen Epen
sind zu behandeln wie die übrigen Klassiker-
texte; Respekt vor der handschriftlichen Ueber-
lieferung und konservative Textbehandlung
sind hier um so eher am Platze, als schon

Aristarch sie geübt hat. Beim Werke selber
müssen wir nach der im Stoffe liegenden
poetischen Idee und dem durch dieselbe be-
dingten Plan der Handlung fragen. Da ist
vor allem festzustellen, daß die Jlias „eine
einheitliche, nach einheitlichem Plane ent-
worfene Dichtung ist". Die Einheit ist, wie
die Eingangsworte sagen, der Zorn des
Achilleus und seine Wirkungen. Daß diese

Wirkungen fühlbar werden, wo der Held
selber in die Handlung nicht eingreift, das
ist das poetische Motiv, das ideelle Band,
welches die äußere Verknüpfung der Hand-
lung, einer Episode des troischen Krieges,
innerlich zusammenhält. Die Person des
Helden ist an sich nicht wesentlich; statt
Achilleus hätte der Dichter ohne Schaden
für das Ganze Ajas oder Diomedes ein-
schieben können. Auch in der Odyssee be-

dingt nicht die Persönlichkeit des Helden an
sich die Einheit des Epos, obgleich er den

Zusammenhang der Handlung innerlich be-

stimmt. Die Telemachie ist durch das Mo-
tiv des Suchens nach Odysseus mit der
Haupthandlung verknüpft. Irrfahrten und
Freiermord, zwei ursprünglich selbständige,
kaum miteinander verwandte poetische Mo-
tive sind vom Dichter zu einer Einheit ver-
schmolzen, und diese Einheit ist psychologisch
vertieft dadurch, daß sie in den Kreis der
troischen Heldensage hineingestellt wurde.



Dazu kommt in beiden Epen die Gefühls-
einheit, in der Jlias die Idee des Kampfes
gegen den Nationalfeind, in der Odyssee
die Idee der Heimat, besonders der Hei-
matssehnsucht und der Unverletzlichkeit des
häuslichen Herdes. Endlich hat schon Nitzsch
die ethische Einheit betont: die Tragödie
von Schuld und Strafe des Achilleus und
das Lied von Fer Strafe der Hybris. Der
Götterapparat Homers, der scheinbar der
ethischen Idee entgegensteht, dient rein Poe-
tisch-technischen Zwecken. Mit dem religi-
ösen Glauben des Dichters haben die Ge-
stalten seiner Götterkomödie nichts zu tun,
so wenig als die schimpfenden Apostel und
der dumme Teufel mit dem Glauben der
mittelalterlichen Mysteriendichter. Ueber
den Göttern steht die Moira als konzen-
trierte poetische Idee, wornach der Ablauf
der Handlung zum vorneherein geregelt ist.

Schon Aristarch hat auf die Einheit des
Kompositionsgedankens bei Homer hinge-
wiesen. Die modernen Forscher, die ihm
darin folgten, sind zu einer abschließenden
Behandlung der poetischen Oekonomie des-
halb nicht gelangt, weil sie nur das Epos
als Ganzes untersuchten, aber innerhalb
des Ganzen keine künstlerischen kleineren
Einheiten abgrenzten. Der Gesamtvortrag
der homerischen Epen an den Panathenäen
z. B. setzt voraus, daß das Epos in eine
Anzahl in sich abgeschlossener und im Vor-
trage künstlerisch wirksamer Teile zerfalle,
deren Umfang bestimmt war durch die durch-
schnittliche physische Leistungsfähigkeit der
Rhapsoden und die Aufnahmefähigkeit der
Zuhörer. Dieses Maximum ist an moder-
nen Mustern gemessen, in einer Vortrags-
zeit von Ifls bis 2 Stunden erreicht, um-
faßt daher rund 1000 bis höchstens 1200
Verse. Das ist die Ansicht des Berliner
Rezitators Dr. Dröscher. Die Rhapsodien
gilt es nun wiederzugewinnen.

Bei der Jlias ergeben sich 18 Rhapso-
dien im durchschnittlichen Umfang von un-
gefähr 870 Versen, bei der Odyssee 15 von
durchschnittlich 800 Versen. Aus der rhapso-
dischen Einteilung ergeben sich die Grund-
Prinzipien für die Durchführung der epischen
Darstellung. Dabei ist ein streng symmetri-
scher Aufbau der einzelnen Rhapsodien zu
beachten, in erster Linie bestimmt durch das
Gesetz der Dreizahl, aneinandergereihte Sze-
nen mit Anfang, Mitte und Ende. Die
Hauptsache steht entweder im Mittelstück
(Kerngesetz) oder im Endstück (Dreistufen-
gesetz) oder endlich wird eine zusammen-

hängende Szene in zwei selbständige Teile
zerlegt, zwischen die ein neues Element ein-
geschoben ist (Szenenspaltungsgesetz). Nach
diesen Grundsätzen sind nicht bloß Einzel-
szenen zu größeren Abschnitten (Akten) zu-
sammengeordnet, sondern der Aufbau des

ganzen Epos regelt sich darnach. Neben
der Dreiteilung findet sich zur Abwechslung
auch die Zweiteilung, Mit der Annahme
dieser Kompositionsart erklären sich manche
Eigentümlichkeiten homerischer Darstellung,
wie schroffe Uebergänge und Füllstücke. Das
Gleichgewicht korrespondierender Glieder tritt
oft sogar in der Verszahl scharf hervor.
Selbstverständlich entfaltet sich innerhalb
dieser Symmetrie die Kompositionskunst
des Dichters in Parallelen, Kontrasten, Va-
riationen, Verschränkungen und Umbiegun-
gen des erwarteten Verlaufs der Handlung.
Weiter handelt Drerup von der psychologi-
schen Durchdringung des Stoffes und von
den subjektiven Elementen der epischen Tech-
nik, den Motivierungen, Charakteren schmük-
kenden Beiwörtern, von Spannung, Ver-
zögerung und berührt schließlich noch das
Unvermögen des Dichters, die Gleichzeitig-
keit zweier Handlungen zum Ausdruck zu
bringen.

Im dritten Bande bringt Franz Stür-
mer einen fortlaufenden ästhetischen Kom-
mentar zur Odyssee, worin er die Rhapso-
dieneinteilung und die Grundsätze der Drei-
und Zweiteilung an diesem Epos erprobt.
Soweit ich das umfangreiche Buch übersehe

— die Zeit für die Besprechung war mir
knapp bemessen — sind dessen Ergebnisse
einleuchtend und führen tief in das Ver-
ständnis der Odyssee ein. Die Folgerungen,
die sich aus der Anwendung des Drei- und
Zweiteilungsgesetzes ergeben, haben mich
überrascht. Doch kann ich ihnen die An-
erkennung nicht versagen. Das Buch ist
ein erster Versuch; Einzelheiten werden sicher

noch verändert werden, nach meiner Ueber-

zeugung auch in der Rhapsodieneinteilung.
Aber als Ganzes werden die Ausführungen
Stürmers die Kritik bestehen, wenigstens
dort, wo man es liebt, den Dichter als
Dichter zu lesen und zu genießen.

Vom Inhalt des ersten Bandes haben
die vorstehenden Ausführungen ein Bild
gegeben, freilich ein schwaches und unvoll-
ständiges; ich setze eben voraus, daß das
Buch fleißig gelesen und studiert werde;
meine Worte wollten einzig dazu anregen.
Uebrigens ist dessen Lektüre ganz angenehm;
Drerup hat einen flotten, sauberen Stil und



7

ist ein gewandter und klarer Darsteller.
Was den Inhalt betrifft, so muß ich sagen,
daß ich im allgemeinen Drerup beistimme.
Er führt uns zum Dichter Homer zurück,
von dem uns die Sezierarbeit eines Jahr-
Hunderts immer weiter entfernt hat. Es
bleibt halt doch immer wahr, was fchon
der alte Aristarch stark betont: man muß
Homer aus Homer erklären. Damit gebe
ich nur ein Urteil ab über die Gesamtan-
läge des Buches; Einzelresultate werden
auch hier zu beanstanden sein. Mir per-
sönlich lag mehr daran, auf die Vorteile

desselben hinzuweisen; die Fehler werden
von anderer Seite stark genug unterstrichen
werden. Auf einen störenden Lapsus ea-
lami muß ich im sonst tadellos gedruckten
Werke doch hinweisen; I S. 123, Z. 20 von
oben soll es heißen Jahrtausend statt
Jahrhundert.

Der Preis, 30 Fr. für beide Bände, ist
annehmbar. Ich empfehle das Werk auch
deshalb zur Anschaffung, weil die Valuta-
starken Länder dem Herausgeber den Druck
des zweiten Bandes ermöglichen müssen.

St. Gallen. Karl Schneider.

Zunslstube.
Reklvxioos d'un vieux oriîlque

sur Is littérature krssysisv aeà-
elle. — Le critique c'est Lanson (à-à Deuw àndes, 15 dêc. 1921)
dont ^je rue dorne à résumer les judi-
cieuses remarques.

Le qui est réjouissant, c'est l'abon-
clance et la sincérité cies vocations lit-
têraires. La médiocrité ne mangue sans
cloute pas; mais depuis 10 ou 15 ans
on assiste à l'explosion cls deaucoup
(le talents très clivers et très distingués.

II n'zc a plus d'écoles, ni cloctrine,
ni tecbnique, mais liberté estbêtiqne
complète. Lbacun se lait l'art poétique
qu'il veut et le réalise comme il veut.
Le peuple ne demande à la littérature
que clu plaisir.

Ln revancbe, il ^ a rìes cô/erà, des
c/mpe//es, deaucoup trop même. De là
un caractère d'anarcbie clans la litte-
rature actuelle.

Les cdapelles n'ont en commun que
la passion clés lettres, l'amour cle la
gloire, 1s mépris du don public et la
prétention d'apporter des teckniques
nouvelles qui dispensent de connaître
les tecbniquss éprouvées On ^ donne
son culte non à une gloire incontestée,
mais à un auteur rare. 8i la sensibilité
estbètique s'^ allïne, si le goût gagne
en indépendance, il s')' développe une
admiration mutuelle qui exclut toute
critique et une course à l'sxtraordinairs,
au rare. La tecdnique a tout à gagner
que l'ècrivain soit un professionnel; l'a-
inateur est la peste de tous les arts.
)lais nomkre de /eunes prouvent que la
spécialisation littéraire appauvrit et
rétrécit l'esprit: ils n'ont que des amours

d'étudiants, des plaisirs de rapins, des
conversation de brasserie, et ce qu'ils
ont pu voir de l'bumanite par la fenêtre
de leur cbambre. (Zu'une profession
active qui les mêlerait au flot bumain
élargirait leur intelligence!

Lxceptê quelques écrivains d'ex-
trêms-droite (catboliques et monarcbis-
tes) et d'extrême-gaucbe (socialistes et
révolutionnaires), tous pratiquent au^
^jourd'bui la religion de /'art au-dessus
de /ou/, /'ar/ pour /'ar/: sois sincère
et kais ce que tu veux. Lans ce culte
laroucbe de l'art, quelques-uns s'ima-
ginent que l'immoralitê par elle-même
confère à l'oeuvre un caractère d'art.
D'autres ne kont pas de dillerence entre
travailler sur commande, livrer à vo-
lontê selon les partis au pouvoir de la
poésie nationale ou antipatriotique, re-
ligieuse ou atbêe, et saisir en soi-même,
vivantes, pour les éterniser par l'art
les émotions et les passions collectives
de leur temps ou de leur paz s. IVlalgrê
les abus et les erreurs, il semble que
l'on s'scbemine vers une solution suste
du principe de l'indêpendanee de l'art.

Le moment présent est domine par
le romau/îsme. La lutte entre le prin-
cipe classique et le principe romantique
se continue, et écrivains et critiques doi-
vent se déclarer ou concilier les deux.

(Quelques critiques de sang-froid,
ou bien avertis de l'bistoire se refusent
à bonnir le romantisme, d on tout le
19« siècle est sorti. Ils comprennent
qu'en finir avec lui, si l'on^ réussissait,
es serait en llnir avec la poésie.

^ l'opposê ^laurras et ses disciples
et les critiques classiques et tradition-



uaîistes pinclameirt I» primauté 6e la
raison en littérature et en art et kont
passer à es pauvre romantisme cle dien
mauvais lzusrts 6'deure.

^u milieu il ^ a les efforts 6e 5u-
sion et 6e svntdèse: on remetts les li-
mitations et les excommunications ad-
salues 6es svstèmes. Da littérature
6oit exprimer Iin6ivi6u, le moi 6u
créateur, mais aussi le plus possidle
6e la vie universelle, It t'aut c;uc cda-
cun se reconnaisse clans notre oeuvre,
et qu'elle lui apporte l'impression cl'être
en présence 6 une âme unique, truant
au stvle, c^u'on parle une langue asse^

commune pour être entenclue 6e tous,
asse? personnelle pour 6onner la sen-
sation 6e n'avoir jamais encore êtê
enten6ue. ?our attein6re ce dut on
va cdercder ses moclèles cire?. les trrecs.

Voilà ou l'on en êtait en 1914. Ickiir-
tluence 6 e la guerre sur la littérature
n'apparaîtra clairement <gue clans cguei-
«gués années. Il fau6ra aussi compter
avec un nouveau facteur: la réforme
6e ì'êclucation nationale. De la solu
tion cju'on apportera à cette grave
question 6êpen6ra pour une part la
littérature française, et son avenir aussi.

cklristoxls j^iìvrs.

Bücherecke.
Jakob Gähwiler, Agnes von Brnn-

berg. Ritterschauspiel in 5 Aufzügen (Nr. 6
der Bühnenspiele für Schule und Volk).
Eugen Haag, Luzern 1921.

Der Verfasser hat hier eine toggenbur-
gische Rittersage ganz glücklich für die Bühne
bearbeitet. Der Ritter auf Rätenberg ent-
brennt in wilder Leidenschaft für die Hel-
din des Stückes, die Tochter eines benach-
Karten Ritters; seine treue Gemahlin Ku-
nigunde, eine zweite Ida von Toggenburg,
wirft er in Kerker und Bande; der unver-
schuldete Verlust ihres Ringes bietet ihm
dazu den erwünschten Vorwand. Die ver-
blendete Agnes hört auf keinen Rat, läßt
sich umgarnen, ist sogar taub für die letzte
Bitte der sterbenden Mutter. Doch das
Verhängnis schreitet schnell, der treulose
Ritter wird erstochen von feinem Knechte,

der aber auch fein böser Dämon war und
als Doppelmörder sich das Leben nimmt.
Die betrogene, unglückliche Agnes findet
Begnadigung; sie sühnt hienieden schon durch
ein langes Büßerleben und muß nach ihrem
Tode noch 199 Jahre als gebannter Geist
Sühne leisten, bis sie Ruhe findet. — „Durch
Verführung zur Schuld, durch Sühne zu
Gottes Gnad und Huld."

Das Schauspiel, ein gutes Volksstück,
empfiehlt sich schon durch eine edle, rein?
Sprache; Spannung und Interesse werden
wachgehalten bis zum letzten Wort. Durch
die glückliche Lösung des 5. Aufzuges ist

namentlich der ethische Kern der Sage recht
eindrucksvoll herausgeschält. Das Stück
darf besonders für unsere Vereins-Bühnen
sehr empfohlen werden; auch für Instituts-
Bühnen dürfte es sich wohl eignen. à..

Der Könige König ist Vergänglichkeit,
ihr großer Prachtpalast die Welt;
sie geht drin auf und nieder weit und breit.
kein Ort bleibt frei, wohin nicht käm' ihr Schritt.
Und wo sie schreitet und worauf sie tritt,
verwüstet ist es — ringsum liegen ungezählt,
zerstreut wie im Scherzen,
bei umgestürzten Thronen
zerschlag'ne Kronen,
verwelkte Blumen und gebroch'ne Herzen. Petöfi.

<t
<

O



8. Jahrgang. Nr. 2. so. März <922

Mittelschule
Beilage M .Schweizer-Schale-

philologisch- Schriftleitung:
historische Ausgabe lZr. k>. Bonavent. Egger, Engelberg

Inhalt: Der Uebergang vom Internat zur Universität.
Zunftstube. — Bücherecks.

Lessing und die Zürcher. —

Der Uedergang vom Internat zur Universität.
Von Or. R. W. von Moos, Studentenseelsorger in Zürich.

Schon öfters wurde ich von treu besorg-
ten Lehrern und Erziehern gefragt, welche
psychologischen Momente bei den Internats-
zöglingen kurz nach Beginn ihrer Hochschul-
studien am offensichtlichsten zu Tage treten.
Diese pädagogisch bedeutsame Frage ist zu-
gleich eine Gewissensfrage. Denn jährlich
erleben wir es, daß neben den vielen we-
niger beachteten Studenten, die überzeugt
nach ihrem Glauben leben, einige zuweilen
schon im ersten oder zweiten Semester
„verloren" gehen und daß sich viele der
andern, die „gut" bleiben, vor Probleme
gestellt sehen, denen sie nicht gewachsen
scheinen. Darum sind wiederholt Vorwürfe
laut geworden, sei es gegen die Anstalts-
erziehung überhaupt, sei es gegen dieses
oder jenes Kolleg im besondern, zweifellos
sehr oberflächlich und ungerecht. Und doch

muß irgend etwas daran sein, müssen die
seelischen Konflikte im jungen Akademiker
auf ungelöste Spannungen hinweisen.

Ich bin mir vollauf bewußt, hiemit
nichts Neues zu sagen; jeder Anstaltserzie-
her befaßt sich ex protege mit diesen

Fragen. Aber sie können doch von zwei
Seiten betrachtet werden, einmal mehr in
ihrem Werden, sozusagen im voraus, das
andere Mal mehr in ihrer vollen Entwick-
lung, a posteriori.

Die jährliche Bilanz der ErziehungSer-
folge in einem Kolleg ist den Einseitigkeiten
eines jeden lorurn exteruuur ausgesetzt.
Das Urteil bildet sich gern nach der äußern
Einstellung der Zöglinge gegenüber den

Anforderungen der Anstalt: der Disziplin,
dem Fleiße, der Frömmigkeit u. s. w. Oe
intern!s non juckieat praetor. Und doch

sind die innern seelischen Vorgänge, die vom
Zögling selber kaum beachtet oder wenig-
stens nicht reflex erfaßten Strebungen, die
Gegensätzlichkeit von innerer Ueberzeugung
und äußerer Gewohnheit, von psychology
schem Bedürfnis und gelernter Form, von
naturhaften Trieben und erworbenem Ge-
baren jene ungelösten Spannungen, die
auf der Hochschule zuweilen mit elementarer
Kraft den Ausgleich suchen und schon man-
chen innerlich zerrissen und zerstückelt haben.

Diese Spannungen entsprechen m. E.
vor allem drei scheinbar gegensätzlichen For-
derungen des Lebens: Autorität und Frei-
heit, der bekanntesten; Individualität und
Gemeinschaft, der modernsten; Reinheit und
Eros, der schwierigsten.

Es kann nicht die Absicht dieser Zeilen
sein, eine erschöpfende Darstellung oder gar
eine Synthese zu versuchen, sie tragen viel-
mehr den primitiven Charakter der Pro-
blemstellung.

1. Autorität und Freiheit. Ein ei-
genartiges Paradox im Seelenleben der
angehenden Nniversitätsstudenten ist jene
gefühlmäßige Ablehnung der auferlegten
Autorität und zugleich die glatte Unter-
werfung unter die frei gesuchte, bezw. die
unter den feinen akademischen Formen nicht
unliebsam empfundene. Hatten ihre Leh-
rer und Kollegien bislang als das iron
plus ultra gegolten — und die treue dank-
bare Gesinnung bleibt zeitlebens tief im
Herzensgrund verankert —, so lernen sie

jetzt wissenschaftliche Größen und Institute
kennen, die ihnen fürs erste noch mehr im-
ponieren und ihnen unwillkürlich jenen blin-
den Glauben an die Weisheit des Hoch-



schullehrers geben, auch wo er, z. B. in
Weltanschauungsfragen, gar nicht kompetent
ist. Die alten Lehrer und die alten Formen
treten vor diesem blendenden Glänze in den

Schatten, umso mehr weil das goldene Ge-
fühl der Freiheit auch auf diesem Gebiete
automatisch einsetzt.

Es ist die Reaktion allerdings weit ge-
ringer bei jenen, deren Wille in kluger
Leitung durch stufenweise geringere Bedin-
gung auf den beherrschten Gebrauch der
Freiheit vorbereitet und geschult ist. als bei
solchen, die bis zum Ende der Kollegszeit
wie ihre jüngsten Mitschüler unter stramm-
ster Zucht und Ordnuug gestanden haben.
Daß da die möglichst niedergehaltene Feder
auch höher aufspringt, ist ein fast natur-
notwendiges Gesetz, Das „ego sum cio-
miuus et rex" ist wohl das bequemste
und daher das gebräuchlichste pädagogische
Machtmittel, aber auch ein scharfes zwei-
schneidiges Schwert. Anderseits kann zu-
weitgehende Milde und Anpassung leicht
zur Schwäche und selbst zur Versuchung
werden. Im allgemeinen dürfte das piy-
chologische Assoziationsgesetz selten deutlicher
in die Erscheinung treten, als bei unreifen
Leuten, die auf beliebte Lehrer schwören,
von unbeliebten aber auch den weisesten
und bestgemeinten Rat in den Wind zu
schlagen pflegen.

Kaum ein Problem der Jnternatserzie-
hung beschäftigt, abgesehen von der fexu-
ellen Frage, den angehenden Akademiker
mehr und dürfte des eingehenden Studiums
würdiger sein, als die Frage nach dem
nicht nur auf die Kollegszeit zugeschnit-
tenen, sondern auf das ganze Leben be-
rechneten Ausmaß von Strenge uud Güte,
von Zucht und Selbstzucht, von Autorität
und Freiheit,

Zu den beiden genannten Reaktionen
gegenüber der wissenschaftlichen Au-
torität und der pädagogischen Leitung
der bisherigen Lehrer und Erzieher tritt
vielfach eine weitere hinzu, die insofern
unter das Kapitel Autorität und Freiheit
gehört, als sie eine mehr oder weniger
durchgeführte Absage an Normen ist, die
auch durch die Hausordnung eine für alle
gleichmäßige Regelung erfahren: die Reak-
tion im religiösen Leben.

Wie oft klagen ehemalige Internats-
zöglinge — ob mit Recht oder Unrecht sei

hier nicht untersucht, es handelt sich zu-
nächst um die Tatsache — daß sie „jetzt
genug gebetet hätten", „es genüge für

lange", „es sei für sie zu dicht gesät wor-
den", und wie die bekannten Dicta alle
heißen. Zöglinge, die saus Priester- oder
Ordensberuf in unsere Kollegien eintreten,
werden solchen Stimmen und Stimmungen
wenig Beachtung schenken; bei ihnen hat
das Ausmaß der religiösen Uebungen einem
wirklichen Herzensbedürfnis entsprochen.
Anders ist es bei religiös flacheren Naturen,
denen von Hause die nötige Vorbedingung
fehlt. Diese werden allerdings öfters, wie
die Erfahrung der Hochschulseelsorge lehrt,
durch gehäufte Gebetsübungen eher vom reli-
giösen Leben abgestoßen als dafür gewonnen.
Was von Aemtern und Andachten gesagt
wird, mag auch von Exerzitien gelten. So
fruchtbringend Exerzitien für die älteren
Zöglinge sind, so senkt sich bei den Kleinen,
namentlich, wenn sie statt in eigenen Kur-
sen, mit den Großen zusammen Exerzitien
machen müssen, da sie für die Erfassung
der großen Linien der ewigen Wahrheiten
noch nicht reif sind, eine bleibende Abnei-
gung tief in den Grund der Seele, die sich

später im akademischen Leben durch das
Gefühl der Uebersättigung und Unlust ge-
gen die Teilnahme an Exerzitien rächt,
wo sie doch weit notwendiger wären als
vor dem 15, Lebensjahre. Selbstredend ist
das nicht der einzige Grund, warum sich

viele Studenten von Gebet und von den

religiösen Uebungen fern halten.
2. Individualität und Gemein-

schast. Ich möchte aus diesem gesamten
Jdeenkomplex nur einen Gedanken heraus-
heben, der durch seine Zeitgemäßheit eine
besondere Beachtung verdient: die Orientie-
rung des Studenten gegenüber der sozia-
len Frage. Früher konnte man sich da-
mit begnügen, den jungen Menschen für
die Gemeinschaft so zu erziehen, daß man
ihn einfach in dieselbe hineinstellte. Wenn
schon eine kinderreiche Familie eine treffliche
Schule für den sozialen Altruismus ist, so

umso mehr ein großes Internat, in dem
alle gleich behandelt werden, gleiche Rück-
sichten aufeinander nehmen müssen und
vielfach sogar die gleiche Kutte tragen. Mit
dem Aufkommen des Sozialis^nus aber
sahen sich die Erziehungsanstalten genötigt,
diese Zeiterscheinung auch im philosophischen
und religiösen Unterricht zu behandeln.
Man ging vielfach noch weiter und zog in
den freieren Kreis der sogenannten Akade-
mien, in den man früher mit Poeten und
Rhetoren den Forderungen der Zeit zu ge-
nügen glaubte, auch soziale, wirtschaftliche



und ideenpolitische Gebiete, soweit die Fas-
sungskraft des Pennälers es erlaubte. Auf
die künftige soziale, karitative und politische
Betätigung wurde noch dringlicher hinge-
wiesen, und das eine oder andere Kolleg
versuchte sich sogar nach Möglichkeit mit
praktischer Vinzenzarbeit und in Patronagen.
Das alles war ein sehr erfreulicher Fort-
schritt und eine Notwendigkeit in unserer
sozialen Zeit.

Wenn hier noch eine Aufgabe zu lösen
oder doch zu vertiefen ist, so könnte es diese
sein, die im jungen Menschen infolge der
sozialen Strömungen entstehende Spannung
zwischen selbstgenügsamen und selbstgerechten
Tendenzen einerseits und überbordenden
sozialen Gefühlen andererseits, auch der
Gesinnung nach, also nicht durch bloßes
äußeres Wissen über den Sozialismus u.
s w., zu überwinden. Der egoistische In-
dividualismus des Menschen verleitet den

zu Extremen geneigten Studenten leicht zu
einer absoluten Verwerfung aller persönli-
cher sozialer und politischer Betätigung:
er sondert sich ab, „singt und trinkt" sich
in eine unwirkliche Welt hinein und sieht
sich, wenn er ins Philistertum tritt, plötz-
lich nicht nur allein auf die eigenen Füße
gestellt, sondern auch in seinen sozialen
Ideen isoliert. Anderseits kann im gleichen
Studenten der unbestreitbare Idealismus
mancher Theoretiker des Sozialimus (Le-
onard Ragaz) derart zündend wirken, daß
bei der jugendlichen Unreife und Schwär-
merei ein förmlicher Uebertritt zur soziali-
stischen Partei und Praxis vorkommt. Ego-
istische und soziale, selbst sozialistische Ten-
denzen arbeiten im Akademiker, um ihn
nach links oder rechts zu ziehen. Es gilt
auch hier, die Lösung und den Ausgleich
zu finden. Er liegt wohl darin, daß die
Studenten von sozialen, wirtschaftlichen und
politischen Fragen nicht nur einen historisch-
philosophischen Begriff erhalten, wozu der
Unterricht sein Bestes leisten kann, sondern
daß durch die Erziehung eine innere Ein-
stellung sowohl gegen das eine Extrem der
rein kapitalistischen wie gegen das andere
der sozialistischen Denkart bewirkt wird und
Positiv ein Bedürfnis, im christlichen
Sinne bei Wahrung aller berechtigten In-
dioidualität seine Kräfte auch in den Dienst
der Gemeinschaft durch soziale, karitative
und politische Tätigkeit, soweit die Fähig-
leiten und Verhältnisse es gestatten, zu
stellen.

Unsere politischen Führer klagen mit Recht

über den Mangel an Nachwuchs in den
eigenen Reihen. Sie sehen, daß die Uni-
versitätsjahre auch nicht erzeugen, was im
Pennal noch nicht geweckt worden war.
Der junge Mensch muß in Gottes Namen
seiner Entwicklung entsprechend so früh als
möglich für alle diese Fragen erzogenund
innerlich gewonnen werden. Freilich
müssen dann auch unsere Politiker und
Volkswirtschaftler die jungen Kräfte anspan-
nen und ihnen so bald als möglich Gele-
genheit zur Betätigung geben. Sonst wird
von oben erstickt, was von unten mühsam
gepflanzt worden war.

3. Die sexuelle Frage. Für die
seelischen Spannungen, die das Geschlechts-
leben im jungen Menschen hervorrufen,
braucht wohl kein Zeugnis angeführt zu
werden. Schon der Umstand, daß der Uni-
versitätsstudent, wenigstens an nicht katho-
tischen Hochschulen, neben feinen Fachge-
sprächen über nichts soviel redet als über
das Sextum, ist ein flammendes Zeichen,
daß hier nicht nur Neugierde obwaltet, son-
dern ein tiefstes und meist schmerzlich emp-
fundenes seelisches Bedürfnis nach ethisch-
philosophischer Aufklärung und psychology
scher Lösung des tragischen Kampfes zwi-
schen Trieb und Tugend.

Es gibt Kollegien, in denen neben der
allgemeinen Willenserziehung und den sicher
nicht zu unterschätzenden indirekten Hilfen
die Zöglinge ein oder zwei Jahre vor der
Maturität systematisch und individuell vom
Beichtvater, bezw. vom Kongregationsprä-
ses aufgeklärt werden, soweit dieses noch
notwendig ist. Wenn so jeder vorbereitet
an die Hochschule kommt, ist der erste große
Schritt zum Siege über die Leidenschaft
getan. Aber wenn der junge Akademiker
fast ahnungslos an die Hochschule kommt,
so kann die Gefahr mit einer Unmittelbar-
keit an ihn herantreten, daß es schon viel
Gnade und guten Willen braucht, um auf
die Dauer stand zu halten. Bei den einen
wird es unbeherrschte Neugierde sein, die
ihn zum geheimnisvollen Verbotenen treibt,
bei den andern die Blamage vor den Ka-
meraden, die ihn, den Naiven, am Stu-
dententisch oder in der Kaserne namenlos
auslachen und als Kind bezeichnen, bei den
dritten die im Berufsstudium, im Verkehr
und im reifenden Menschen von selber er-
wachende Begierde. Da greifen denn die
Unvorbereiteten nach Forel, nach den Psych-
analytikern, sie fragen ihre medizinischen
Kommilitonen, sie werden verwirrt, unsicher,



innerlich »gespalten und schließlich — es ist
das leider oftmals das Ende — werfen sie

alles über Bord, sogar den Glauben, In
diesem Zusammenhang versteht sich auch der
Ausspruch eines Studenten, er trete in eine
schlagende Verbindung, weil er nicht keusch
bleiben könne. Der nicht hinreichend Un-
terrichtete verstand unter Keuschheit das
Freisein von der pollutio noeturna. Es
genügt eben nicht, den Zögling, solang er
kaum sinnlich fühlt, vor der Sünde zu „be-
wahren", man muß ihn dem Wissen und
dem Willen nach auch für die späteren Zei-
ten vorbereiten, wo die Versuchung durch
keinen Abschluß und keine Behütung von
ihm ferngehalten werden kann.

Wie segensreich wäre es, wenn einmal
auch katholischerseits ein wissenschaftlich
hochstehendes Werk über das sexuelle Pro-
blem geschrieben würde. Die vielen Jugend-
schriften, so gut sie auch sind, genügen dem

Lessing und
Von Alb an

In Nummer 8 des vorigen Jahrganges
gibt Dr. Herzog in der „Mittelschule" un-
ter dem Titel: „Poesie, redende Malerei"
eine Charakteristik der Zürcher und Lessings
in der bekannten Literaturfrage, die aller-
dings den Vorzug hat, seine ganz eigene
Auffassung zu sein, mit der Wirklichkeit und
der durchgehenden Behandlung in der Li-
teraturgeschichte aber kaum übereinstimmen
dürfte. Das Thema zeichnet sich zwar nicht
aus durch Aktualität, im Gegenteil, es ist
ziemlich bestaubt, aber nichtsdestoweniger
kann es von einigem Vorteil sein, diese

umstrittene Periode der deutschen Literatur
etwas näher ins Auge zu fassen.

Lassen wir zuerst Hrn, Dr. Herzog das
Wort: „Will man verstehen, was die Schwei-
zer der damaligen Zeitrichtung gegenüber
meinten, als sie verlangten, die Poesie soll
redende Malerei sein, dann nehme man
z. B, das kleine Büchlein zur Hand, das
jüngst im Delphinverlag (München) heraus-
kam: Geßner, der Meister der Idylle, und
da besehe man sich die Geßner'schen Ge-
mälde und Radierungen, Was diese Bilder
vermitteln, ist wirklich stumme Poesie; es
ist Stimmung, würden wir heute sagen,"

Es ist freilich verlockend in dieser Frage
von Geßner'schen Radierungen auszugehen,
aber nicht ebenso ratsam. Denn daß Geß-
ner'sche Radierungen ohne weiteres als II-

Akademiker nicht. Er wird von ganz an-
deren Problemen berührt als jenen, die

dort oft ^ nur schwach angedeutet sind, und
gewöhnlich Jahre lang durch sie in Span-
nung gehalten. Da gäbe es ein eminentes
Apostolat für einen katholischen Gelehrten,
der zugleich praktischer Seelsorger ist.

Mit diesen wenigen Gesichtspunkten ist

das Problem: Internat und Hochschule eher

aufgerollt als dargestellt. Noch viele an-
dere Fragen, noch viele Einzelheiten könn-
ten und müßten zur Sprache kommen und,
was noch besser wäre, zur wechselseitigen
Aussprache, Die Seele des jungen Aka-
demikers ist es wert, und die vielen treuen
Sorgen, die der Zögling im Kolleg erfahren
hat, hätten es reichlich verdient. Die Be-
Wahrung aller Kollegserfolge wäre ein un-
ermeßlicher Segen für unser ganzes Land,
Es ist wahrhaft der Liebe wert, alle Kraft
dafür aufzubieten.

die Zürcher.
Stöckli, Stans.

lustrationen für Bodmer'sche Kunstsätze an-
gesprochen werden können, ist nicht eine so

ausgemachte Sache, wie es auf den ersten
Blick scheinen könnte. Will man wissen,
was die Zürcher unter redender Malerei
verstanden, so nehme man vielmehr ihre
diesbezüglichen Abhandlungen zur Hand:
Die „Discourse der Mahlern" oder die

„Critische Dichtkunst", dann weiß man aus
erster Quelle und durch authentische Erklä-
rung, wie sie verstanden sein wollten. Kann
man das nicht, so greife man zu einer

guten Literaturgeschichte, die den Inhalt
dieser Schriften resümiert. Dies tut z, B,

Salzer in folgender Weise: „Die Einbil-
dungskraft wird (von den Zürchern) mit
Wolff als die Fähigkeit bestimmt, die Sin-
neseindrücke festzuhalten und zu erneuern;
ihrer bedürfen die Dichter und Redner,
Aufgabe des Dichters ist es, seine Einbil-
dungskraft mit allem, was die Kunst her-
vorgebracht hat, zu erfüllen, denn nur so

werde er ein poetisches Werk mit lebhaften
Bildern und Gemälden derartig beseelen,

daß der Leser die Dinge selbst vor sich zu

sehen glaubt. Die Dichtkunst ist ja
ihrem ganzen Wesen nach Beschrei-
bung, indem der Dichter die in sich

aufgenommenen Eindrücke demLc-
ser vormale, und daher der Ma-
lerei verwandt. Je mehr es dem



Poeten gelinge, durch seine Bild-
nisse und Gemälde die Empfindun-
gen zu erzeugen, die das Urbild
selbst erregt, desto größer sei die
Wirkung."

Wir sind aber über die Theorien der
Zürcher, die sie in der „Kritischen Dicht-
kunst" vertraten, noch besser orientiert.
Goethe gibt uns in „Dichtung und Wahr-
heit" Z einen Auszug davon, wie wir ihn
klarer nicht wünschen könnten. Er schreibt
doch: „Breitingers „Kritische Dichtkunst"
ward vorgenommen. Hier gelangten wir
nun in ein weiteres Feld, eigentlich aber
nur in einen größern Irrgarten, der desto
ermüdender war, als ein tüchtiger Mann,
dem wir vertrauten, uns darin herumtrieb.
Eine kurze Uebersicht rechtfertige die Worte.

Für die Dichtkunst an und für sich hatte
man keinen Grundsatz finden können: sie

war zu geistig und flüchtig. Die Malerei,
eine Kunst, die man mit den Augen fest-
halten, der man mit den äußern Sinnen
Schritt vor Schritt nachgehen konnte, schien

zu solchem Ende günstiger; Engländer und
Franzosen hatten schon über die bildende
Kunst theoretisiert, und man glaubte nun
durch ein Gleichnis von daher die Poesie
zu begründen. Jene stellte Bilder vor die
Augen, diese vor die Phantasie; die Poe-
tischen Bilder also waren das erste, was
in Betracht gezogen wurde. Man fing von
den Gleichnissen an, Beschreibungen folgten,
und was nur immer den äußern Sinnen
darstellbar gewesen wäre, kam zur Sprache.

Bilder also! Wo sollte man nun aber
diese Bilder anders hernehmen als aus der
Natur? Der Maler ahmte die Natur offen-
bar nach; warum der Dichter nicht auch?
Aber die Natur, wie sie vor uns liegt, kann
doch nicht nachgeahmt werden: sie enthält
so vieles Unbedeutende, Unwürdige, man
muß also wählen; was bestimmt aber die

Wahl? Man muß das Bedeutende auf-
suchen; was ist aber bedeutend?

Hierauf zu antworten mögen sich die
Schweizer lange bedacht haben; denn sie

kommen auf einen ganz wunderlichen, doch

artigen, ja, lustigen Einfall, indem sie fa-
gen, am bedeutendsten sei immer das Neue;
und nachdem sie dies eine Weile überlegt
haben, so finden sie, das Wunderbare sei

immer neuer als alles andere.
Nun hatten sie die poetischen Erforder-

nisse ziemlich beisammen; allein es kam
noch zu bedenken, daß ein Wunderbares

Dichtung und Wahrheit 2, 7.

auch leer sein könne und ohne Bezug auf
den Menschen. Ein solcher notwendig ge-
forderter Bezug müsse aber moralisch sein,
woraus denn offenbar die Besserung des
Menschen folge, und so habe ein Gedicht
das letzte Ziel erreicht, wenn es, außer al-
lem andern Geleisteten, noch nützlich werde.
Nach diesen sämtlichen Erfordernissen wollte
man nun die verschiedenen Dichtungsarten
prüfen, und diejenige, welche die Natur
nachahmte, sodann wunderbar und zugleich
auch von sittlichem Zweck und Nutzen sei,
sollte für die erste und oberste gelten. Und
nach vieler Ueberlegung ward endlich dieser
große Vorrang mit höchster Ueberzeugung
der Aesopischen Fabel zugeschrieben.

So wunderlich uns jetzt eine solche Ab-
leitung vorkommen mag, so hatte sie doch
auf die besten Köpfe den entschiedensten
Einfluß. Daß Geliert und nachher Lichtwer
sich diesem Fache widmeten, daß selbst
Lessing darin zu arbeiten versuchte, daß so

viele andere ihr Talent dahin wendeten,
spricht für das Zutrauen, welches sich diese

Gattung erworben hatte. Theorie und
Praxis wirken immer aufeinander; aus den
Werken kann man sehen, wie es die Men-
schen meinen, und aus den Meinungen vor-
aussagen, was sie tun werden."

Soweit Goethe über eine Frage, die
ihn gründlich beschäftigte.

Bleiben wir bei dem letzten Gedanken
stehen: Theorie und Praxis wirken immer
aufeinander ein; aus den Werken kann man
sehen, wie es die Meuschen meinen. Legen
wir diesen Satz als Maßstab an die Bod-
mer'schen Dichtungen, und wir werden sehen,
daß wir in unserer Darstellung nicht fehl-
gingen, daß die redende Malerei bei den
Zürchern ganz etwas anderes als Stim-
mung bedeutet.

Wenn eine Dichtungsart der Stimmung
zugänglich ist, ja der Stimmung eigentlich
ruft, so ist es das Lied, und unter den
verschiedenen Arten der Lieder vor allem
die Elegie. Will man wissen, was die
Stimmung in der Elegie Wunderbares schas-
sen kann, so greife man zu Eichendorffs
Elegie „Auf meines Kindes Tod". — Auch
Bodmer hat Elegien gedichtet und zwar
ebenfalls auf den Tod seines Sohnes, aber
welch ein Unterschied! Man höre einmal
die ersten Verse:

Dies unbelebte Ding, das sich nicht kennt,
noch fühlt,



Zwar menschlich von Gestalt, doch auf den
Grund zerwühlt,

Soll dieses kürzlich noch ein Sohn gewesen
sein?

Das Herze widerspricht dem unbeliebten
Schein,

In dieser philosophischen Reflexion geht
es weiter, von Stimmung keine Spur. Mit
welchem Recht kann man darum behaup-
ten: „Stimmung war's, was die Schweizer
verlangten, Stimmung statt der unanschau-
lichen Behauptung, statt des tönenden mo-
ralischen Phrasenschwalles, der aus der fran-
zöfischen Literatur herübergekommen war.
Genau besehen, stießen damals Germanis-
mus und Romanismus aufeinander, und
der gemütlose, nur logisch eingestellte Lessing
entschied sich für den Romanismus. ohne
im übrigen den Streitfall nur recht ver-
standen zu haben," —Das sind kühne Be-
hauptungen. Und wäre man so „logisch
eingestellt" wie Lessing, so hätte man sie

wohl kaum gewagt; wie es denn überhaupt
bedenklich ist, einen Mann um seiner Logik
willen tiefer einzuschätzen; denn auch die
Richter sollten ihr nicht entraten.

Daß es sich hier nicht um Rom an is-
mus und Germanismus handeln kann,
zeigen die theoretischen und poetischen Schrif-
ten der Zürcher und zwar inbezug auf In-
halt und Form, Wohl haben sie, wie Dr.
Nadler in seiner Literaturgeschichte bemerkt,
ein Verdienst, „daß sie zwischen dem eng-
tischen und französischen Wechselstrom aus-
drücklich betonten, man dürfe von keinem
fremden Volke ein literarisches Schema über-
nehmen". Aber er fügt auch bei: „Und
aus kluger nüchterner Ueberlegnng kam nun
alles, was sie den deutschen Stämmen zu
sagen hatten, nicht aus den untrüglichen
Ahnungen eines großen schöpferischen Ge-
nies. Was sie anstrebten, war eine gründ-
legende Aesthetik für alle Künste," —Hätten
sich die Zürcher wirklich vom nationalen
Gefühl leiten lassen — Germanismus lag
ihnen als Schweizern sowieso ferner — so

hätten sie nicht auf Opitz als Musterpoet
zurückgegriffen. Denn der war es ja, der
die Ausländerei in die deutsche Literatur
einführte und selbst den klassischen Wein
aus französischen Gläsern kredenzte. Hätte
ihnen ferner Deutschtum etwas gegolten,
so hätte Bodmer in seiner gereimten Lite-
raturgeschichts „Charakter der deutschen Ge-
dichte" den biedern HanS Sachs nicht mit
Lohenstein auf die gleiche Stufe gesetzt und

ihn als den Schrecken der Kamenen hin-
gestellt.

Will man aber gar die Schweizer als
die Sänger heiterer Lebenslust bezeichnen,
die den „moralischen Phrasenschwall" nicht
ertragen könnten, so stellt man die Tatsa-
chen direkt auf den Kopf.

Nicht die Schweizer waren die heitern
Sänger, sondern die Leipziger mit Hage-
dorn, wenn überhaupt eine Gruppe diesen
Namen verdient. Die Zürcher waren, ob-
wohl für sich religiös ziemlich freisinnig,
in moralischen Dingen strenge Kritiker, Geß-
ner hatte es erfahren mit seinem ersten
Gedicht „Die Nacht", Der ernste Haller gab
in dieser Hinsicht für die Schweizer den
Ton an.

Daß Lessing nicht einmal den Frage-
standpunkt erfaßt habe, wie Dr. Herzog
meint, ist eine unbeweisbare Ansicht. Lessing
hat die Schriften der Schweizer gekannt
und hat ihre Anschauungen, soweit sie rich-
tig waren, lobend anerkannt. Daß er dann
aber in seinem Laokoon die Zürcher korri-
giert und die Grenze zwischen Malerei und
Poesie, oder allgemeiner, zwischen bilden-
den und redenden Künsten, scharf gezogen
hat, bleibe ihm als Verdienst angerechnet,
wenn es auch auf uns nicht mehr die Macht
einer Entdeckung ausübt wie z, B, auf den

jungen Goethe, der darüber sich äußert:
„Man muß Jüngling gewesen sein, um sich

zu vergegenwärtigen, welche Wirkung Les-

sings Laokoon auf uns ausübte, indem die-
ses Werk uns aus der Region eines küm-
merlichen Anschauens in die freien Gefilde
des Gedankens hinriß. Das so lange miß-
verstandene ut pielura poösis war auf
einmal beseitigt, der Unterschied der bil-
denden und Redekünste klar; die Gipfel
beider erschienen nun getrennt, wie nahe
ihre Basen auch zusammen stoßen mochten.
Der bildende Künstler sollte sich innerhalb
der Grenze des Schönen halten, wenn dem
redenden, der die Bedeutung jeder Art nicht
entbehren kann, auch darüber hinauszuschwei-
sen vergönnt war. Jener arbeitet auf den

äußern Sinn, der nur durch das Schöne
befriedigt wird, dieser für die Einbildungs-
kraft, die sich wohl mit dem Häßlichen noch

abfinden mag, Wie vor einem Blitz er-
leuchteten sich uns alle Folgen dieses Herr-
lichen Gedankens; alle bisherige anleitende
und urteilende Kritik war wie ein abge-

tragener Rock weggeworfen,"
Mit Lessings Laokoon hat die sog, ma-

lends Poesie aufgehört ein Bestandteil und



ein Problem der deutschen Literatur zu sein.
Jene Poesie nämlich, die in der Ausmalung
idealisierter und wunderbarer Welten und
Situationen ihren Endzweck fand, wie es
in den Patriarchaden eines Bodmer und
auch in der Messiade Klopstocks bis zur
Ermüdung genossen werden kann. Nicht
daß man in Zukunft keine poetischen Be-
schreibungen oder Gemälde mehr geliefert
hätte, aber sie waren von nun an für den
Dichter nur, was die Staffage für den
Maler, Abklärung der örtlichen Situation;
das strömende Element war die Handlung.

Wenn sich in der neuern Lyrik eine
Spezialität ausgebildet hat, die man mit
dem Namen Naturbild bezeichnet, eine Gat-
tung, in der Greif, Storm und auch Hofer
Ausgezeichnetes geleistet haben, so hat auch
diese Art Malerei mit den Zürchern nichts
zu tun und fällt darum auch nicht unter
Üessings Verdikt.

Da wird nämlich mit ein paar Strichen,
mehr skizzenhaft als ausführlich, die Stim-
mung einer Landschaft oder einer Tages-
zeit festgehalten und mehr durch die Me-
lodie der Sprache ins Musikalische übersetzt
als durch peinlich getreue Widergabe der
Phantasie vermittelt. Man nehme als Bei-
lpiel Martin Greifs „Abend im Tal":

Tiefblau ist das Tal,
Ueber den Wäldern gehet
Die Sonne still zur Ruh',
Im sinkenden Strahl
Der Wipfel Regung wehet
Den leisen Sternen zu.

Gegen solche Malerei hat niemand et-
was einzuwenden, auch ein Lessing nicht.
Aber um diese handelte es sich eben nicht.
Aber auch jene Geßner'schen Radierungen,
die vr. Herzog als Illustration zur „re-
denden Malerei" der Zürcher auffaßt, sind
weit entfernt, Stimmungsbilder zu sein im
Sinne eines Greif oder anderer Moderner,
die das Naturbild pflegen. Denn diese

gehen von der Wirklichkeit aus, die sie durch
poetisches Anschauen verklären. Nicht so

Geßner. Weder in seinen Idyllen noch in
seinen Radierungen. Denn die einen sind
nur Uebersetzungen der andern. Geßners
Idyllen sind wirklichkeitsfremd, sie spielen in
einem geträumten Arkadion. Und wenn
dies nicht schon aus seinen Bildern heraus-
Zulesen wäre, so würde er es uns selber

sagen. Er schreibt nämlich im Vorwort zu
seinen Idyllen: „Diese Dichtungsart be-
kömmt daher einen besondern Vorteil, wenn
man die Szenen in ein entferntes Weltal-
ter setzt: sie erhalten dadurch einen höhern
Grad der Wahrscheinlichkeit, wie sie auf
unsere Zeit nicht passen, wo der Landmann
mit saurer Arbeit untertänig seinem Für-
sten und den Städten den Ueberfluß liefern
muß, und Unterdrückung und Armut ihn
ungesittet und schlau und niederträchtig ge-
macht." Man lese nur eine seiner empfind-
samen Idyllen, und man wird sehen, daß
der Verfasser sein Werk im Vorwort richtig
signalisiert hart. — Aber die Bilder? Ent-
springen dem gleichen Geist. Hätten wir
nicht schon in den obigen Worten die gei-
stige Abkommenschaft seiner Radierungen
beleuchtet, so gäbe er uns selber darüber
Aufschluß in einem Brief an Herrn Füßli,
worin er seinen Bildungsgang aufdeckt und
als seine höchsten Vorbilder die beiden
Poussin und Lorrain anführt. Man weiß
aber, daß diese beiden Meister der heroischen
Landschaft, namentlich der jüngere Poussin,
weniger die Stimmung der Natur entnah-
men, als sie durch Belebung mit idealist!-
schen Gestalten hineintrugen. Wenn darum
einer auch heute noch in Geßners Idyllen
oder in seinen Radierungen zeitgemäße
Poesie entdeckt, so ist er mit seinem Kunst-
empfinden bedeutend zurückgeblieben, oder
dann inauguriert er eine neue Periode
empfindsamer, wirklichkeitsarmer Poesie.

Und es scheint fast, als ob das letztere
im Anzug wäre. Begreiflich wäre es nach
all dem Bittern der letzten Jahre, und An-
sätze dazu sind auch vorhanden. Man denke

nur an jenes überschwängliche, greisenhafte
Verherrlichen und Vergolden der Jugend-
tage. Man kann sich nicht genug tun in
Hervorsuchung des alten Zaubers. Knaben
werden zu bevorzugten Helden des Romans
und der Erzählung. Alles ein Zeichen, daß
man sich in der eigenen Haut nicht mehr
wohl fühlt und nach etwas Besserem sucht.
Das wäre ja an sich nicht so schlimm, aber
die Gefahr, sich zu verirren, liegt nahe.
Und eine Verirrung ist es schon, wenn der
Mann nicht mehr im Mann und in seiner
Zeit die Schicksalsbegegnung und die Schick-
salsstunde seines künstlerischen Schaffens
findet.



16

Zuuststuve.
Bon» Internat zur Universität.

Im Anschluß an den Artikel aus kompeten-
ter Feder, der an der Spitze dieser Nummer
erscheint, möchten wir darauf aufmerksam
machen, daß dem Vernehmen nach das
Zentralkomitee der Marianischen Kongre-
gationen gedenkt, im laufenden Frühjahr
eine Konferenz von Studentenfeelsorgern
der Hochschulen und höheren Lehranstalten
einzuberufen. Eine solche ist nur freudig
zu begrüßen, und der erwähnte Artikel kann
gewissermaßen als Einführung gelten, in-
dem er wichtigste Probleme anschneidet,
deren allseitige Besprechung sich als recht
fruchtbar erweisen dürfte. L. L.

Berichtigung. In der letzten Nummer
der „Mittelschule" haben sich einige Druck-
fehler festgesetzt, die der Zensur der Schrift-
leitung entgangen sind. Ortographische
Schnitzer und Fehler wie Panathanäen statt
Panathenäen, ptolomäisch statt ptolemäisch,
Astriarch statt Aristarch, wird der sachkun-
dige Leser selbst verbessert haben. Dagegen
sei ausdrücklich aufmerksam gemacht, daß

S. 2, Sp. 1, Zeile 16 v. u. Lachmann
statt Bachmann, S. 2, Sp. 2. Z. 20 v. u.
Mülder statt Müller, S. 5, Sp. 1, Z. 18

v. u. positiv-aufbauend statt negativ-auf-
bauend zu lesen ist.

Bücherecke.

Glasschröder, Emmeram 0. llap.,
Der katholische Student. Ein religiöser
Wegweiser durch Mittel- und Hochschule.
5. Tausend. 628 S. Einsiedeln, Benziger
u. Cie.

Die Aufgabe, die der Verfasser vorlie-
genden Büchleins sich stellt, ist eine schwere.
Ausgehend von Christi Wort: „Ich binder
Weg, die Wahrheit und das Leben" (Joh.
14, 6), will er dem katholischen Studenten,
Gymnasiasten und Akademiker behilflich sein,
seine religiöse Ueberzeugung zu festigen,
ein sittlich hochstehender Charakter zu wer-
den und ein gesundes, echt katholisches Ge-
betsleben zu pflegen.

Der erste Abschnitt „Wahrheit" enthält
eine kurze Apologetik. Trotz einzelner guter
Partien möchten wir bezweifeln, ob sie

ihren Zweck erreichen wird. Sie ist inhalt-
lich zu wenig tief und in der Form zu
wenig wissenschaftlich. Insbesondere sollten
die Kernpunkte, auf die alles ankommt,
Existenz Gottes und Gottheit Christi
schärfer und klarer bewiesen werden. Als
Grundlage für letzteren Beweis wären auch
einige Worte über die Echtheit der Evan-
gelien am Platze. Um für diese Vertiefung
der Beweise Platz zu gewinnen, dürften
ganz ruhig die Zitate aus Goethe und an-
deren ungläubigen Autoren beschränkt oder
sogar weggelassen werden. Die Angabe
der Quelle bei Zitaten sollte genauer sein.

Der zweite Teil „Weg" zeigt dem jun-
gen Mann, wie er in den Grundsätzen

Christi die Richtlinien für sein Tugendstre-
ben findet. Die darin gebotenen Ausfüh-
rungen sind bedeutend besser. Sie würden
aber sicher sehr gewinnen, wenn das über-
wältigende Charakterbild Christi zu Grunde
gelegt und von da aus dem vorwärts stür-
wenden Jüngling gezeigt würde, wie er

an Christus sich bilden müsse, um ein Sol-
dat Christi zu werden. All das Gute und
Praktische, was der Verfasser mahnend und
abratend vorbringt, würde dadurch unter
einem einheitlichen und großen Gesichts-
Punkt zusammengefaßt.

Der dritte Teil „Leben" bietet die üb-
lichen Andachten und Gebete in guter Aus-
wähl. Sehr zu loben ist das Bestreben,
zum liturgischen Gebet anzuleiten. Doch
sollte zu diesem Zwecke das Zentrum der

Liturgie, das Meßopfer, in seiner eminen-
ten Bedeutung erklärt und dem Leser An-
leitung gegeben werden, wie er in der

Messe mit Christus beten kann. Die

zum großen Teil unhaltbare Meßgewänder-
symbolik (S. 330 ff.) dürfte dafür ruhig
geopfert werden.

Das ganze Buch atmet eine aufrichtige,
warme Liebe zur Jugend, müßte aber, um
seinem Leserkreis, Gymnasiasten und Hoch-
schulstudenten, wirklich zu entsprechen, zum
Teil umgearbeitet werden. Die Gefahren
und Schwierigkeiten des Akademikers müß-
ten erhöhte Berücksichtigung finden. Aber
auch so, wie es vorliegt, kann es viel Gu-
tes stiften. i?. ill. llll



8. Jahrgang.
D

Nr. 3. 4. Mai 1922

Beilage M .Schweizer-Schule'

philologisch- Schriftlettung:
historische Ausgabe 0r. Vonavent. Egger. Engelberg

Inhalt: „Konkret und abstrakt",
stube, — Bücherecke.

Zur Charakteristik des römischen Volkes. — Zunst-

„Konkret und abstrakt".
Eine logische Studie zur Sprachlehre.

Von Dr. Karl Bor. Lusser 0. 8. v., Altdorf.

Die Frage nach der Bedeutung von
„konkret" und „abstrakt" in der Sprachlehre
erscheint als ein Ausschnitt aus dem alten
und verzweigten Problem der Stellung der
Grammatik zur Logik bezw. der Philosophie
überhaupt.

Wie steht es heute mit der Erkenntnis
dieser Wechselbeziehung? Welches ist die
Auffassung von „abstrakt" und „konkret"
auf seiten der Grammatiker, welche die der
aristotelisch-scholastischen Logik? Dies die
Fragen.

^

Der logische Charakter der Sprachlehre
ist traditionell. Schon Dionysius Thrax
(um 60 v. Chr.), der Kompilator griechischer
Sprachweisheit zum Zwecke der schulmäßi-
gen Erlernung, hat ihn seiner griechischen
Grammatik, dem Vorläufer aller Sprach-
lehren, durch seine Systematik nachhaltig
aufgedrückt (vgl. Willmann, Didaktik, 4.

Aufl, Braunschweig, Vieweg 1909, S. 108f.).
Die Uebersetzung, Umgestaltung und An-
Passung dieser allgemeinen Sprachsystema-
iik an die Sprache Roms hac uns das über-
liefert, was wir als Formenlehre und Syn-
tax schlechthin bewachten, angewandt auf
das Material der früh bewußt ausgebilde-
ten und festgelegten später sog. klassischen
Sprache des Latein. Daran lehnt sich noch
heute zumeist die deutsche und vieler, wenn
nicht aller andern Völker Sprachlehre an.

Neuerdings freilich hat man versucht,
weitergehende historische (I. Grimm) und
sprachvergleichende (Fr. Bopp) Erwä-
gungen in den Vordergrund zu stellen. Seit
W. Wundt wird damit auch Psychologie
verbunden, nicht zuletzt in einer sehr er-

weiterten sprachphysiologischen Phonetik
(vgl. I. W. Nagl, Deutsche Sprachlehre für
Mittelschulen, 2. Aufl., Wien, Fromme 1906;
Sütterlin, Die deutsche Sprache der Gegen-
wart, 3. Aufl., Leipzig, Voigtländer 1910
u. a. m.) Aber auch die tiefere logische
Begründung einzelner «sprachlicher For-
men wird wieder mehr und mehr angestrebt,
da die ausschließliche, nicht durch sprachge-
schichtliche und volkspsychologische Betrach-
tungen gemilderte Tyrannis dieser philoso-
phischen Disziplin nicht mehr zu fürchten
ist. Beispielen dafür begegnen wir außer
in den eben genannten Sprachwerken be-
sonders in den Grammatiken des Hand-
buches der klassischen Altertumswissenschaft,
herausgegeben von Iwan Müller: I)r. K.
Brugmann, Griechische Grammatik, 3.
Aufl., München 1900 und Dr. Friedr.
Stolz und I. H. Schmalz, Lateinische
Grammatik. 3. Aufl., München 1900, ferner
bei Prof. Dr. F. Willomitzer, Deutsche
Grammatik für österreichische Mittelschulen,
12. Aufl., Wien 1907; I)r. L. Sütterlin und
vr. Albert Waag, Deutsche Sprachlehre
für höhere Lehranstalten, 4. Aufl., Leipzig
1910; und vorzüglich bei der empfehlens-
werten Sprachlehre von Or. K. Schnorf,
Dr. I. Freis Schulgrammatik der neuhoch-
deutschen Sprache für Gymnasien, Lehrer-
seminarien usw., 15. Aufl., Zürich, Beer u.
Co. 1911. Wir halten das für einen Fort-
schritt oder doch für einen Anlauf dazu.
Denn noch ist die Frage nicht klar. Man
sucht nach logisch-sprachlichen Zusammen-
hängen. Die klassische Logik unserer Zeit,
die an Kant orientiert ist, bietet sie nicht
befriedigend. Somit ist bloß ein tastendes,



langsames Voranschreiten auf dunklen Pfa-
den möglich. Man konstatiert Tatsachen
und sucht eine Erklärung dazu und daraus.
An der realistischen, objektivistischen Logik
der aristotelischen Scholastik möchte man
sich wohl nicht gern Richtlinien suchen, wie
sehr man sich ihr auch entgegengedrängt
sieht.

Ob sie aber nicht doch Licht bringen
könnte, ja, nicht geradezu berufen wäre,
sichtend und ordnend einzugreifen?

John Stuart Mill, der englische Phi-
losoph des letzten Jahrhunderts, im übrigen
gewiß kein verdächtiger Zeuge, sucht gerade
in der Frage nach dem Begriff von „kon-
kret" und „abstrakt" Hilfe beim Sprach-
gebrauch der Scholastik, Sonst sei die Ver-
wirruna und Willkür unheilbar (Or, O. Beat
Reiser 0. 8, O,. System der Phil,, I, Bd.:
Formalphil, oder Logik, Beuziger 1920, S,
62). Diese Ueberzeugung drängt sich wirk-
lich auf, wenn man den Wald der Gram-
matiken durchwandert,

Zwar findet man bei den rein praktisch
gerichteten, auf rasche Aneignung und be-
rufliche Verwendung der Wörter und Sprach-
formen fremder Idiome angelegten neu-
sprachlichen Lehrbüchern wenig Bedürf-
nis nach klarer, unzweideutiger Beschreibung
logisch-grammatikalischer Begriffe. Die Sau-
ermethode, Banderet u, Reinhard, Bize u,
Flury, Börner, F, Gaffino, Donati, Sa-
eerdote, Ploetz usw, bedürfen dessen kaum.
Anders die Lehrbücher der klassischen
Sprachen, die Sprachverständnis vermit-
teln sollen, Middendorf-Grüter (1849),
Haake (1867), Seyffert (26. Aufl. 1883),
Menge (1886), Fries-Seyffert 1888), Ellendt-
Seyffert (36, Aufl. 1892), Kühner (45, Aufl.
1896), Jäggi (Jngenbohl 1915), Walter
(Zürich 1917), Müller-Fritzsche (Ausgabe L
1918) u, a, m, unter den lateinischen
Grammatikern; Curtius (1873,1880), Kurz
(1885), Koch (1887), Brugmann (1900) u,
a, bei den griechischen anerkennen das
Bedürfnis nach einer Klarlegung logischer
Begriffe, wie der von „konkret" und „ab-
strakt". Nicht weniger einstimmig die Ver-
faster von Lehrbüchern für den Unterricht
in der deutschen Muttersprache.

Das ist die Nachfrage, Und das Auge-
bot? — Es entspricht kaum. Die vorlie-
genden Antworten: die Begriffsbestimmung
und noch mehr die Verwertung dieser ge-
wonnenen Begriffe zur Erklärung sprach-
licher Formen lassen vielfach zu wünschen
übrig.

Wir beschränken uns auf die eingangs
erwähnten Begriffe „konkret" und „ab-
strakt" besonders in ihrer Verwendung zur
Einteilung der Substantive.

II.
Wie definiert die Sprachlehre kon-

krete und abstrakte Substantive? —
Auf einen umfassenden Streifzug durch

die Menge der vorliegenden Versuche müs-
sen wir au dieser Stelle verzichten. Wir
resümieren bloß.

Und da finden wir denn drei Haupt-
anschauungen. Sie treten öfter vermischt
als getrennt und reinlich gesäubert auf.

Die Meinung, die „konkret" und .ficht-
bar" gleichstellt, übergehen wir, Sie würde
nach eigener Erfahrung kein Kind befrie-
digen. Durchgeführt und ausschließlich tritt
sie m, W, auch gar nicht auf.

Wichtig ist das Begriffspaar: „Sin-
nending" — „Gedankending". Es
tritt in der Großzahl der Lehrbücher ver-
schiedener Sprachen auf, oft mit etwas
veränderten Termini. So bei Or. H, Menge
(Latein. Schulgr,, Wolfenbüttel 1886, Z 9)

als „selbständig, sinnlich wahrnehm-
bares" Ding (Konkretum) —„Begriffs-
name"; Seyffert-Fries (Ellendt-Seyfferts
Lateinische Grammatik, 36, Aufl. 1892, ^

8) als „Sinnenbegriffe" — „Vernunft-
begriffe"; Schindler-Volkmer (Deutsche
Sprachlehre 1909) als „Sinnending"
„Gedankending"; Or. W, Bruckner (Ab-
riß der Deutschen Sprachlehre für höhere
schweiz. Schulen, 4, Aufl., Basel 1916, S,
11f.) als „Gegenstände" — „Begriffe";
Or, W. Scheel (Otto Lyons Handbuch der

Deutschen Sprache für höhere Schulen, 8,

Aufl., Teubner 1917, S, 73) als „Sin-
nendingwörter" — „Gedankending-
Wörter"; Müller-Fritzsche (Latein. Schul-
grammatik, Ausg. L, 1917, Z 3) als „mit
den Sinnen wahrnehmbare Gegen-
stände" — „Eigenschaften oder Tätig-
keiten", endlich auch Borel (t-rgiumgiie
Orancaiso, Stuttgart 1907, S, 58) usw,

Wohl die Erwägung, daß geistige Sub-
stanzen, wie Gott, Engel, Geist zwar selb-

ständige, einzeldingliche Subjekte, nicht aber

„sinnlich wahrnehmbar" sind, brachte eine

Reihe Grammatiker auf den Versuch, „Sin-
nending" durch „wirklich seiend, wirklich
vorhandene Gegenstände" zu ersetzen. So
Or, Moritz Seyffert (Or, Fr, Ellendts La-
tein, Gramm,, 26, Aufl., Berlin 1883, Z 15);
Seyffert-Fries (Latein, Elementargramma-



tik, 3. Aufl, Berlin 1888, Z 5); Or, R.
Kühne (Elementargramm. derlatein. Sprache,
15, Aufl,, 1896, Kap, 4, Z 11); Sommer
(Deutsche Sprachlehre, 14. Aufl., Paderborn
1917, S, 4), der „wirklich vorhandene"
und „bloß gedachte Gegenstände" unter-
scheidet. — Auch das schien nicht zu be-
friedigen. Es gibt doch wohl Abstrakt«, und
es dürfte sogar die Mehrzahl sein, die nicht
„bloß Gedachtes" besagen.

So kam man aus eine dritte, aber lei-
der ebenfalls nicht rein auftretende Ent-
gegenstellung, welche die Konkreta als Na-
men von Eigenschaftsträgern, Subjek-
ten im logisch-physischen Sinne, selbständigen,
substanziellen Gegenständen oder Dingen,
die Abstrakta unter den Substantiven da-
gegen als Bezeichnungen für substantivierte,
trägerlose Eigenschaften, Handlungen
oder Zustände betrachtet. Diese liegt den
Ausführungen der Grammatik Brugmanns
S. 367—373), einer Note der Griech, Schul-

grammatik Or. Ernst Kochs (1887, S, 162)
und wohl schon der ebenfalls griech. Schul-
grammatik von Or. E, Curtius (1880, Z

103), wie überhaupt den bezüglichen Er-
Hebungen aller Grammatiken zugrunde,
welche die Tatsachen einfach anführen, ent-
weder ganz ohne oder doch ohne gewalt-
same Interpretation anhand einer vorein-
genommenen Terminologie, Einen großen
Teil der bereits namhaft gemachten Lehr-
bûcher finden wir neben vielen andern auch
hier wieder, insofern sie sich wenigstens
teilweise dieser dritten Auffassung nähern,
besonders bezüglich der Abstrakta. Nach
Menge sind diese „Begriffsnamen, welche
Eigenschaften, Zustände, Tätigkeiten usw,
von Dingen" angeben (Z 186), Seyffert-
Fries spricht von „als Gegenstände gedach-
ten Tätigkeiten, Eigenschaften oder Zustän-
den" (1888, Z 5), Für R, Kühne (1896)
ist ein Abstraktum, „ein Substantiv, das
eine Eigenschaft bezeichnet" (a, a, O,), Bei-
nahe gleich auch V, Jäggi (Latein, Schul-
grammatik, § 4). Bei Walder bezeichnen
Verbalsubstantiv« eine „Handlung an sich";
ist diese aber in ihrem Ergebnis betrachtet,
so steht das Partiz, Perf. Paff, als Kon-
kretum (Z 283). Müller-Fritzsche sagt: „Ab-
strakta bezeichnen Eigenschaften oder Tätig-
leiten" (Ausg. C, Z 3), Dasselbe setzt die
Latein, Grammatik von Fr. Stolz und I. H.
Schmalz im Handbuch der klassischen Alter-
tumswissenschaft voraus (S, 429 ff Ge-
nauer faßt sich I, W. Nagl (Deutsche Sprach-
lehre für Mittelschulen, 2, Aufl., Wien 1906,

S. 53): „das Hauptwort benennt nicht nur
einen oder mehrere Gegenstände selbst (Per-
sonen, Sachen), sondern auch eine Eigen-
schaft, einen Zustand oder eine Tätigkeit
beliebiger Gegenstände". Die synoptisch und
in logischem Zusammenhange dargestellten
Beispiele: Lehrer—Gewissenhaftigkeit, Kennt-
nis, Strenge; Schüler — Beklommenheit,
Angst, Freude zeigen, daß der richtige Weg
eingeschlagen worden. Selbst Sommer inter-
pretiert seine „bloß gedachten" Gegenstände
als „z. B. eine Eigenschaft (Stärke), Tätig-
keit oder Handlung (Gang), einen Zustand
(Frieden)" (S, 4). Beinahe wörtlich wie
Nagl, ebenfalls ohne Nennung der Termini
„abstrakt" und „konkret", spricht Willomitzer
(a. a. O,, S. 8). Nach Sütterlin (Die deutsche

Sprache der Gegenwart, S. 97) können so-

wohl dauernde als vorübergehende Eigen-
schaften (die er S. 87 allgemein „den greif-
baren, selbständigen Erscheinungen oder

Dingen" gegenüberstellte) „verdinglicht" oder
„als Ding gedacht" werden, z. B, Schwere,
Gedanke. Er nennt letztere ausdrücklich Ab-
strakten. Nachdrücklich und wiederholt weist
er auch bezüglich der Konkreta und Abstrakta
auf die Abhängigkeit der Sprache von der
veränderlichen Vorstellung und dem Gebrauch
des Wortes im Satze hin: „Ein Urteil über
das Wesen und die Bedeutung eines Wor-
tes kann man eigentlich nur von Fall zu
Fall geben" (S. 89).

Den Infinitiv hebt er hier (S. 104),
wie auch in der Schulgrammatik Sütterlin-
Waag (S, 54) als Verbalabstrakt (sub-
stantivischs Tätigkeitsbezeichnung) hervor.
Am ausführlichsten und eingehendsten, gerade
in einem didaktischen Musterbeispiel legt Or.
K. Schnorf (a. a. O., S. 22 f.) die Unterschei-
dung von Eigenschaftsträger und ab-
gezogener Eigenschaft am durchge-
führten Beispiel des blühenden Rosenstrau-
ches dar. Leider aber findet er die treffende
Benennung für die erkannte Sache nicht,
da er, sich der traditionellen Ausdrucksweise
des „Sinnendinges" erinnernd, sagt: „Die
Gegenstände sind teils konkret (conere-
seere, zusammenwachsen), in geringerem
oder höherem Grade körperlich (von
mir gesperrt!), so daß sie mit einem oder
mehreren Sinnen wahrgenommen werden
können, teils abstrakt (abstrullere, ab-

ziehen), durch eine besondere Tätigkeit un-
seres Geistes von den konkreten Gegenstän-
den abgezogen, unkörperlich, nur geistig
wahrnehmbar". Aehnlich Lyon-Scheel (a. a.

O., S. 72).



Wir möchten hier gleich bemerken,
daß der Auffassung aller Konkreta als „Sin-
nendinge" insofern der Schein einer sprach-
geschichtlichen Berechtigung zukommt, als
nach begründeter Ansicht auch die Namen
geistiger Dinge erst metaphorisch von
körperlichen übertragen wurden. Aber da-
durch wurden sie eben zur eigentlichen Be-
zeichnung andersartiger Dinge adoptiert,
und so treten Konkreta, die nicht sinnlich
wahrnehmbar sind, in den Vorstellungs-
und somit auch den Sprachkreis eines Volkes
ein. Kann man diese nun wegen der Re-
miniszenz ihres Namens an die Körper-
Welt, die übrigens aus dem Sprachgefühl
so gänzlich entschwunden, daß sie wissen-
schaftlich „rekonstruiert" werden muß, selbst
„körperliche Dinge" heißen? —

Die besprochenen Ansichten über-
schauend, stellen wir fest, daß unter den

meist vertretenen Begriffspaaren: Sinnen-
ding — Gedankending; wirklicher
— bloß gedachter Gegenstand; Eigen-
schaftsträger — trägerlose Eigen-
schaft in der näheren Charakterisierung
von „konkret" und „abstrakt" bei den Sub-
stantiven, die letzte Einteilung eine
vor den andern ausgezeichnete
Stellung einnimmt. Ja diese scheint
eigentlich in allen Begriffspaaren un aus-
gesprochen und etwas verdeckt enthalten
zu sein und sich imponierend hervorzutun,
wo einer, absehend von vorgefaßten Mei-
nungen und hergebrachter Terminologie,
schlicht und wahr die Tatsachen und sprach-
lichen Erscheinungen anführt, welche den
Begriffen „konkret" und „abstrakt" nahe
zu stehen scheinen und durch sie ihre Er-
klärung finden möchten und könnten.

Was sagt nun die Logik dazu?
(Fortsetzung solgty

Zur Charakteristik des römischen Volkes.
Von Robert Loh

Ueber das römische Volk ist seit Anfang
des letzten Jahrhunderts viel und Vorzüg-
liches geschrieben worden. Aber unter der
Fülle dieser Literatur gibt es unseres Wis-
sens, wenigstens aus deutschem Sprachge-
biete, kein Werk, das ex protêts den Cha-
rakter des römischen Volkes behandelte. ')
Auch Mommsen, der mit seltenem divina-
torischem Geschick die römische Psyche in
ihren feinsten Regungen erfaßt und darge-
stellt hat, gibt uns davon nicht ein zusam-
menhängendes, in sich abgeschlossenes Bild;
wir müssen vielmehr die einzelnen Züge
dieses Bildes in mühseliger Sichtungsarbeit
aus dem vielbändigen Quellenmaterial her-
aussuchen und zusammenfügen, wie die
Steinchen zum fertigen Mosaik. Der Versuch
einer kurzen Charakteristik des römischen
Volkes erscheint also schon aus diesem Grunde
als gerechtfertigt. Sollte gar einer unserer
berufenern Kollegen daraus den Anlaß neh-
men, die hier bloß angedeuteten Gedanken-
gänge bei Gelegenheit weiter auszubauen
und vielleicht in einer eigenen Schrift fest-
zulegen, so wäre das die schönste Frucht
unserer kleinen Mühe. Aber wir fühlen
uns dafür schon reichlich belohnt im Ge-
danken, daß vielleicht da oder dort ein Leh-

rer O. 8. ö., Engelberg,

rer durch unsere Studie sich angeregt fühlen
wird, dem psychologischen Moment im
historisch-philologischen Schulbetrieb ver-
mehrte Beachtung zu schenken. Wir ver-
sprechen uns daraus keinen geringen Vor-
teil für den Unterricht. Hat der Schüler
einmal die Sinnesart und vorherrschende
Geistesrichtung, kurz den Charakter eines
Volkes klar erfaßt, dann wird ihm auch
gleich alles an diesem Volke viel vertrauter.
Eine Reihe bisher unerfaßter Zusammen-
hänge eröffnet sich ihm; Grammatik und
Literatur rücken in engste Verbindung zu
Geschichte und Volkstum; eine fast unbe-
schränkte Vergleichungsmöglichkeit tut sich

auf gegenüber der Geschichte und Sprache
anderer Zeiten und Nationen. So gelangen
wir auf dem einfachsten und natürlichsten
Wege zu einer idealen Verbindung und
gegenseitigen Durchdringung der
einzelnen Fächer und tragen damit
bei zur Lösung eines der wichtigsten Proble-
me moderner Schulpädagogik.

In Erwägung, daß der römische Na-
tionalcharakter seine höchste und reinste Ent-
faltung erlebt hat vor Beginn und noch

während der ersten Periode der punischen
Kriege, haben wir den positiven Beweisstoff

') Bei den Philologen zeigt sich hierin allerdings seit den letzten Jahrzehnten ein erfreulicher
Fortschritt. Wir verweisen nur auf Wei s e, Charakteristik der lateinischen Sprache', Teubner 1SW,
und S kutsch. Die lateinische Sprache, in: Kultur der Gegenwart^, Teubner 19l2, I. Teil, VIII. Abt.
Seite 523-62.



2l

für unsere These der Hauptsache nach die-
sem Zeitraum entnommen. Eine solche Ein-
schränkung schien uns nicht nur erlaubt,
sondern aus Gründen der Klarheit und in
Rücksicht auf die bescheidene Ausdehnung
dieser Arbeit geradezu geboten. Eine Cha-
rakteristik will ja keine Kulturgeschichte sein,
und sodann zeigt sich der römische Volks-
charakter der spätern Republik und beson-
ders der Kaiserzeit so sehr überwuchert von
fremden Einflüssen und organischen Aus-
wüchsen, daß wir Mühe haben, darunter
sein ursprüngliches Aussehen noch zu er-
kennen.

Wir wollen auch nicht untersuchen, in-
wiefern für die innere und äußere Entwick-
lung des Römervolkes die Lage seines Lan-
des und seine urvölkischen Beziehungen von
Bedeutung gewesen. Unsere Absicht ist es
ja nicht, zu zeigen, wie dieser Volkscharak-
ter geworden ist, sondern wie er sich in
historischer Zeit tatsächlich dargestellt und
praktisch ausgewirkt hat.

Nach diesen notwendigen Vorbemerkun-
gen kommen wir zum eigentlichen Gegen-
stand unserer Abhandlung. — Charakter ff
(vom griech. spitzen, schärfen, ein-
prägen) besagt im weitesten Sinn des Wor-
tes das, was einem Ding seine Eigenart,
seine Originalität verleiht. Auf eine Per-
son angewandt, nennt uns der Ausdruck
jene Eigenschaft, die auf besondere Art das
Denken, Wollen und Fühlen dieser Person
beeinflußt und so ihrer ganzen Handlungs-
weise einen bestimmten Stempel aufdrückt.
Wie wir aber vom Charakter eines bestimm-
ten Individuums reden, so können wir es
auch tun von einem ganzen Volke. „Auch
die Völker haben ihre Individualität." ff
Auch sie haben irgend eine hervorstechende
Eigenschaft, die die andern leitet und ein-
schränkt und so dem betreffenden Volke sein
eigentümliches Gepräge, sein unterscheiden-
des Merkmal gibt. Und wie in den Ein-
zelmenschen der Charakter sich unterscheidet
nach dem Mischungsverhältnis, in dem die
verschiedenen Seelenkräfte, Verstand und
und Wille, Phantasie und Gemüt sich in
ihnen vorfinden, so wiederum bei ganzen
Völkern. „Nur wenigen begünstigten In-
dividuen und nur wenigen bevorzugten Na-
tionen ist das glückliche Los gefallen, mit
allen Geisteskräften in fast gleich hohem

Maße ausgerüstet worden zu sein. Dieses
Vorzugs erfreuen sich unter den klassischen
Völkern die Griechen, während bei den Rö-
mern Verstand und Wille entschieden auf
Kosten der übrigen Geistesgaben entwickelt
sind." 2) Und zwar müssen wir hier wohl
den Begriff „Verstand" noch stark einschrän-
ken, indem wir ihn nehmen als „praktischen
Verstand", denn auf spekulativem Gebiete
hat sich der Römer zu keiner Zeit hervor-
getan. So können wir schließlich als
charakteristischen Zug des römischen Volkes
festhalten Eine eiserne Energie, verbunden
mit seltener Klugheit. Wir haben damit
eine Formel gefunden, die sich zwar etwas
abstrakter anhört als die beliebten Schlag-
Wörter: Ein Volk von Bauern, von Krie-
gern, von Soldaten, von Königen usf., die
aber den Vorteil hat, den Inhalt aller die-
ser Begriffe in einer einzigen Vorstellung
zusammenzufassen.

Beweisen wir unsere Aufstellung, indem
wir das römische Volk betrachten in seinem
öffentlichen und privaten Leben, so

wie die Geschichte es uns zeigt. Dieses
historische Argument kann dann zum
Schluß durch ein philologisches noch
etwas erweitert und vertieft werden.

Was das öffentliche Leben betrifft, müs-
sen wir den Römer würdigen in seiner
Eigenschaft als Bürger, als Politiker
und als Krieger.

Jeder römische Bürger ist ein großer
Patriot. Aber sein Patriotismus besteht
keineswegs in lebhasten Gefühlen, er ist
wesentlich Wille und Tat, sich äußernd
in vollendeter Disziplin und Subordination,
und er ist kluge Berechnung, die in
der Größe des Staates das eigene und
einzige Heil erblickt. Daher jene grenzen-
lose Hochachtung vor der Autorität, die nach
Mommsen „den Sohn in die Furcht des

Vaters, den Bürger in die Furcht des Herr-
schers, sie alle in die Furcht der Götter
bannte," während der Grieche „dem Ein-
zelnen das Ganze, der Gemeinde die Nation,
dem Bürger die Gemeinde aufopferte." ff
„Entschlossen gab der Jtaliker die spersön-
lichej Willkür hin um der (politischen) Frei-
heit willen und lernte dem Vater gehorchen,
damit er dem Staat zu gehorchen verstände.
Mochte der einzelne bei dieser Untertänig--
keit verderben und der schönste menschliche

'> Im intellektuellen, nicht im moralischen Sinne genommen.
ff ^lieiiaut, lls Làis I.atio, Paris, lloutsmoinA 13gt), 8. It),
ff Weise, a. a. O. S. I.
ff Mommsen, Römische Geschichte ff Berlin. Weidmann 187t, I, 23 f.



Keim darüber verkümmern; er gewann da-
für ein Vaterland und ein Vaterlandsge-
fühl, wie der Grieche es nie gekannt hat,
und errang allein unter allen Kulturvölkern
des Altertums bei einer auf Selbstregiment
ruhenden Verfassung die nationale Einheit,
die ihm endlich über den zersplitterten hel-
lenischen Stamm und über den ganzen Erd-
kreis die Botmäßigkeit in die Hand legte."

Diese durch größtmögliche Zurückschrau-
bung jàr persönlichen Eigengelüste er-
langte nationale Einheit wurde ge-
stützt und gefördert durch eine wahrhaft
geniale Regierungskunst. Der Po-
litische Instinkt ist diesem Volke gleichsam
angeboren. Es grenzt ans Wunderbare,
mit welcher Klugheit und Beständigkeit die
römische Staatskunst ihre weiten Ziele durch
die Jahrhunderte hin verfolgte. Schon die
Regierungsform stellt eine höchst geistreiche
Kombination von Monarchie, Aristokratie
und Demokratie dar, eine glückliche Mischung
von Freiheit und Autorität. Wir haben in
Wahrheit „den goldenen Mittelweg zwischen
der extremen Einheit, die im Orient die

ganze Gewalt in der Person des Königs
vereinigte, und der extremen Zerstückelung,
die das an sich schon kleine Griechenland
in ebensoviele Staaten als Städte zsr-
teilte." 2) In seinem Senat hatte das rö-
mische Volk einen Rat, dessen mit Kraft
gepaarte Weisheit das Vaterland oft und
oft dem sichern Verderben entrissen. Auch
die Einsetzung von zwei gleichzeitigen und
gleichberechtigten Konsuln, die sich durch
Rat und Tat unterstützen, aber auch bei
allfälligen absolutistischen Bestrebungen ge-
genseitig in Schach halten konnten, zeugt von
gereifter Staatsklugheit.

Aber am glänzendsten hat sich das Po-
litische Genie der Römer wohl gezeigt in
ihrer Art, die Besiegten zu behandeln und
die unterjochten Völker zu regieren. „Auch
die andern Völker der Antike verstanden sich

auf Eroberungen, aber keines wußte das
Eroberte zu behaupten, weil keines die Rechte
vergessen wollte, die der Sieg ihm gege-
ben." 2) Nicht so Rom. Kaum war der

Krieg beendigt, der Gegner unterworfen, so

suchte es denselben in seinem eigensten In-
teresse wieder aufzurichten. Zufrieden mit
der Lähmung der politischen Gewalt seiner

y Mommsen, a. a. O. S. 23.
öovlesvs 8. 9., I^ss Aisnds sisslss st Iss

°) Ouru/, llistoirs àss UonzAÍvs, l'aris, Use
y a. a. O. S. 384.

a. a. O. S. 47.

Gegner, ließ es ihnen in den weitaus mei-
sten Fällen ihre privaten und völkischen Ge-
bräuche, ihre Könige und ihre Regierungs-
systems. Und um die einzelnen Kolonien
und eroberten Städte immer inniger an
die Republik zu knüpfen, kargte Rom, ganz
im Gegensatz zu Hellas, durchaus nicht mit
der Verleihung seines Bürgerrechtes) Das
war, nach Duruy, „die Münze, womit es
alle Dienste bezahlte." H Daneben grün-
dete es eine ganze Hierarchie von verschie-
den privilegierten Städten, von denen jede
die benachbarten eifersüchtig beobachtete und
so in Pflicht hielt. Der wachsende Glanz
der Weltstadt tat sein Uebriges, um den

Stachel der politischen Abhängigkeit bald
aus den Seelen der Untertanen zu ent-
fernen.

Man sieht, Rom vernichtet nicht, son-
dern durch ein ebenso unmerkliches wie un-
widerstehliches System der Einverleibung
und Aufsaugung assimiliert es sich alles;
es verschlingt gleichsam die Besiegten und
wandelt sie in Römer um, so sehr, daß

ganze Stämme und Völker unter der Wir-
kung dieses Absorptionsprozesses spurlos
verschwunden sind.

Aber zur nationalen Einheit und zum
politischen Weitblick muß die Kraft der
äußern Aktion hinzukommen, soll der
Staat sich erhalten und stetsfort erweitern.
Und in der Tat, Rom macht seinem Na-
men alle Ehre (vom griech. Fasu,/ Kraft).
Fast alle staatlichen und privaten Einrich-
tungen der Stadt bezweckten letzten Endes
die Heranbildung eines starken, tapfern Krie-
gertums. Armee und Volk waren aufs
innigste verwachsen. Durch Mut und To-
desverachtung, durch Geduld und eiserne
Manneszucht wurde die römische Miliz zur
ersten der Welt. Mit Recht sagt Boylesve,
daß „die Römer im allgemeinen nur durch
Römer besiegt worden."") Daher jener im-
ponierende Stolz, der am Tag nach der
unglückseligen Schlacht von Heraklea erklä-
ren konnte: Die Republik verhandelt nicht,
solange ein Fremder auf italienischem Bo-
den verbleibt. Der Eindruck dieser männ-
lichen Antwort war so tief, daß îer Frie-
densunterhändler des Pyrrhus seinem Herrn
gestand, die römischen Senatoren seien ihm
vorgekommen wie ebensoviele Könige.

kommest ?sris, Illlss Vio, 1881. S. 33.
1879, I. 884.



23

Wie tief der militärische Geist in diesem
Volke wurzelte, zeigt eine ganze Reihe von
Wörtern, die, ursprünglich technische Kriegs-
ausdrücke, mit der Zeit zu wichtigen Be-
grisfsbestimmungen des täglichen Lebens ge-
worden, z. B, ()uii'ite8 (Lanzenmänner),

8tipenckium (Sold), seie8 (Schlachtlinie),
8poliare (einem Besiegten die Rüstung ab-
ziehen), inteivalluin (Zwischenraum zwi-
schen zwei Pfählen), prwmium (das von
der Kriegsbeute vorweg genommene) usw. ff

(Fortsetzung folgt,)

Zunststube.
Füllfeder «nd Kalligraphie. Im

Jahresbericht der Kantonsschule in Trogen
für das Schuljahr 1921/22 lesen wir: „Da
die Lehrerschaft allgemein eine Verschlech-
terung der Handschrift feststellte, beschloß
sie, weil ein zu früher Gebrauch des Füll-
federhalters eine schöne und deutliche Hand-

schrift beeinträchtigt, den untersten drei Klas-
sen den Gebrauch desselben für alle schrift-
lichen Schularbeiten zu untersagen," IZ.b).

Berichtigung. In letzter Nummer der
„Mittelschule" lies S, 13, Sp, 1, Z, 16 v.
u, „dort" statt „doch" und S. 14, Sp, 1,
Z. 26, v, o, „Dichter" statt „Richter",

Bücherecke.
Hartmann, p. Plazidus, De neu

„Goethe". Ein lustig-ernstes Spiel in 2

Auszügen (Nr, 8 der Bühnenspiele für Schule
und Volk), Eugen Haag, Luzern, 1922,

Wer des nämlichen Verfassers Vater-
ländisches Schauspiel „Gundoldingen" stu-
diert hat, bewundert den hohen sittlichen
Gehalt, die einheitliche, getragene Stim-
mung und die künstlerisch feine Diktion die-
ser Dichtung. Um diese Stimmung nicht
zu beeinträchtigen, hat der Verfasser die
Derbheit der Soldatenszenen in enge Schran-
ken gewiesen und vom Hofnarren alles
Possenhafte ferngehalten; ja gerade dieser
Person legt er in einer feinen Mischung
von Elegie und Satyre größte Lebensweis-
heiten in den Mund,

Das Erscheinen des Lustspiels „De neu
.Goethe"' konnte daher die Vermutung aus-
lösen, es möchte dieses Opus eine geistvolle
Verspottung emanzipierter Schöngeisterei
bedeuten, ein Werk, das wegen der litera-
rischen Anspielungen und der intuitiv zu
erfassenden Satyre nur von literarisch Ge-
bildeten ganz verstanden und genossen wer-
den könnte.

Plazidus hat in seiner Neuschöpfung
absichtlich einen eigenartigen Weg beschrit-
ten, — Wir wollen versuchen, durch einen
Vergleich in den Geist dieses Werkes ein-
zudringen, — Wer sich die Mühe nicht
verdrießen läßt, die Türme der Notre Dame
in Paris zu besteigen, der wird auf der
zweiten Galerie eine ganze Sippschaft in-

teressantester Tierfratzen antreffen, deren
scharfgemeißelte Gesichtszüge eine eigen-
tümliihe Mischung von menschlicher Ver-
dorbenheit und überlegenem Spott aus-
drücken. Und diese von der Balustrade auf
Paris hinabgrinsenden Fratzen wirken durch
den realistischen Ausdruck der Verdorben-
heit ebenso abstoßend, wie durch das sa-
tyrilche Lächeln anziehend. Es sind nicht
Ausgeburten einer tollen Phantasie, sondern
wohlüberlegte Schöpfungen des nämlichen
Künstlers, der die großen Münsterportale
mit den kernigfrommen Heiligengestalten
geschmückt hat.

So ist's mit dem Stück „De neu .Goethe' ".
Der kommunistische Redaktionsdiener Kueni
mit seinem groben Mundstück und seiner
unaufhörlichen maßlosen Kritik, — der Re-
daktor Seidenwest des liberalen Bourgeoisie-
blattes „Die Intelligenz", ein Mann von
großem Selbstbewußtsein, geistiger Hohlheit
und verblüffender Impertinenz, welche Eigen-
schaffen durch die geläufigen französischen
Brocken nicht verdeckt werden, — beide mit
ihrer Pflichtversäumnis und Vereinsmeierei
— erregen unser höchstes Mißfallen; aber
da wir herausfühlen, daß sie als Spottfi-
guren auf der Weltbühne auftreten und die
Schwächen bestimmter Stände versinnbilden,
gesellt sich zum Abscheu das Interesse und
der Humor.

Seidenwest, ein wahlloser Verehrer der
Goethe'schen Poesie, ist Vertreter jener Men-
schenklasse, welche das Monopol auf die In-

') Vgl. Weise, a. a. O. S. 11 s



24

telligenz zu besitzen wähnt, in den höchsten
Weltanschauungsfragen über vage Gefühle
nicht hinauskommt und mit Selbstgefällige
keit auf die untern, ihrer Meinung nach
stumpfen Volksmassen hinabblickt, für welche
sie ein genügsames Vegetieren in einer Art
Schlafzustand als oberste Glücksstufe taxiert
— „Schlafe, was willst du mehr?" Aber
das Proletariat ist erwacht; feine Poesie
lautet:
„Schon hörst du morgenfrisch die Trommeln

rühren,
Der unterdrückten Massen Aufgebot/'

Der Liberalismus als System wird im
zweiten Akt als eine feingepelzte, bewun-
derte, gehätschelte und harmlos schlafende
Katze dargestellt; aber diese offenbart nun
Ungezogenheiten, die dem Presse- und Li-
teraturvertreter höchst widerlich sind und
ihnen dauernd anhaften. Wer unter dieser
glatten, fal'chen und unsäuberlichen Katze
nebenbei noch gewisse weichliche, stark sinn-
liche Literaturprodukte in Dichtwerken und
Feuilletons verstehen will, — ja, wer letzten
Endes in diesem Lebewesen ganz allgemein
eine Allegorie des unter gewinnendem
Aeußern versteckten Allbösen, also ein Pen-
dant zum Mephistopudel erblickt, der wird
die geheimen Gedankengängs des Dichters
durchwandelt haben.

Im bescheidenen, geduldigen, dankbaren
Basler Dichter Theo Sarasin, — der durch
seine ungelegene Wahrheitsbetonung die
„heilige Goethestimmung" zerstört, den
Schwindel en larvt und durch sein eigenes
Gedicht, das in eine Verherrlichung der
stillen, liebevollen Pflichterfüllung aus-
mündet, der Retter des Redaktor Seiden-
west wird. — ist wohl das echte Christen-
tum verkörpert, diese einzige Rettung in
der verworrenen Weltlage. „Wenn alles
schläft, die Liebe ruht nicht." Und da im
„Abendlied" von Theo Sarasin uns eine
Poesie von Plazidus begegnet, so tritt
eigentlich dieser durch das Mittel der christ-
lichen Literatur als warnender und helfen-
der Prophet uns entgegen.

Theo Sarasin, der Helfer in der Not,
erhält von Redaktor Seidenwest eine nam-
hafte Belohnung und die Zusicherung fort-
gesetzter Sympathie. — So wird auch das
Christentum von der liberalen Bourgeoisie
vorübergehend als Nothelfer gefeiert und
mit den Versicherungen unwandelbarer Sym-
pathien bedacht werden.

Alt ist das Abendlied von Goethe, hatte
früher nur einen andern Titel, — alt ist
das Abendlied von Sarasin, war früher
schon in einem bescheidenen Lokalblättchen
erschienen, — alt wie die Menschheit ist
der Gegensatz zwischen dem weltbeherrschen-
den, hochfahrenden, genußsüchtigen Egois-
mus und der verkannten, bescheidenen, still
sich hinopfernden Nächstenliebe.

All die erwähnten Probleme sind im
„Neue.Goethe'" so unter buntem, schellen-
klingelndem Narrengewand versteckt, daß sie

nur vom Sinnierenden gefunden werden;
aber auch das rein Aeußerliche vermag
durch den fortwährenden Stimmungswechsel
die komischen Verwechslungen und Situa-
tionen und die grellen Sprachfarben aufs
angenehmste zu unterhalten.

„De neu .Goethe'" ist darum nur für
wenige ein lustig-ernstes Stück, aber
für diese eine wahre Perle vonKul-
tursatyre. — und diese wenigen werden
sich an den Shakespearschen Realismen nicht
stoßen.

Für den größten Teil der Kreise aber,
für welche die Sammlung „Bühnenspiele
für Schule und Volk" bestimmt ist, wird
es nur derb-lustig wirken, wobei die

Sackgrobheit des Kommunisten und die Un-
art des Katzentieres Bedenken erregen müs-
sen, umso mehr, als diese Derbheiten nicht
selten durch Zutaten der Spieler verstärkt
werden, wie dies weiland mit dem „Fran-
zos im Jbrig" geschehen ist. Für Kreise,
die am Oberflächlichen haften bleiben, ist

zum mindesten die Katzenfigur aus dem
Stück zu eliminieren.

Die linden Lüfte sind erwacht,
sie säuseln uud weben Tag und Nacht,
sie schaffen an allen Enden.
O frischer Duft, o neuer Klang!
Nun, armes Herze, sei nicht bang!
Nun muß sich alles, alles wenden.

Die Welt wird schöner mit jedem Tag,
man weiß nicht, was noch werden mag,
das Blühen will nicht enden;
es blüht das fernste, tiefste Tal:
Nun, armes Herz, vergiß die Qual!
Nun muß sich alles, alles wenden.

Uhland.



8. Jahrgang. Nr. 4. 29. Juni 1S22

Mittelschule
Beilage M ,Schweijer>Schà"

Philologisch- schristleitung:
historische Ausgabe vr. k>. vonavent. Egger, Engelberg

Inhalt: „Konkret und abstrakt". — Zur Charakteristik des römischen Volkes.

„Konkret und abstrakt".
Eine logische Studie zur Sprachlehre.

Bon vr. Karl Bor. Lusser 0. 8. IZ., Altdorf.
(Schluß

III.
Die Begriffe „konkret" und „abstrakt"

stehen in Wechselbeziehung. Auch die Sprach-
geschichte lehrt, daß in der Vorstellung vie-

ler Völker wie des Einzelindividuums und

folglich auch in der Sprache sinnlich wahr-
nehmbare Gegenstände, die allgemein „kon-
kret" genannt werden, vor den sinnlich nicht
zugänglichen auftreten. Sinnlich wahrnehm-
bare Dinge sind aber individuell, einzel-
dinglich. In ihnen sind Wesen, Jndivi-
dualität und Eigenschaften verwachsen (kon-

kret). So existieren die Dinge in der Na-
tur, außerhalb unseres Geistes. So gehen

sie in unsere Erkenntnis nicht ein. Fassen

wir sie im Begriff, so werden sie allgemein,
ihrer Einzeldinglichkeit entkleidet. Diese

kann ihnen im Gedanken zurückgegeben wer-
den durch bewußte oder unbewußte Be°

ziehung der Idee auf die selbst individuelle
Sinneserkenntnis, durch Wiedervereinigung
mit dem individualisierenden Moment. So
existiert das Einzeldmq in unserer Erkennt-
nis und Vorstellung. So benennen wir
es. Das der Inhalt des Begriffes „kon-
kret" auf erster Stufe, in erster Instanz:
einzeldinglich nach Art der existieren-
den Körperwesen. Der Einzel- oder Eigen-
name der Grammatik, der individuelle Ar-
tikel, z. T. die Form des Plurals, die be-

stimmte Bezeichnung einer abgegrenzten
Menge eines Stoffes (dieses Wasser), die

Pluralbildung individualisierter Abstrakta

(die Sprunge) usw. dürften darauf beruhen,
nickst aber, wie uns scheint, die Einteilung
der Substantive in abstrakte und konkrete.

Auch geistige Wesen, Gott, Engel, als

Individuen stellen wir uns so vor, obgleich
ihre Jndividuation keine Konkretion, kein

Verwachsensein des Wesens mit etwas Ver-
schiedenem, Individualisierendem besagt.
Aber unser Erkennen faßt auch reins For-
men nachArt der konkreten Körper.
So hat es mit der Anwendung gramma-
tikalischer Jndividualitätsformen auf diese

Wesen keine Schwierigkeit. Eine leicht irre-
führende Analogie scheint bei der Einteilung
der Substantive in Konkreta und Abstrakta
vorzuliegen. Hier steht die Sache aber

anders.
Die Konkretion im Sinne von Einzel-

dinglichkeit wird gelöst durch die Abstrak-
tion. Die Gradé der beiden bedingen sich

wechselseitig. Was ist Abstraktion?
„In einem uneigentlichen Sinn spricht

man von einer Abstraktion, die bei der

Sinneserkenntnis vorkommt, indem der Sinn
aus dem in Wirklichkeit gegebenen Ganzen

(Körper) nur sein Formalobjekt heraus-
nimmt, z. B. das Auge die Farbe, ^m
eigentlichen Sinne aber kommt die abstrak-

tive Tätigkeit nur dem Verstände zu.. Dabei

kann der Verstand abstrahieren, indem er

aus dem konkrete« Einzelwesen (Sokrates,
dieser Mensch) das Wesen herausschält

(Mensch) oder indem er das heraushebt,

was ein Wesen (Mensch) mit... andern Din-

gen gemeinsam hat (das ein Lebewesen-,

das eine Substanzsein), oder endlich indem

er die Merkmale (Form) vom Träger
(Subjekt) derselben loslöst (Menschsein los-
gelöst vvm Subjekt Mensch, dem das Mensch-
sein zukommt.) Stellt der Allgemeinbegnsf

d"s Subjekt (S) samt dessen Form (F) dar



(Mensch ---- dasjenige, dem (S) es zukommt,
Mensch zu sein), so haben wir die Total-
abstraktion; sie liefert den konkreten Be-

griff (Mensch, Baum; S -si F). Stellt der

Ällgemeinbegriff nur die Form dar ohne
deren Träger (Menschheit, das Mensch-
sein; F), so haben wir die Formalab-
straktion (abstrakter Begriff)" (IM,
Sig. Cavelti (1. 8. IZ., Grundriß der Phi-
losôphie, bearbeitet von Dr. Bened. Baur
0. 8. U., Goffau, Cavelti u, Co., 1921,
1. Logik, S. 26 f.). So aus Aristoteles (z. B.

àl>t. post. I 13, 811) 3; 74o 37; Net.
1036 k 3) und Thomas von Aquin (Lt.
Wirt. I 43, 98; II 82 u. a. a. O.) zu er-
sehen. In der griechischen Klassik ist die

Abstraktion, ihre Vorbedingungen und ihr
Vorgehen ein an vielen Beispielen inTeno-
phon und Platon erörtertes Grundproblem.

In dieser kurzen, summarischen Dar-
stellung der Abstraktion, wohl selbst für nicht
denkgeübte Köpfe zugänglich, dürfte nichts-
destoweniger der logische Schlüssel zu
einer Reihe sprachlicher Erschei-
nun g en liegen. Uns interessiert hier nur
die letzte Äbstraktionsart: das Ablösen
der Eigenschaften vom Träger und
die Borstellung beider als Einheit, als Ver-
bundenes. Wir glauben hier genau den

Unterschied zu finden, den unsere Gramma-
tiker wenigstens ahnungsweise für die Er-
klärung der Konkreta und Abstrakt«
unter den Substantiven zu fordern scheinen.

Die Vorstellung des Eigenschaften-
träger s entspricht ja in der Tat der eines
selbständigen, für sich stehenden, substanziel-
len Dinges oder Gegenstandes. Und dieses

Ding ist, wenn es, wie in den meisten
Fällen, auch Quantität, Körperlichkeit be-
sitzt, sinnlich wahrnehmbar, selbst sichtbar,
ein Sinnending, gerade wie es die

Sprachlehrer für die Konkreta fordern. Frei-
lich, und das ist hiev gut anzumerken, kann
das Konkretum nach der Lehre der Gram-
matik selbst auch Gattungsname sein
und als solcher häufigste Verwendung sin-
den. In diesem Falle wird der Name des
Konkretums gleich wieder zu dem einer
Sache, die nur, wenn sie zugleich im ersten
Sinne konkret, d.h. individuell ist, den
Sinnen zugänglich wird. Auch aus diesem
Grunde ist „Sinnending" als gleichwertig
mit Konkretum ein sehr fraglicher Ausdruck,
der irreführen kann. Handelt es sich aber,
was gewiß weder sprachgeschichtlich noch
volkspsychologisch ausgeschlossen ist, um die
Benennung einer geistigen Substanz,

6^

Gottes, des Geistes usw., so erscheint diese

Gleichstellung erst unhaltbar. Denn wir
sind gezwungen Gott als Träger von Attri-
buten, als selbständiges Wesen, als Person
vorzustellen und zu denken, er ist also nach

dem Sinne der Grammatiker „konkret" im

eigentlichsten Sinne; aber ein Sinnen-
ding ist er doch nicht, so wenig als irgend
ein anderer Geist. Ein Kind findet dies

schon heraus und hat folglich berechtigte
Schwierigkeiten mit der landläufigen Defi-
nition des Konkretums.

Dem Konkretum steht das Abstraktum
gegenüber. Es soll nicht die Bezeichnung
eines Sinnendinges, vielmehr die eines

„bloß gedachten" Gegenstandes, eines

bloßen Gedankendinges, einer Einbildung,
eines Nichtwirklichen sein. Das leuchtet im
Einzelfalle keineswegs ein. Die Schwierig-
keiten zeigen sich wiederum beim logisch

unabgestumpften Kinde am besten. Warum
diese „Farbe", diese „Bewegung", diese oder

jene körperliche, sinnlich wahrnehmbare „Ei-
genschaft" usw. nur gedacht sein soll, ist

ihm unverständlich. Im Grunde genommen
ist das auch mir unerfindlich. Es liegt hier
offenbar eine Verschiebung der Frage, eine

Verwechslung vor. Der Inhalt des Be-
zeichneten ist real, wirklich, in seinem

Jndividualsein, wenn es sich um eine kör-

perliche Eigenschaft handelt, gerade so unmit-
telbar sinnenfällig als der Körper selbst, den

wir vermöge seiner Eigenschaften und durch

ihre Wahrnehmung erkennen. Ist die Ei-
genschaft etwas Uebersinnliches, so ist sie

genau so und nicht mehr sinnenentrückt als
eine geistige Substanz. Eine Instanz dafür:
die reinen Eigenschaften in Gott, die Wahr-
heit, Güte, Weisheit sind er selbst, sind

subsistierend, substanziell. Doch das ist ein

fast unerhörter Einzelfall, wie sehr er auch

in der Antike im Vordergrund stand und

Philosophie und Theologie beherrscht. —
Was ist also das bloß Gedankliche am

Abstraktum, das doch seinerseits beinahe
ebensogut gefühlt wird wie die Realität des

vom Namen zuvörderst bezeichneten Jnhal-
tes des Begriffes? — Die Antwort ist nicht
schwer. Sie drängt sich auf. Bloß ge-
danklich, eingebildet, vorgestellt ist

der Zustand des Losgelöstseins der

Eigenschaft, der Handlung, des Zustandes.
Eine solche Lostrennung in der Wirklich-
keit würde die Eigenschaft zerstören. Sie
hat ja kein Sein für sich, sie ist nach Ari-
stoteles nur das Sein des Seins, von die-

sem Standpunkte aus beinahe näher dem



27

Nichtsein. Sie ist eben nicht ein für sich

gestehendes, keine Substanz. Wenn sie

dennoch „substantivisch" wird, so ist das
ine Daseinsweise, die ihr zwar in unserem

Denken, nicht aber in sich zukommen kann.
Darin glauben wir die Lösung zu be-

iitzen. Sie ist nicht abgelegen. Vielmehr
cheint es uns staunenswert, daß sie nicht
angst klarer zum Ausdrucke kam. Nicht

einmal die außerscholastische Logik ist ihr
o fremd. Mill hat es uns gelehrt. Auch
Ehr. Wolff hatte schon definiert: „Ein ab-
strakter Begriff ist ein Begriff, welcher Ei-
zenschaften, Zustände, Beziehungen, abge-
sondert von Dingen zum Inhalt hat." (Lo-
gik, H 110; vergl. Dr. Rud. Eisler, Hand-
Wörterbuch der Phil., Berlin 1913, „Ab-
ftrakt", S. 5.)

Didaktische Schwierigkeiten sehen
wir in der bezeichneten Begriffsumschreibung
nicht. Sie bezeichnet gegenüber dem status
quo unbedingt einen Fortschritt und ent-
stricht dem naiologischen Denken des Kin-

des wie dem logisch geschulten Verstände
zes Gebildeten besser. Das Verständnis für
abgezogene Eigenschaften, den schwe-
cern der b-iden Begriffe, setzte man ja. wie
gezeigt, vielfach bereits jetzt voraus, und zu
einem wirklichen Sachverständnis war er
immer nötig. Nur war er bisher nicht
rein und klar vorgelegt und gegen den kor-
respondierenden, ebenso einfachen des selb-
ständigen Eigenschaftsträgers ausge-
ichieden, sondern vermengt mit dem fremd-
artigen, eine andere Einteilungsgrundlage
voraussetzenden, unsachgemäßen Begriffs-
paar: „Sinnending" — „Gedankending."

Der Vorteil aber, den wir aus dieser
einfachern und doch sachgemäßern Um-
schreibung von „abstrakt" und „konkret" er-
warten, ist bedeutend. Eine erste Forderung
der Didaktik und Pädagogik ist die objektive
und für den Schüler auch subjektive Ein-
he it des Gebotenen und Erarbeiteten. Sie
allein macht Gelerntes wirksam. Ist nun
nicht die oft mangelnde praktische Wirksam-
keit der Sprachlehre ein Zeichen für fehlende
Einheit? Ohne sie findet der jugendliche
Kopf sich nicht zurecht. Er beherrscht den

Stoff nicht bis zur freien Verwendung.
Meist hilft man ihm nicht einmal durch
ein didaktisch geordnetes Nachschlageregister.
Da erspart er sich die Mühe des Nachschla-
gens ganz: er findet in der angemessenen
Zeit ja doch nichts. Das Wenige, was er
gerettet, verschwindet so allmählich wieder
hinter der Schwelle des Unterbewußtseins.

Das Lernen ist in Gegensatz getreten zu
seiner praktischen Konsequenz im Privatle-
ben, wo er Erfahrungen zu verwerten weiß.
Der Riß ist oft vollständig. Dem dürfte
eine logisch konsequente und einheit-
liche Sprachlehre besser abhelfen als von
außen her gebrachte künstliche Unterrichts-
tricks. Wir ständen damit voran in der
modernen Bewegung, die wir bereits cha-
rakterisiert. Eine beständige methodische
Rubrik mit der Frage nach der „Bedeutung"
der einzelnen Sprachformen, wie sie sich

bereits in einigen Lehrbüchern findet, wenn-
gleich noch etwas umständlich, nicht voll
einheitlich und mehr versuchsweise, müßte
Verständnis und Liebe zum Studium der
eigenen und fremden Sprachen heben. Wir
aber wären auch da eigentlich im Vollbe-
sitze. Eine Geschlossenheit und zugleich Ein-
fachheit, wie sie unsere Logik bietet, sin-
det sich sonst nirgends. Dabei ist nicht ge-
sagt, daß man es in untern Klaffen auf
Vollständigkeit und absolute Schärfe auch
schwierigerer Begriffsbestimmungen abge-
sehen haben muß. Unerbittliche Forderung
ist nur, daß nichts geradezu Widersprechen-
des, zu später zu erwerbenden Begriffen
und Kenntnissen Gegensätzliches, geboten
werde. Könnte die Sache, gestützt auf sorg-
fältig ausgearbeitete Schulbücher, in abseh-
barer Zeit in bezeichneter Weise geübt wer-
den, so erwarteten wir daraus einen Ge-
winn für fast alle Schulmaterialien,
zumal für das ganze bestvertretene Gebiet
der Sprachkenntnis. Für die Leb en s an-
schauung aber, die schließlich doch das
Endresultat alles Denkens, für eine propä-
deutische Philosophie am Gymnasium, wie
wir sie glücklicherweise besitzen, wäre es
geradezu eine Gewähr für sichere und wirk-
same Durchführung ihrer schweren Aufgabe.

Wir schließen mit einem Hinweis auf
die beherzigenswerten Worte Otto Will-
manns, die noch eine höhere Perspektive
enthalten, den Ausdruck, wie mir scheint,
eines guten Teiles seiner Lebensabsicht. Er
sagt (Didaktik, S. 349): „Die Sprache ist
ein das Produkt weiser, wenngleich
unbewußter Schaffenskraft, deren Weben
zu belauschen nichts weniger als müssig ist;
ist sie ein Handwerkszeug, so ist die Kon-
struktion dieses Gerätes so sinnvoll und
lehrreich, daß sie eine eigene bloß theore-
tische Betrachtung lohnt, eine technologische
Analyse, die sich nicht ängstlich Rechenschaft
zu geben braucht, wozu das gut ist, was
sie untersucht."



Zur Charakteristik t
Bon Robert Löh:

(Sck

Gehen wir nun über zur Beschreibung
des privaten Lebens des römischen Volkes.
Wir betrachten den römischen Bürger zu-
nächst im Berufsleben, dann in seinen

religiösen und endlich in seinem h aus-
lichen Leben. Hier wie bisher begegnet
uns immer wieder als charakteristischer We-
senszug die von Klugheit geleitete Willens-
kraft.

Das Handwerk galt im allgemeinen,
wenn nicht von jeher, so doch wahrschein-
lich seit der ausgehenden Königszeit') als
eines freien Römers unwürdig. Neben der
politischen und kriegerischen Betätigung wa-
ren Ackerbau und Viehzucht dem Römer
die liebste Beschäftigung. Ja wir müssen
sagen, das bäuerliche Element bildete
die Grundlage der staatlichen und militäri-
schen Entwicklung der Republik. Vom Eigen-
besitz des latinischen Bauern nahm diese ja
ihren Ausgangspunkt, dort hatte sie auch ihre
festeste Stütze. Wenn der Römer sich zu
so inniger nationaler Einheit zusammen-
schließt, so geschieht es vor allem im Interesse
der Landesverteidigung; wenn er die Grenze
seines Reiches immer weiter auszudehnen
sucht, so treibt ihn dazu der Landhunger,
der dem echten Bauern im Blute sitzt; wenn
er zu Felde zieht, will er entweder die
eigene Scholle schützen oder dem Nachbarn
die seinige streitig machen. Kaum war ein
Stück Boden erobert, wurde es sofort darauf
eingerichtet, dem neuen Besitzer Frucht zu
tragen. Damit ward es erst recht römischer
Besitz. „Viele Völker haben gesiegt und er-
obert wie die Römer," sagt Mommsen,
„aber keines hat gleich dem römischen den
erkämpften Boden also im Schweiß seines
Angesichtes sich zu eigen gemacht und, was
die Lanze gewonnen hatte, mit der Pflug-
schar zum zweitenmal erworben. Was der
Krieg gewinnt, kann der Krieg wieder ent-
reißen; nicht also die Eroberung, die der
Pflüger macht; wenn die Römer viele
Schlachten verloren, aber kaum je beim
Frieden römischen Boden abgetreten haben,
so verdanken sie dies dem zähen Festhalten
der Bauern an ihrem Acker und Eigen."

Es war damals ein von den reichsten
Bürgern heiß erstrebtes Lob, ein guter

Vgl. Mommsen a. a. O., S. 192 f.
-) a. a. O. I, 183.
') Vgl. Mommsen^a. a. O I. 184; vorn/ a.

es römischen Volkes.
er 0. 8. L., Engelberg.
uß.)

Landwirt genannt zu werden. Sie selb

führten den Pflug, begleitet von ihren So
neu. Vom römischen Feldherrn Regulv
wird erzählt, er habe sich vom Senat eine
Urlaub erbeten, um die während seiner A?
Wesenheit vernachlässigte Bewirtschaftun
seines Gutes wieder an die Hand zu nel
men. Und während die Römer nach de

Eroberung von Karthago die Schätze de

dortigen Bibliothek unter die verbündete
Könige verteilten, behielten sie einzig da
28 Bände starke Werk des Mago über de

Ackerbau für sich zurück und ließen es in
folge Senatsbeschlusses ins Lateinische übe?

setzen. Schließlich erinnert schon der Nam
Italien (von Vitulus) und der Name, de

die Griechen dem Lande gaben,
(Weinland) daran, daß wir es mit uralte:
Bauernboden zu tun haben.

Auch in dieser Hinsicht erlaubt uns di
Sprache hochinteressante Rückschlüsse auf d?

Bedeutung der Landwirtschaft im tägliche
Leben des Jtalikers. So bestand das Gel
ursprünglich in „Viehstand" (peeunia v

peeus) ; das Sonderqut der Hauskinder un
Sklaven war das ?eeu1iuru (Anteil ar
Viehstand); Gemeindetresor war ein ge

flochtener Korb (liscus), der Kontrakt ei

Strohhalm, den die Teilnehmer unter siä
brachen (stipula); die Buße bestand in
Quantum Milch, das eine Kuh liefert
(luulta v. luulgere). Die Kohorte wa
früher ein Feldgehege, die Zenturie ei

Ackerdistrikt. Lalarnitas bedeutet eigentliä
Halmfruchtschaden (calamus), cielirare au
der Furche (lira) gehen, tribulare mit den

tribululu (Dreschwagen) dreschen, prsevari
cari krumme Linien mit dem Pfluge ziehen
soeeuluru die Menschensaat usw. ^)

Nirgends zeigt sich indes die Borste:
lungs- und Gemütsarmut, die Richtun
aufs Nützliche und Praktische des römische?
Volkes in so bezeichnender Weise wie ir
seiner Religion. Da ist nichts von de?

mystischen Versenkung und gläubigen Be
geisterung der Orientalen, auch nichts vor
der plastischen Gestaltungskraft der allzei
schönheitsfrohen Griechen; alles ist nüch
terne Verstandestätigkeit und krasser Egois-
mus. Die römischen Götter sind abstrakte

a. O. I. 131; Weise a. a. O. S. 14 f.



Begriffe, der Natur entlöhnte Symbole.
Während der Grieche seinen Göttern einen
Körper gibt, überhaupt sie immer mehr
vermenschlicht, um sie dann schließlich ganz
zu leugnen, verflüchtigt sich beim Römer
die Gottheit zur bloßen Idee und wächst
in dem Maße an Verehrungswürdigkeit,
als sich diese Idee stets wesenloser und ab-
strakter gestaltet. „In der ganzen Natur
verehrt er das Geistige und Allgemeine.
Jedem Wesen, dem Menschen wie dem
Baum, dem Staat wie der Vorratskammer,
ist der mit ihm entstandene und vergehende
Geist zugegeben. Der Grenze der Ter-
minus, dem Wald der Silvanus, dem krei-
senden Jahr der Vertumnê Ja es
wird in den Handlungen der einzelne Mo-
ment der Tätigkeit vergeistigt; so wird bei-
spielsweise in der Fürbitte für den Land-
mann angerufen der Geist der Brache, des
Ackerns, des Furchens, Säens, Zudeckens,
Eggens und so fort bis zu dem des Ein-
fahrens, Aufspeicherns, des Oeffnens der
Scheuer.".. .^) Die Abstraktion steigt noch
höher. Jupiter und Juno sind die Ideen
der Männlichkeit und Weiblichkeit, die Den
Dia oder Ceres ist die schaffende, Minerva
die erinnernde Kraft, Orbona die Abwen-
dung der Verwaisung und der Trost in der-
selben, Fessonia der Schutz gegen die Er-
müdung usf. Kurz, es gibt so viele Götter
als Ereignisse und Bedürfnisse im mensch-
lichen Leben, und es wäre ebenso töricht
als erfolglos, einen Gott anzurufen in einer
Angelegenheit, die nicht ihn, sondern seinen
Gefährten berührt.

ßDie römische Religion ist nicht eine Re-
ligion der Liebe, sondern der Furcht und
des persönlichen Interesses. Wir
haben das Verhältnis des Schuldners zum
gestrengen Gläubiger. Die Götter haben
in ihrer Hand Segen und Fluch, die Fülle
der Ernte und das rächende Gewitter, den
Sieg des Heeres und seine Niederlage. Also
muß man sie mit Gebet und Opfer günstig
stimmen. Besser noch ist der Vergleich vom
Kaufmann und seinem Klienten. Sie beide
denken vor allem an ihr eigenes Interesse ;

die Güte der Ware, die Korrektheit der ge-
schäftlichen Beziehungen geben den Aus-
schlag, während auf persönliche Anlage und
Charakter wenig Rücksicht genommen wird.
Ganz ähnlich in der römischen Religion.
Sie ist ein regelrechter Kontrakt zwischen
Mensch und Gott, die skrupelloseste Aus-

i) Mommsen, a. a. O. I. 27.

Wirkung des berüchtigten „äo ut cies". „Das
will ich dir geben, wenn du mir hilfst," sagt
der Mensch zur Gottheit. Ist der Erfolg
eingetreten, wird der Versprechende voti
reuZ, voti àmrmtus. Die Vertragstreue
will, daß er das in Aussicht Gestellte voll-
bringt. Immer herrscht dabei der Grund-
satz: Nichts umsonst, nichts über Gebühr.
Ja, wenn nur der Buchstabe gewahrt bleibt,
macht man sich kein Gewissen daraus, die
Götter gröblich hinters Licht zu führen, das
bloße Abbild statt der Sache zu geben oder

wegen eines unbedeutenden Formfehlers sich

der ganzen Verpflichtung zu begeben.
Was der Römer verehrte, waren also

gewissermaßen seine eigenen Reflexionen.
Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu
werden, daß er diese „göttlichen Abstrak-
tionen" besonders jenen Gebieten entnahm,
die seinem natürlichen Empfinden am näch-
sten lagen. Das bäuerliche Element der
römischen Religion haben wir in der oben

zitierten Stelle von Mommsen betrachtet.
Das häusliche Element zeigt sich in der
Verehrung der Manen, der Laren und Pe-
naten, der Vesta als BeHüterin des heimi-
schen Herdes, der Abeona und Adeona
(Göttinnen, die die Kinder auf dem Wege
vom und zum Hause begleiten) und der
übrigen Genien des Familienlebens. Das
politische Element kommt zum Ausdruck
in der Verehrung der Juno durch die Tri-
bus; daneben hat jede Curie ihre eigene
Gottheit, jede Gens ihren kâ familiaris.
Von höherer Bedeutung sind die Innres

publiai und die Schutzgötter der einzelnen
Städte. Infolge eines merkwürdigen Aber-
glaubens verbrachte man nach Rom auch
die Genien der eroberten Städte, um sie

der Republik günstig zu stimmen. Man
wagte auch nicht, den Namen der eigenen
Stadtgenien laut auszusprechen, aus Furcht,
der Feind möchte ihn hören und seinerseits
anrufen.

Also selbst dort, wo der Mensch sich sonst

am empfänglichsten und uneigennützigsten
zeigt, erweist der Römer sich nüchtern und
ausschließlich auf den eigenen Vorteil be-

dacht. Sehen wir von diesen Schattenseiten
ab, so müssen wir die römische Religion,
im Gegensatz zur griechischen eine mora-
lische nennen.

Im Prinzip kennt zwar auch der Römer
schlechte Götter, wie den Gott des Fiebers,
der Krankheit, des schlechten Wetters. Eine



eigentlich unmoralische Gottheit ist Unvernn,
die Göttin des Gewinns und als solche die

Beschützerin der Diebe und Betrüger. —
Indessen trotz dieses vorherrschend morali-
schen Charakters vermochte ein so nüchter-
ner und materieller Kult nicht das Volk
aus seinem Egoismus herauszureißen, ge-
schweige denn, es zu poetischer und künst-
lerischer Religionsbegeisterung zu inspirieren.

Wir sagten oben, für den Römer be-
deute der Staat alles. Dann muß er auch
eine hohe Achtung haben vor der Familie,
dieser Keimzelle und Basis jeder Nation.
In der Tat: Einen Hausstand gründen,
Kinder heranziehen, das ist für den alten
Römer soziales Gebot. Die kinderlose Ehe
ist ein unerträgliches Unglück; man hilft
sich daraus durch die staatlich begünstigte
Adoption. Wie hoch die Familie in Ehren
stand, zeigt die zum religiösen Akt erhobene
Ahnenverehrung, der Vestakult, die Vorliebe
im Aufstellen von Stammbäumen, die aus-
gedehnte Nomenklatur für Verwandtschafts-
Beziehungen. Z Die eheliche Verbindung
selbst geschah unter Patriziern durch einen
religiösen Ritus, die ennlurrealio. Die
Monogamie war dem Manne vorgeschrie--
ben; eine ehebrecherische Frau erlitt schwerste

Strafe. Die Pflichten gegenüber den Kin-
dern wurzelten im allgemeinen tief im
Herzen der Eltern. Was aber neben diesen

erfreulichen Erscheinungen uns hart und
unnatürlich vorkommt, das ist die ganz ex-
treme Machtstellung des pulen kurnilius im
Hause. Seine Gewalt ist wahrhaft unum-
schränkt, sein Wille das höchste und einzige
Gesetz. Er kann das Neugeborene aussetzen,

ungestraft seine Kinder verkaufen. Er bleibt
bis zum Tode Herr seiner Söhne, auch wenn
sie schon lange verheiratet oder gar Kon-
suln geworden sind. Im Haus ist er Prie-
ster und Richter zugleich. Er kann sogar
die Todesstrafe über Angehörige aussprechen
und selber vollziehen. Die Frau bleibt dem-
gegenüber ihr Leben lang unter Vormund-
schaft; sie ist unfähig zu irgend welchem
bürgerlichen Rechte. Diese strenge Unter-
ordnung in der Familie hat denn auch den
Grund gelegt zu der glänzenden Staats-
und Kriegsdisziplin.

Für die herrschende Sittenstrenge
spricht die Tatsache, daß die erste Eheschei-
dung, die des M. Carvilius, aus dem Jahr
233 v. Chr. stammt. Die Kinder wurden

') Vgl. Weise a. a. O. S. s.
-) a. a. O. 387.
") XII. 10, 36.

im Gegensatz zum leichtlebigen Griechenland
stets wohlbekleidet gehalten. Auch die Ein-
fachheit und Sparsamkeit waren in
der besten Familie zu Gaste. Manius Cu-

rius Dentatus, der Sieger über Pyrrhus,
lebte nach dem Kriege wie zuvor als ein-

facher Landmann auf seinem Gute und be-

saß nur tönernes Geschirr. Aemilius Pau-
lus, der den ungeheuren Schatz der Maze-
donier in die Staatskasse leitete, starb arm.
— Aber gerade diese ärmlichen und ein-

fachen Gewohnheiten führten das harte rö-
mische Bauernvolk zu Geiz und Wucher
und schmutziger Ausbeutungssucht. Von
abscheulichster Roheit ist das Verfahren
gegen den zahlungsunfähigen Schuldner.
Die Behandlung der Sklaven kennt nichts
von der in Hellas geübten Menschlichkeit
und bleibt ein ewiger Schandfleck auf dem

römischen Namen. Mit Recht geißelt Duruy
diese römische Härte mit den Worten: „Sie
hatten den kurzen Geist des Bauern, der

da lebt, den Kopf über die Furche gebeugt,

mit den brutalen Leidenschaften schwerfäl-

liger Naturen und dem grobschlächtigen

Stolz der physischen Kraft. Nichts Hoch-

herziges, nichts Erhabenes, weder Kunst
noch Philosophie noch wirkliche Religion;
als Ideal den Gewinn und die Herrschaft,
die nur die öffentliche Form dieses Geistes
der Gewinnsucht ist."

Es erübrigt uns, diesen historischen Be-
weis unserer These zu ergänzen durch einen

kurzen Blick auf die römische Sprache und

Literatur. Die Sprache eines Volkes ist

ja das Instrument, das uns die leisesten

Schwingungen der Volksseele verrät; seine

Literatur ist ein Spiegel, der uns das treueste

Bild der Nation widerstrahlt. In der la-
teinischen Sprache und Literatur finden wir
wirklich alle jene Züge, aus denen unser

geschichtliches Bild des römischen Volkscha-
rakters sich zusammensetzt : Die Energie und

Subordination, der praktische Verstand, die

Härte und Gemütsarmut.
In der Tat, die ganze lateinische Sprache

atmet eine Kraft und Energie sonder-

gleichen. Quintilian hat nicht zu Unrecht
gesagt: „i>ion pnssulnus esse lum gnu-
eiles, sinius korliores; subtilitule vin-
cinaur, vuieurnns ponckeie. Das La-
teinische begibt sich des Artikels und oft
auch des Pronomens; es hat eine ziemlich
beschränkte Zahl von Partikeln und läßt im



allgemeinen alles beiseite, was zum Aus-
àruck des Gedankens nicht wesentlich ist.
Gewisse Wörtchen, die den modernen Spra-

hen in jedem Satz unentbehrlich scheinen,
die uns gewissermaßen der Mörtel zwischen
oen einzelnen Steinen dünken, aus denen
wir den Satz aufbauen, waren überhaupt
nicht vorhanden oder konnten wenigstens
nicht fehlen," sagt Skutsch ft und spricht im
Anschluß an diesen Vergleich von einer

zykiogischen Struktur des ältesten Jtali-
chen." ft Gibt es fürwahr etwas Männ-
icheres, Kraftvolleres als diese alten la-
winischen Sprichwörter, wie: Lortes kor-
uimadiuvut; kactuin nou kabuls; mul-
um non rnulta; rein tene, verda se-
junntur; mens sann in eorpore suno;
lecidul clum imperet; volenli non kit
lliuriu; silent leges inter arma? Es
st bezeichnend, daß geradesdiese klare, nüch-
erne und präzise Sprache von der Vor-
ehung berufen ward, der katholischen Li-
urgie als vornehmstes Ausdrucksmittel

zu dienen. Sie allein vermochte ihr jene
Kürze, Verständlichkeit und Objektivität zu
verleihen, die die offiziellen Gebete der Welt-
kirche auszeichnen mußten. Sie war auch
von jeher das geeignetste Instrument, um
sie prägnanten juristischen Formeln und
Rechtsgrundsätze aufzunehmen. So ward sie

zur Sprache der Beamten und Gesetzgeber
md ist es, wenigstens in der katholischen

Kirche, bis heute geblieben.
Der Zentralisation und Disziplin in

Politik und Armee entspricht auch sprachlich
,m Satzbann eine unverkennbare Sub or-
dination. „Der Grundsatz der Unter-
ordnung durchdringt die ganze Satz- und
Wortführung des klassischen Lateins, er ist
hier in viel umfangreicherer Weise zur
Geltung gekommen als in den übrigen in-
dogermanifchen Sprachen." ft Außerordent-
ich beliebt ist darum die Partizipialkonstruk-
tion im Lateinischen. Auch die Wahl der
Modi zeigt die Neigung zur Unterordnung.
„Ganz abweichend vom Sprachgebrauch der

Griechen und Deutschen hat'.sich ^mehrfach
aus der zur Bezeichnung von Tatsachen
üblichen Aussageform (Indikativ) im Lauf

der Zeit die abhängige Redeweise (Konjuk-
tiv) entwickelt lediglich zu dem Zwecke, die
Unterordnung recht deutlich hervorzuheben
und den Nebengedanken als Vorstellung des
redenden Subjekts hinzustellen." ft Am
stärksten wohl tritt die Unterordnung her-
vor in der Durchführung der Lousecutio
tsmporum, wo wir überall Abhängigkeit
vom regierenden Verb haben. ft

Der praktische Verstand der Römer zeigt
sich in der ausgeprägten Utilitätsten-
denz, von der fast die ganze lateinische Li-
teratur und Kunst getragen sind. Man denkt
unwillkürlich an das Wort des Tacitus:
ád utilitatem vitse cmmiu cousiiis kac-
tacsue diriZsnà sunt.» Kunst und Poesie
waren für den Römer noch in spätern Zei-
ten die «studis ieviois» (Lie. cîe or. I.
49, 212; Lato mas. 14, 50.), «studio
minora» (Lie. Lrut. 18, 70), «ailes le-
viores (Lie. Krut. 1,3), ortes médiocres»
(Lie. de or. I. 2, 6). Daß beide in ihren
Stoffen und Formen ganz auf griechischen
Mustern stehen, braucht kaum noch eigens
hervorgehoben zu werden. Die Poesie hat
sogar ihren Namen den Griechen entlehnt.
Wo der Römer in der Kunst selbständig
wird, geschieht es im besten Einklang zu
seinem eigentümlichen Wesen. So hat er
in der bildenden Kunst die praktisch nutz-
bare Architektur besonders gepflegt und
in der Anlage der gewaltigen Römerstraßen,
der Brücken und Wasserleitungen Unsterb-
liches geleistet. Ebenso hat er auch jenes
Genus der Literatur am meisten geliebt,
das seinem politisch-praktischen Sinn am
meisten entsprach: Die Rhethorik. Diese
ging ja von jeher mehr auf Tat als auf
Gefühl, aufs Nützliche als aufs Schöne,
aufs Allgemeine als aufs Individuelles)
Auch die Pflege von Geschichte und Epos
wird unter diesem Gesichtspunkt verständ-
lich wie die „landwirtschaftliche" Literatur
bei Varro, Vergil, Cato.

Um noch ein letztes Wort zu sagen von
der Härte und Gemütsarmut des La-
teinischen, brauchen wir nur daran zu er-
innern, daß diese Sprache sich entwickelt hat
in einer zunehmenden Verarmung der Laute

') a. a. O. S26.
2) Weise a. a. O. 34 f.

Das. 35 f.
ff Dieser unterordnende, wir möchten sagen „herrschende" Zug erscheint auch dort, wo wir von

Knappheit und Trockenheit weniger reden können, z. B. in der breiten Rhetorik Ciceros, wo sich auch

die größten Perioden um einen einheitlichen Gedankenkern streng logisch ausbauen. Wie bei den Kollossal-
werken der römischen Architektur bewundern wir hier die verstandesmäßige Anlage und die majestätische

Schwere, die uns den Mangel der seinen Proportion etwas vergessen lassen.

5) Vgl. Niebaut a. a. O. 36.



und Formen, Die farbenreichen Diphtonge
weichen immer mehr einfachen Vokalen, die
wohlklingende Assonanz der kräftigeren Al-
literation. In der Flexion verliert das La-
teinische den Dual, das Medium, den Op-
tativ, den Aorist und fast gänzlich die Re-
duplikation. Auch das Augment schwindet
und der Ablaut erleidet starke Reduktion.
Die ganze Klasse der Verba auf — ist
verschwunden. Die Möglichkeit der Wort-
Zusammensetzung, für den Dichter so wich-
tig, geht dem Latein fast völlig ab, ff Aber
vielleicht nirgends zeigt sich diese Gemüts-
armut und Nüchternheit so frappant wie
auf dem Gebiet der Namengebung. Wäh-
rend die griechischen Namen zum größten
Teil eine edle und erhabene Idee (Ruhm,
Götterschutz und -liebe, Kraft und Helden-
tum) einschließen, finden wir das beim Rö-
mer ziemlich selten. Dagegen sind ihm An-
deutungen an die Landwirtschaft äußerst ge-
läufig (Oviâius, Vite1Iiu8, Xsinius,
eins, fisbius Bohnenmann (kstw), Oen-
twins Linsenmann (lens), ?i8c> und Cicero
Erbsenmann (pisum und cicer), ebenso
einfache Farben- oder Zahlbezeichnungen

Itulìi, Clavii; Leeunàs, Tertirw,
()uartu8^ Huintus, Octavisorw (Oktober
u. s. f.). Endlich hat er eine große Vor-
liebe für Namen, die irgend eine auffällige
Körpereigenschaft oder ein Gebrechen aus-
sagen: ?<S80 mit großer Nase, Varro schief-
beinig, Clauckirw lahm, Lrg88U8, Xaeviu8
mit einem Muttermal u. s. f. ff

Wir können diesen kurzen sprachlichen
Nachweis zusammenfassen in ein treffendes
Wort Heinrich Heines: „Die Sprache der
Römer kann nie ihren Ursprung verleugnen.
Sie ist eine Kommandosprache für Feld-
Herrn, eine Dekretalsprache für Administra-
toren, eine Justizsprache für Wucherer, eine

Lapidariprache für das steinharte Römer-
Volk." ff

Wir kommen zum Schluß. Hier noch
einmal überlassen wir das Wort dem geist-
reichen und beredten Duruy. Er sagt: „Im
Großen und Ganzen zeigt uns das erste

Zeitalter Roms ein kaltes und trauriges
Volk, erpicht auf Gewinn, voll Verachtung
für das Ideal, das nichts einträgt, ohne

ff Auch der bewußt archaisierende Zug in
2) Vgl. Weise L3 f. 43 f. Die eigentliche Sati

vergleiche diesbezgl. die interessanten Ausführungen
18S8, S. 108.

°) Zit. nach Weise a. a. O. 37.
ff a. a O. I. 143, 3S7.

Schwung, ohne Jugend. Aber dieses Volk
das scheinbar nie seine zwanziger Jahre ge-
habt hat, verdankt seinem Ursprung und
dem eigentümlichen Gang seiner Geschichte
die strengste Zucht in Familie, Religion
und Staat. Wenn es während Jahrhun-
derten weder Poesie noch Kunst gekannt
hat, so befitzt es doch mehr als jedes an-
dere das Gefühl der Pflicht; seine Bürger
wußten zu gehorchen, darum werden sie auch
einst zu befehlen wissen. Im Uebrigen er-
laubte ihm die aristokratische Verfassung,
die seinem Charakter entsprungen, in seine
Pläne die Klugheit und in deren Ausführung
die Ausdauer zu legen.... Man liebt die
Römer nicht, aber man muß sie bewundern,
denn in dieser Gesellschaft ist zwar der
Mensch klein, aber der Bürger ist groß. Er
ist groß durch Bürgertugenden, die ihn des

Imperiums würdig machten, durch den un-
bezähmbaren Mut, der es ihm verschafft,
und durch die Disziplin im höchsten Sinn
des Wortes und die politische Weis-
heit, die es ihm dauernd erhalten haben. So
wird seine Geschichte, wo der Dichter und
der Künstler so wenig zu holen hat, auf
immer zur Schule für die großen Männer
des öffentlichen Lebens." ff

Hart klingt manches Wort in diesem
Urteil, hart doch wohl nur, weil wir ge-
wöhnt sind, über das weltbeherrschende
Rom stets in den Tönen höchster Begei-
sterung reden zu hören. Je mehr wir aber
durch die gleißende Hülle einen leidenschafrs-
losen Blick auf die römische Seele werfen,
umso ernüchterter werden wir. Es liegt
uns ferne, deswegen das wahrhaft Große
zu verkennen, das uns die Vorsehung durch
dieses Volk geschenkt hat. Gerne geben wir
auch zu, daß die spätere Geschichte des
Römervolkes manche Härte und Rauheit
in seinem Charakter gemildert, daß sie man-
chen zunächst noch schlummernden edlen
Keim zu frohem Leben entwickelt hat. Sie
hat ihm aber gleichzeitig auch sein Edelstes
und Bestes genommen, diesen unbedingten
Willen zur Tat und diese wunderbare Kraft,
das eigene Ich einem höhern Interesse un-
terzuordnen.

lateinischen Literatur mag hier beachtet werden,
re ist ein spezifisch römisches Literaturgenus! Man
bei Lisbon, blisioii'ö às la littérature Istàsff Paris



8. Jahrgang. Nr. S. z. August '»22

Mittelschule
Beilag« M Schweizer-Schale"

Philologisch- Schristleitung:
historische Ausgabe lZr. p. Vonavent. Egger. Engelberg

Inhalt: Ein Quellenbuch zur Geschichte der kathol. Kirche in der Schweiz im neunzehnten
Jahrhundert, — Ein neues Geschichtslehrbuch, — Lateinische Hymnen für die Schule,
— Zunftstube.

An Quellenbuch zur Geschichte der katholischen Kirche
in der Schweiz im neunzehnten Jahrhundert.

(Zur Diskussion für Geschichtslehrer.)
Von Rektor I. Troxler, Münster (Luzern).

Der Ruf „uck konte8!", der einst dem
Studium des klassischen Altertums galt, ist
auch für den modernen Geschichtsunterricht
m höheren Schulen schon längst erklungen.
Die Herbart'sche Schule betrachtete die Quel-
,en als ein wesentliches Mittel für die Er-
arbeitung des Geschichtsstoffes durch den
Schüler sogar in der Volksschule, Aber
dieser übertriebenen Forderung wurde mit
Recht widersprochen. Zuletzt ist Siegfried
Kawerau, der eine Quellenbenützung in der
schule überhaupt scharf ablehnt, mit dem
änderbaren Vorschlag aufgetreten, den Ge-
Wchtsunterricht auf soziologische Dichtun-
gen aufzubauen, „die uns irgendwie das
Gesellschafts- und Gemeinschaftsleben der
Vergangenheit lebendig nahebringen, wobei
es ruhig in Kauf genommen werden kann, wo
Einzelheiten gelegentlich unzurreffend sind".
Stellen wir, was über das Thema zu sagen
ist, ganz knapp unter einige Fragen zusammen.

1. Was ist Bon der Benützung von Quel
len im Geschichtsunterricht an höheren

Schulen überhaupt zu halten?
Die Gegner sagen: Geschichtliche Wer-

degänge aus den Quellen selbst zu erarbei-
ten, gehört ins historische Seminar der
Hochschule; auf der Mittelschule reicht die
für die Geschichte bestimmte Unterrichtszeit
hiezu nicht aus; dem Schüler fehlt auf die-
ser Stufe die geistige Reife und die not-
wendige geschichtswissenschaftliche Vorbil-
dung für ein kritisches Erfassen der Quellen.

Das ist ganz richtig! Es ist eben, um
mit Prof. vr. Friedrich zu reden, ein „Irr-

tum, die Quellen müßten im Unterrichte
demselben Zwecke dienen wie in der For-
schung, und die Klasse müsse während der
Geschichtsstunde zu einem historischen,Se-
minar im kleinen werden." Die Quellen-
Verwertung muß in unsern höhern Schulen
im allgemeinen eine ganz andere sein. „Im
Unterrichte dienen Quellen wesentlich zur
Veranschaulichung, Charakterisierung, Jllu-
stration. Ihnen den Tatbestand der Ergeb-
nisse zu entnehmen, ist in der Schule nur
selten möglich, aber diese anderweit festge-
stellten Ereignisse zu beleuchten und zu
veranschaulichen, viel Heller, schärfer, leben-
diger als es der beste Lehrvortrag vermöchte,
dazu sind sie trefflich geeignet. Fast alle
jene strengen und peinlichen Vorfragen, die
den kritischen Forscher in Atem halten,
fallen dabei weg. Die Quelle spricht nun
für und durch sich selbst," (Verg. und Ge-
genw. 1912, S. 15,)

Das ist also der Wert der Quellen im
Geschichtsunterricht der Mittelschule: sie sol-
len den Unterricht beleben, vertiefen, sollen
ihn anregend, interessant machen; siesollen
geschichtliche Persönlichkeiten charakterisieren,
Tatsachen und Zustände veranschaulichen,
den geschichtlichen Sinn wecken und bilden.
Die eigenartige Darstellung der Quellen,
die in jedem Satze die Farbe ihrer Zeit
tragen, versetzt den Leser unmittelbar in
die Epoche, aus der sie stammen, direkt
in das Leben der Vergangenheit. Viele
Quellen, namentlich Berichte, Briefe, Reden
großer Männer, lösen in uns eine geradezu
dramatische Spannung aus.



Und endlich ist es ja auch recht, wenn
Schüler der Oberklasien wenigstens eine
Ahnung davon erhalten, wie man eine
Quelle behandeln muß, wie man Aussagen
und Berichte zu vergleichen und gegenein-
ander abzuwägen hat, um aus ihnen zuver-
lässiges historisches Material zu gewinnen.
Das regt die Lust zu selbsttätigem Forschen
an (Gustav Lambeck). „Gelegentlich wird
man, von Quellenstücken ausgehend, die im
Unterricht gelesen und besprochen worden
sind, den geschichtlichen Vorgang von den
Schülern unter Mitarbeit des Lehrers auf-
bauen lassen dürfen. Dem Arbeitsprinzip
im Geschichtsunterricht wird damit in mä-
ßigem Umfange Rechnung getragen. Ge-
wiß ist, daß bei einer solchen Behandlung
der geisttötende, gedächtnismäßige Betrieb,
der dem Lernenden Freude und Lust an
der Arbeit vergällt, vermieden wird. Auch
wird der Geschichtsunterricht als Gesin-
nungsunterricht dadurch an Bedeutung we-
sentlich gewinnen. Denn was nur gedächt-
nismäßig erfaßt und nicht durch den Ver-
stand oder auf dem Wege des Gefühls er-
arbeitet worden ist, kann sich nicht in Ge-
sinnungswerte umsetzen." (Flach und Gug-
genbühl I., Vorwort).
2. Ist nun ein Quellenbuch, wie es in

Frage steht, wünschenswert?

Von den Ouellenbüchern zur Geschichte
werden jene als besonders wertvoll ge-
schätzt, welche aus der Geschichte der engern
Heimat schöpfen, weil sie in methodisch
richtiger Weise vom Nächstliegenden aus-
gehen und dann den Blick auf das weitere
Gebiet und die großen Zusammenhänge len-
ken. Das müßte auch von einem Quellen-
buch zur Geschichte der kathol. Schweiz gelten.

Noch immer rufen wir — und wohl
noch lange umsonst — nach einer Geschichte
der katholischen Kirche in der Schweiz.
Wie schön wäre es aber, wenn wir wenig-
stens eine Sammlung wichtigster Quellen
besäßen, auf denen eine solche Darstellung
beruhen müßte! Und für das 19. Jahr-
hundert ist das ganz besonders zu wünschen.
Wer sich jetzt ein Bild von der Geschichte
der katholischen Kirche in der Schweiz im
letzten Jahrhundert machen will, muß eine
Unmenge von Literatur studieren, was den
meisten unmöglich ist. Ein Quellenbuch

vermöchte ein solches Bild wenigstens u
den Hauptzügen zu ersetzen.

Wohl enthält das Quellenbuch von Wo
Helm Oechsli in seinen 3 Bänden an di
80 Nummern Quellenstücke zur Geschichte
der katholischen Kirche in der Schweiz:
aber für das 19. Jahrhundert fällt sozusc

gen nichts ab, als die kirchenfeindliche r

Bestimmungen der Bundesverfassungen. A î

kirchengeschichtlichem Quellenmaterial seh r

es uns wahrlich nicht; aber es ist in viele
Quellenpublikationen zerstreut, die für de >.

einzelnen unerschwinglich sind und auch in
den Lehrerbibliotheken oft fehlen. Und w
muß selbst dem Geschichtslehrer eine Samn -

lung solcher Quellenstücke zu pädagogischen
Zwecken hochwillkommen sein. Auch all?

Lesebuch für weitere Kreise böte ein solche?
Werk für die wohl noch lange fehlende
Darstellung etwelchen Ersatz.

3. Wie soll das Quellenbuch angelegt
werden?

Als Materialien kommen hauptsächli
in Betracht: Urkunden, päpstliche und b -

schöfliche Schreiben, die konfessionellen B -

stimmungen der jeweiligen Bundesverfassu -

gen, kirchenpolitische Gesetze und Erlase
der eidgenössischen und kantonalen Behö -

den,*) offizielle Berichte und Denkschriften
Briefe und Reden führender Männer, zed-
genössische Denkwürdigkeiten, allenfalls auch

zusammenfassende Darstellungen, wenn d -

reu Verfasser bei den geschichtlichen Ereir-
nissen mitwirkten oder aus guter Quelle
schöpften, usw.

Es sollen nur wichtige und interessant
Momente der kirchengeschichtlichen Entwick-
lung durch Quellen illustriert werden; d -

rum muß man aus dem überreichen Str f
eine sorgfältige Auswahl treffen. De
Quellenstücke sollen klar, frisch, ursprünglich
sein und ein möglichst vollständiges BckZ

der Tatsachen bieten. Fremdsprachige Stücks
müssen ins Deutsche übertragen werde
Soweit nötig, sind Einleitungen, Ueberleitm -

gen, Anmerkungen beizufügen.
Für die äußere Anlage können als Vor-

bilder dienen : die Kirchengeschichte in Quelle r

und Texten von Gregor Schwamborn '

Bde.), das Quellenbuch zur Schweizer G
schichte von Wilhelm Oechsli (3 Bde.) rm >

das Quellenbuch zur allgemeinen Geschick;

*) Herr U. Lamp ert, Universitätsprofessor in Freiburg i. Ue., hat eine Sammlung „R echt
quellen für das Verhältnis von Kirche und Staat in der Schweiz" druckfertig gestevr
welche die heute maßgebenden rechtlichen Bestimmungen, zugleich mit einer rechtwissenschastlichen Ei
leitung über deren Tragweite enthält.



für schweizerische Mittelschulen von Flach und
Guggenbühl (bisher 3, im ganzen 4 Bde.),

Will man, was sehr zu begrüßen wäre,
das Quellenbuch auf die ganze schweizerische
Kirchengeschichte ausdehnen und es für ge-
meinsame Klaffen- und Privatlektüre der
Schüler und zum Gebrauche an Seminarien
besonders geeignet machen und feine An-
schaffung erleichtern, so würden sich wohl
Einzelausgaben, nach kirchengeschichtlichen
Perioden begrenzt, eher empfehlen, nach
dem Vorbilde der Quellensammlung für
den gefchichtlichen Unterricht an höheren
Schulen von Gustav Lambeck und Paul
Bühlmann, und nach dem Muster der Voigt-
länder'schen Quellenbücher.

t. Wer soll die Ausführung an die Hand
nehmen?

Die ganze Arbeit soll von der Histori-
schen Sektion des Schweiz. Kathol. Volks-
Vereins ausgehen und von ihr beaufsichtigt
und geleitet werden; sie gewährt die beste

Sicherheit für eine gediegene und tüchtige
Leistung.

Da die Quellensammlung unter Berück-
sichtigung pädagogischer Gesichtspunkte an-
zulegen ist. so müssen in erster Linie die
Geschichtslehrer an unsern katholischen Mit-
telschulen und die Kirchengeschichts- und
Kirchenrechtslehrer an den theologischen und
juristischen Fakultäten und Priestersemina-
rien, dann die Vorstände unserer Archive,
überhaupt alle interessierten katholischen
Fachmänner darum begrüßt werden, mit
Rat und Tat mitzuwirken. Die einheitliche
Redaktion kann sich die Historische Sektion
selbst vorbehalten oder sie einem ihrer Mit-
glieder übertragen.

Für die zunächst in Aussicht zu neh-
mende Quellensammlung aus dem 19. Jahr-
hundert wäre es wohl gut, eine vorläufige
Zusammenstellung der aufzunehmenden Quel-
lenstücke allen Interessenten zu unterbreiten
und deren weitere Borschläge entgegenzu-
nehmen. Mögen daher die zuständigen
Fachmänner über diese Programmpunkte
sich äußern; ihr kompetentes Urteil wird
für das geplante Unternehmen von aus-
schlaggebender Bedeutung sein.

(Die Lösung von Frage 1 und 2, wie
sie der Verfasser vorliegenden Artikels bie-
tet, wird in den weitesten Kreisen Zustim-
mung finden. Schwieriger gestaltet sich die
Entscheidung bei der 3. Frage, zumal da-
mit die Durchführbarkeit des ganzen Pla-
nes zusammenhängen dürfte. Wenn die

Quellensammlung sich auf das 19. Jahr-
hundert beschränkt, wird sie nicht darauf
rechnen können als offizielles Lehrmittel in
den Mittelschulen Eingang zu finden. Die
Geschichtslehrer werden das Buch natürlich
anschaffen und beim Unterricht verwerten,
aber bei der knappen Zeit, die für die
schweiz. Kirchengeschichte im 19. Jahrhun-
dert bleibt, und den hohen Preisen der im
Inland hergestellten Bücher wird man es
im übrigen den einzelnen Schülern über-
lassen müssen, ob sie die Sammlung kaufen
wollen oder nicht. Will man ein Quellen-
buch speziell für diesen Zeitraum heraus-
geben und dabei mit einer größern Abnahme
an der Mittelschule rechnen, so muß zuerst
eine Kirchengeschichte der Schweiz im 19.

Jahrhundert vorliegen. Eine solche ist drin-
gendes Bedürfnis, und wir hoffen gern, daß
es dem H. Rektor Dr. Romuald Banz
möglich sein wird, was er so glücklich be-

gönnen, in absehbarer Zeit zum Abschluß

zu bringen.
Schon mit Rücksicht auf diese Umstände

würde ich befürworten, eine Ausgabe von
Quellen in kleinen Heftchen nach Art der
Lambeck'schen Sammlung zu versuchen und
dabei die ganze Kirchengeschichte unseres
Landes einzubeziehen. Dabei wäre es auch
viel leichter möglich, nicht nur Querschnitte,
fondern auch Längsschnitte zu bieten, d. h.
neben Heftchen, welche die hauptsächlichsten
Quellen einzelner Perioden enthalten, könn-
ten andere erscheinen, welche die auf eine
bestimmte Materie bezüglichen Quellen durch
eine Reihe von Perioden verfolgen. Hefte
dieser Art wären auch als Stoffsammlun-
gen für Vorträge brauchbar. Eine solche

Ausgabe hat den weitern Borteil, daß einer
nur das kaufen muß, dessen er wirklich be-

darf. Auch gibt sie dem ganzen Unterneh-
men größere Elastizität. Man kann sich

am Anfang auf die Herausgabe der aller-
wichtigsten Stücke beschränken; zeigt sich

das Unternehmen lebensfähig und zugkräf-
tig, kann man es immer weiter ausbauen.
Selbst die Mitarbeiterfrage dürfte sich bei
einem solchen Vorgehen leichter lösen als bei
einer Ausgabe in Buchform. Die einzelnen
Hefte können Fachleuten übertragen werden,
die gerade in der betreffenden Periode oder
Materie besonders bewandert sind.

Das einige Gedanken zu der bedeutsa-
men Angelegenheit, die H. Rektor Trox-
ler so erfreulicher Weise in Fluß gebracht
hat. Mögen nun auch anders Fachkollegen
sich zum Worte melden! B. E.)



Ein neues Ge
Von Dr. Leodegar

Oft schon wurde der Wunsch ausgespro-
chen, es möchte einmal ein Schweizerka-
tholik eine Weltgeschichte für unsere höheren
Schulen schreiben. Der Wunsch war be-

rechtigt, denn die bisher im Gebrauch stehen-
den Lehrbücher der Geschichte, weil von
jenseits des Rheines kommend, berücksich-
tigten naturgemäß die Geschichte unseres
Landes wenig, und auch die tiefgehende
Kulturtätigkeit der Kirche kam in keinem
von ihnen, selbst im Welter nicht, zu ihrem
vollen Recht. Der deutsche Standpunkt der
Verfasser brachte es auch mit sich, daß die
außerdeutschen Staaten Europas allzu kurz
abgetan wurden, während ihnen im großen
Weltgeschehen doch auch eine große, oft ent-
scheidende Bedeutung zukommt. So wurden
einer neu zu schreibenden Weltgeschichte
wichtige, schwierige, aber auch dankbare Auf-
gaben gestellt. Glücklicherweise fand sich der
mutige Mann, der an die Arbeit ging, und
er legt uns bereits eine wertvolle Frucht
dieser Arbeit vor, eine „Geschichte des
Mittelalters" für höhere Schulen der
Schweiz.

Die leitende Idee des Buches ist diese:
„Die abendländischen Völker des Mittelal-
ters haben gegenüber der byzantinischen
und islamitischen Kultur ihre eigene, die
christlich-romanisch-germanische oder mit ei-
nem Wort die christlich-abendländische Kul-
tur geschaffen und die Führung in dieser
Weltkultur dem christlichen Abendland ge-
sichert. Nicht aus eigener Kraft allein, son-
dern zivilisiert, erzogen, gebildet durch die
Kirche und durch das von ihr gerettete,
unschätzbare Erbe des Altertums, sowie durch
die Berührung mit der von Byzanz weiter-
geführten hellenistischen und der islamiti-
schen Kultur." (Vorwort.)

Diese leitende Idee faßt das mannig-
faltige Bild des Mittelalters mit seinen
vielen Gegensätzen unter einem großen, ein-
heitlichen Gesichtspunkt zusammen und durch-
zieht führend und erklärend das ganze Buch.

In vier großen Hauptabschnitten, die
ihrerseits wieder in einzelne Kapitel zer-
fallen, wird nun das farbenprächtige Bild
entrollt. Der erste Hauptabschnitt behan-
delt die Grundlegung der abendlän-
dischen Zivilisation. Wir werden kurz

y Staub, Dr. Jgnaz 0. Z. ö., Geschichte
Schweiz. Einsiedeln 1922. (VIII -si 496 S.)

Hunkeler, Engelberg.

aber gediegen eingeführt in die vorzeitliche
Geschichte des Abendlandes, beobachten so-
dann den Einfluß der Kelten und Römer
und vor allem des Christentums auf die
künftige abendländische Kultur. Nach dieser
kurzen Uebersicht über die Vorbedingungen
kommt der Verfasser auf das Thema selber
Er schildert uns den Kampf zwischen Ger-
manen und Römern, den Untergang des
weströmischen Reiches, die Errichtung ger-
manischer Staaten, die Loslösung des Abend-
landes vom Orient, die Eroberungszüge des
Islam, die Christianisierung Germaniens,
die Entwicklung des fränkischen Reiches un-
ter den Merowingern und Karolingern bis
zu seiner Glanzzeit unter Karl dem Großen.

Der zweite Hauptabschnitt befaßt sich

mit der Zeit der Vorherrschaft des
deutsch-römischenReiches. Denschwa-
chen letzten Karolingern folgen in Deutsch-
land die sächsischen und ersten salischen Kai-
ser und erheben ihr Reich zur mitteleuro-
päischen Vormacht. Das Kaisertum Karls
des Großen lebt unter Otto dem Großen
in unveränderter Form wieder auf. Doch
wird das mächtige Kaisertum zur Gefahr
für die Freiheit des Papstes, der aber in
siegreichem Kampfe seine Stellung behauptet.

In Frankreich und England kann das
Königtum sich noch nicht so siegreich durch-
ringen; erst gegen Ende dieser Epoche zeigt
sich ein Umschwung. Im Norden und Osten
treten neue Staaten in die Geschichte ein,
Byzanz und der Islam bekämpfen und
schwächen einander gegenseitig, in Spanien
muß der Halbmond zurückweichen.

Der dritte Abschnitt enthält die Dar-
stellung der Kreuzzugsbewegung; ei
zeigt das Papsttum auf dem Höhepunkt
seiner politischen und kulturellen Bedeutung
und schildert in warmen Worten die Kirche
als Leiterin der abendländischen Gesellschaft.
Die Kluniazenser und ihre Verdienste um
die religiöse und kulturelle Hebung der Völ-
ker werden richtig gewürdigt. Dieser Ab-
schnitt ist für sich allein ein Buch reichsten
Inhaltes.

Im vierten Abschnitt wird die Bildung
der neuzeitlichen Staaten erörtert.
Die Vorherrschaft des deutsch-römischen Rei-
ches ist mit dem letzten Hohenstaufen zu

es Mittelalters. Lehrbuch für höhere Schulen der



Ende, die französische Nation schwingt sich

empor, ihr Königtum erstarkt. England gibt
sich eine Verfassung, die durch ihr Gleich-
gewicht zwischen Krone und Volk Vorbild-
lich wird, in Deutschland erfolgt die Aus-
bildung der landesfürstlichen Gewalten, die
Städte streben empor, die Bauern der Wald-
statte legen den Grund zu einem eigenen
Staatsgebilde. Italien löst sich vom Reiche
ab und wird der Schauplatz politischer
Kämpfe; das Papsttum verliert seine Macht-
stellung und kommt in Abhängigkeit von
Frankreich.

Der Humanismus und die Renaissance
holen in der Antike neue Bildungsquellen
und bahnen eine neue Zeit an.

Der im Westen überwundene Islam fällt
im Osten in das byzantinische Reich ein und
wird dadurch von neuem zur Gefahr für
den Okzident. Portugiesen und Spanier,
denen der Ostweg nach Indien versperrt ist,
suchen einen westlichen. Sie entdecken Ame-
rika und eröffnen auch ihrerseits eine neue
Zeit.

Das ist in einigen ganz flüchtigen Stri-
chen der interessante Gedankengang des
Buches.

Unter seinen Vorzügen sei vor allem
hervorgehoben die überzeugende, von jeder
Polemik freie, aber warme Betonung
der großen Verdienste der Kirche um
die abendländische Kultur. Der Verfasser
geht dabei vom richtigen Gedanken aus,
daß das Mittelalter ohne genaue Kenntnis
der einschlägigen Kapitel der Kirchengeschich-
te einfach unverständlich bleibe. Auch Lorenz
sucht gewiß in seinem „Lehrbuch der Ge-
schichte" der Kirche gerecht zu werden, aber
ein Vergleich der beiden Bücher zeigt bald
den großen Unterschied.

Ueberaus gut gelungen ist sodann die

Verbindung der Schweizerge-
schichte mit der Weltgeschichte. Die
Entwicklung unseres Staates wird sehr ein-
gehend dargestellt, und, was besonders her-
vorgehoben werden muß, durch die Ver-
bindung mit den Ereignissen der allgemei-
neu Geschichte wird sie uns viel verstand-
lich er. Man kann ruhig von einer wesent-
lichen Vertiefung der Schweizergeschichte
durch diese Methode sprechen.

Ein weiterer Fortschritt gegenüber den
bisherigen Lehrbüchern liegt in der ein-
gehenden Darlegung der byzantinischen Ge-
schichte und des byzantinischen Kulturein-
flusses, wodurch wiederum viel neues Licht
auf das abendländische Mittelalter fällt.

Die Geschichte der außerdeutschen abend-
ländischen Großstaaten, speziell Frankreichs
und Englands wird ebenfalls gebührend
berücksichtigt, was gerade vom schweizeri-
schen Standpunkt aus sehr begrüßt werden
wird. Gewünscht hätte ich, daß neben den

nordischen und slavischen Staaten auch der
wichtigste Staat der baltischen Völker-
gruppe, das besonders im 14. Jahrhundert
unter seinen hochbegabten Herrschern Gedy-
minas, Algirdas und Keistatis kraftvoll auf-
blühende Litauen irgendwo kurz besprochen
worden wäre.

Was wir heute von einem guten Ge-
schichtsbuch unbedingt verlangen, das ist
die Bevorzugung der Kulturgeschichte
gegenüber der Schlachtenschilderung. Auch
hierin befriedigt unser neues Buch voll und
ganz. Es erzählt nicht bloß große Ereig-
nisse, es hebt auch die großen Gedanken
hervor, aus denen sie herauswuchsen. Die
Schilderung der kulturellen Zustände, die
aus den politischen Ereignissen resultieren
und ihnen anderseits wieder zu Grunde
liegen, ist überaus lehrreich und vielseitig.
Die genetische Methode, welche die Ereig-
nisse aus ihren Ursachen herauswachsen
läßt, leitet den Leser an, den Gang der Ge-
schichte denkend zu erfassen, ihren Inhalt
nicht bloß kennen, sondern verstehen zu
lernen.

Sehr zu loben ist auch die schöne Ueber-
sichtlichkeit des Ganzen. Was an politischer
Geschichte vom Mittelschüler gewußt
werden muß, ist in Großdruck gegeben. Weil
aber das Buch auch dem Hochschul stu-
deuten als Führer beim Studium dienen
soll und dem Mann ins Leben folgen will,
hat der Verfasser im Kleindruck vieles bei-
gefügt, wodurch das im Großgedruckten Ge-
sagte ergänzt und vertieft wird. Auch die
Kulturgeschichte ist meistens dem Kleindruck
zugewiesen. Damit kommt natürlich in den
Kleindruck sehr viel Schwung und Interest
santés, und dem Mittelschullehrer bleibt es

überlassen, daraus auszuwählen, was er
behandeln kann und will. Es liegt in diesem

System eine gewisse Gefahr. Der Lehrer
muß zu Beginn des Jahres sich genau zu-
rechtlegen, wie viel die Zahl der Lehrstun-
den und die Kraft seiner Schüler ertragen,
sonst riskiert er, daß er entweder die Schü-
ler überlastet oder mit seinem Pensum nicht
fertig wird.

Der guten Uebersicht dienen besonders
die hübschen Ueberblicke zu Anfang der ein-
zelnen Hauptabschnitte, sowie ein fortlau-



fender Auszug in Form von Randbemerkun-
gen. Am Rand stehen auch die Jahrzahlen,
deren Kenntnis vom Mittelschüler verlangt
werden muß.

Das ganze Buch ist in einer frischen,
warmen, für die Jugend berechneten Sprache
geschrieben. Uns Alten kommt der Ausdruck
vielleicht da und dort nur fast zu rhetorisch
vor; doch der Verfasser schreibt für die Jun-
gen und versteht sie, sie werden auch ihn
verstehen und freudig feiner lebensvollen
Erzählung folgen,

Lumina summarum: wir haben hier
sine Gabe auf den Büchertisch gelegt be-
kommen, wofür wir dem Spender tiefen,
freudigen Dank schulden. Staub's Geschichts-
buch wird viel Freude und viel Segen stis-

Lateinische Hyinni
Von?. Gerard Fä

In Nr. 3 der Mittelschule 6. Jahrg.
wurde der berechtigte und von vielen be-
grüßte Wunsch ausgesprochen, es möchten
am Gymnasium auch lateinische christ-
liche Klassiker durchgenommen und zu
dem Zweck vor allem eine deutsche Aus-
gäbe geschaffen werden. Es wurden auch
bereits diesbezüglich Unterhandlungen mit
schweizerischen Verlegern gepflogen, die aber
leider zu keinem Resultat führten. Umso
mehr ist es zu begrüßen, daß nun der best-
bekannte Verlag Aschendorff diesem Wunsche
in ausgezeichneter Weise entgegenkommt.

Nachdem er bereits zwei griechische
Autoren: des hl. Basilius Mahnworte
an die Jugend über den Gebrauch der heid-
nischen Literatur und Justinus des Phi-
losophen und Märtyrers Apologien in
prächtigen Bändchen (Text mit einem eigenen
vorzüglichen Kommentar) herausgegeben,
liegt nun auch das erste Bändchen latei-
ni scher Klassiker vor und zwar: Die la-
teinischen Hymnen des christlichen
Altertums und Mittelalters. Prof.
Or, Hellinghaus, der schon früher „Die
kirchlichen Hymnen in den Nachbildun-
gen deutscher Dichter" (M, Gladbach, Volks-
Vereinsverlag 1919 gbd. 6 M.) und H un-
dert Marienhymnen mit den Nachbil-
düngen deutscher Dichter (Ebenda 1921;
gbd. 16 M.) herausgegeben, hat nun aus
dem reichen Schatz 50 der schönsten, wert-
vollsten Hymnen für den Schulgebrauch
ausgewählt. Diese Ausgabe unterscheidet
sich von den beiden Sammlungen dadurch,

ten. Ernste gründliche Wissenschaft, warme
Liebe zu Kirche und Vaterland und tiefes
Verständnis für die Eigenart der Jugend
haben zusammengewirkt, um dieses präch-
tige Lehrbuch zu schaffen. Es wird den
Studierenden ein zuverlässiger Führer sein
Aber nicht bloß Studenten sollten es lesen
sondern alle, die den Geist des Mittelalters,
dieser trotz aller Schattenseiten großen Zeit
erfassen wollen. Es ist in diesen nahezv
500 Seiten eine Unsumme von Arbeit ver
borgen; möge sie reichste Früchte tragen
Mit freudiger Spannung erwarten wir nur
die Fortsetzung der trefflichen Arbeit, die
im gleichen Geist geschriebene Geschichte de.

Neuzeit.

sür die Schule.
ßler 0. 0sp., Staus.

daß sie die Hymnen nach den besten kriti
scheu Ausgaben (besonders den ànleci-,
dz-muica) in ihrer ursprünglicher
Fassung bietet, während die spätern Aer
derungen für die Liturgie in den Fußnote
und Erläuterungen verzeichnet sind. In der
Text selbst führt eine Einleitung ein, die
über Begriff und Arten des Hymnus
Entwicklung der Hymnen: Dichtung.
Sprache, Metrum, liturgische Fassung.
Wert und Bedeutung der Hymnen untem
richtet.

Ein eigener Anhang gibt in kurzer,
vortrefflicher Weise biographischen Aufschlu.
über die verschiedenen Verfasser der Hymnen
und historisch-grammatikalische Noten klären
die hauptsächlichsten Schwierigkeiten im
Text selbst, so daß man sie leicht in der m

und 5. Klasse durchnehmen kann.
Die Auswahl der Hymnen bietet fü

den Zweck der Schullektüre einen sehr rei
chen Ueberblick über die lateinische Hymne-
logie; denn die Proben sind I. der alt
christlichen Zeit (bis 500), II. der Zeit der

Merowinger (500—750), III. der Zeit de

Karolinger (750—900), IV. dem Frühmit
telalter (10. und 11, Jahrh.), V. dem Hoch
mittelalter (12, und 13. Jahrh,), VI, den

Spätmittelalter (14, und 15, Jahrh.) ent-
nommen, und wir treffen alle die bekannter
großen Namen: Hilarius von Poitiers, Am
brosius, Fortunatus, Paulus Diaconus.
Rabanus Maurus, Notker Balbulus, Ful
bert, Petrus Damianus, Herimannus Con
tractus, Adam von St, Viktor, Thomas vor



Aquin, Thomas von Celano, Jacopone da
Todi, Jakob Bälde.

Alle Geheimnisse und Feste der hl.
Liturgie sind zu einem prachtvollen Lieder-
kränze gewunden. Weihnachtslieder, Oster-
lieder, Pfingsthymnen, Kreuzeslieder, Sa-
kramentsgesänge, Marienlieder, wie sie aus
den frommen Herzen heiliger Sänger quollen,
singen und jubeln und beten in dieser kleinen
Sammlung, die besonders den künftigen
Theologen schon bekannt macht mit den
schönsten Perlen, die im Brevier und Missale
wiederkehren werden, die aber auch jeden
andern, wie kaum etwas, einführt in das
Beten und Singen der Kirche, in die Schön-
heit und den Glanz der Liturgie und die
Poesie der kirchlichen Feste.

„Denn die lateinische Hymnologie, schreibt
Gustav Adolf Königsfeld (Lat. Hymnen und
Gesänge aus dem Mittelalter, deutsch Bonn
1847; siehe Einleitung), wie sie sich bis
zum 16. Jahrhundert entwickelt hat, ist so-

wohl durch Reichtum, Kraft und Fülle der
Gedanken als durch schmucklose Einfalt und
Wahrheit derselben für die bei weitem vor-
züglichste zu halten. Die einfache Größe
und Wahrheit, der reine Ton eines einfäl-
tigen, gläubigen Herzens, der dem ver-

Nebukadnezar — Nabuchodonosor.
Warum man bald die erste, bald die zweite
Form dieses Königsnamens sieht, höre ich

zuweilen fragen. Wie es scheint, herrscht
darüber vielerorts Unkenntnis. Die Sache
liegt so:

Die griechische und die lateinische Bibel
haben Nabuchodonosor, die hebräische Bibel
schreibt Nebukadnezar. Darum schreiben
die Katholiken Nabuchodonosor, die Prote-
stanten seit Luthers Bibelübersetzung Ne-
bukadnezar.

In Wirklichkeit hat der König Nabu-
kudur-ussur geheißen, was zu deutsch heißt:
(Gott) Nabu, beschütze die Grenze.

Reine u werden die 5 in Nabu-kudur-
ussur vorkommenden u kaum gewesen sein,
sie haben sicher an dumpfe o angeklungen.
Somit ist die lateinisch-katholische Aussprache
des Königsnamens bis auf ein r statt n
ziemlich richtig. Wir sollten also sagen:
Nabukodorossor statt Nabukodonossor. Falsch
aber ist die Form Nebukadnezar. Es ist
dies eine der nicht wenigen Unformen, wie

wandten Gemüte umso faßlicher und anzie-
hender erscheint, je mehr er von allem
pomphaften und störenden Wortgepränge
sich entfernt hält, tritt in allen diesen Ge-
sängen siegend hervor und macht auf den
Hörer eine tiefe, unbeschreibliche Wirkung.
Die feurige Andacht, die darüber ausge-
gössen ist, die Kraft eines festen unerschüt-
terlichen Glaubens, womit sie in die Seele
dringen und bald mit rührender Klage, bald
mit allen Schaudern und Schrecken ewiger
Verdammnis die tiefsten Saiten des Herzens
anschlagen, sichern ihnen schon seit Jahr-
Hunderten in jedem gläubigen Gemüt eine
bleibende Statt, welche ihnen das zerlegende
Messer einer Fehler und Gebrechen auf-
spürenden Kritik nimmer zu rauben imstande
sein wird. Als einer Zeit angehörig, wo
der fromme Sinn noch Dome baute und
keine Glaubensspaltung kannte, sind sie für
die Bekenner eines jeden christlichen Be-
kenntnisses wertvoll und erbauend."

So wird diese Ausgabe Professoren und
Studenten, auch sonst manchem Priester,
Lehrer und Sänger höchst willkommen sein,
und wir wünschen nur, daß diesem ersten
Bändchen recht bald andere folgen und wei-
teste Verbreitung finden.

sie das mechanische Vokalisationssystem der
Massoreten hervorgebracht hat.

Man muß sich nämlich daran erinnern,
daß der ursprüngliche Bibeltext keine Vo-
kale hatte, sondern nur Konsonanten, daß
erst im Laufe des ersten nachchristlichen
Jahrtausends die Vokalzeichen als Punkte
und Strichlein über und unter die Konso-
nanten gesetzt wurden. Diese Vokalisation
erweist sich aber bei kritischer Betrachtung
als sehr wenig zuverlässig. Es läßt sich

nachweisen, daß sie zum Teil nicht auf Ueber-
lieferung, sondern auf Konstruktion beruht.
Und bei sprachgeschichtlicher Betrachtung
ergibt sich, daß sie in vielen Punkten eine

ganz junge Entwicklungsstufe darstellt. Diese
Vokalisation ist demnach für die Rekonstruk-
tion der wirklich geschichtlichen Sprachfor-
men mit größter Vorsicht zu benützen. (Vgl.
Gesenius, Hebr. Grammatik, 29) Auflage
1918, Seite 24.)

So ist auch der Name des großen Assy-
rerkönigs Senacherib besser in der lateini-
schen Uebersetzung erhalten als im hebröi-



40

schen Urtext, wo er Sanherib lautet. Assy-
risch heißt er: Sin-achi-irba.

Allerdings fallen viele falsche Vokalisa-
tionen schon in die vorchristliche Zeit, so daß
auch die griechische Uebersetzung schon nicht
wenige unrichtige Formen übernahm. So
heißt der ägyptische König, der unter Ro-
boam Palästina plünderte, nicht Sisak, son-
dern Susink. Der babylonische Hauptgott
nicht Merodach, sondern Marduk, (Richtig
erhalten bloß im Namen Mardochäus.)

Zur Entschuldigung der Massoreten mag
aber beigefügt werden, daß jedes Volk das
Recht hat, sich fremde Namen anzupassen,
und daß sie immerhin weniger Verbal!-
hornungen überlieferten als die Griechen,
die fremde Namen ganz arg behandelten,
und daß endlich alle Sprachen ihre alte
gute Vokalisation abschleifen: aus Riamasesu
wurde z. B, Ramses, wie aus salbodedun
unser salbten. Dr. H,

Une nonveìle volleeìion com-
plèle Ä'snienrs Arees et lalins.
pendant que In question de 1a réforme de
l'enseignement secondaire, en prance,
reste stagnante, des bommes de cou-
rage ont entrepris cie nous cionner une
collection complète d'auteurs grecs et
latins, pareille entreprise aura plus
tait pour gagner cles partisans à la cause
classique que toutes lss cliscussions et
articles cle revues.

Du 1918 êtait fondée l^ssociation
«Guillaume Dudè». Dlle se proposait
«la publication cl une ou cle plusieurs
collections d'auteurs grecs et latins,
pouvant comporter soit cles textes seuls,
soit cles textes annotes et commentes,
soit cles tracluctions, etc.» Dientôt une
société d'édition (,,Des Delles lettres")
ètait constituée, cles koncis consiclêra-
bles trouvés et le travail distribué.
Xous lisons clans la liste cles colla-
borateurs les noms cles principales no-
tabilitès pkilologiques cle Trance et cle

Delgique.
Dn 1920 a paru le premier volume

cle ?Iaton, texte établi et tracluit par
N. Lroiset. Depuis lors les volumes
se sont succèdes rapiclsment. Deux
tomes cle Platon, un d'Dscbzde, un cle

8opbocle, les LclrckctèresdeDbèopbraste,
les oeuvres cle Lallimaque ont paru.

Des auteurs latins sont en avance sur
les grecs: l'oeuvre cle Ducrèce, les sa-
0'res 6e perse, trois tomes 6e Licèron,
duvènal, les à'slol/es 6e tacite, le 6e
LVement/a 6e Lènèqus ont vu suceèssi-
vsment le jour.

()uel est le cacket spécial 6e cette
nouvelle collection? plie clonne d'abord
un texte aussi partait que possible au
point 6e vue 6e la science. Dans l'è-
tablissement 6u texte, sans s'attacbcr à
un manuscrit unique qui conserverait,
seul et partout, le texte original, on tient
compte cles découvertes récentes, cles
manuscrits délaissés et on restitue ses
clroits au goût.

pn regard 6u texte il v a la tra-
6uction qui est non seulement d'une
exactitude scientifique irrèprocbable,
mais d'une tenue littéraire absolue.
Lette traduction, comme le texte du
reste, est également publiée à part, plie
permet à ceux qui ne lisent ni le latin
ni le grec de se familiariser avec la
pensée antique dans des ouvrages so-
licles, bien écrits et agréables à lire.

pnlincbaque volume est pourvu d'une
introduction sur la vis de l'auteur, la
nature et la portée de son oeuvre, les
vicissitudes du texte à travers les
âges; des notices, des annotations cri-
tiques et un apparat critique très soi-
gnè kont de cette collection un instru-
ment de travail de premier ordre.

De publie à réserve un magnifique
accueil à cet effort. t)uand on saurs
qu'en peu de temps 4,000 exemplaires
du premier tome de Platon par exemple
ont ètè vendus et que pour beaucoup
de volumes des rééditions vont s'im-
poser, on sera convaincu que cette
oeuvre excellente venait à son beure
et qu'elle rend le plus grand service
aux études classiques.

Ajoutons enfin, pour être utile à

nos lecteurs, que par une cotisation de
10 francs (français) par an, ils peuvent
devenir membres adbêrsnts de l'^sso-
eiation L. Dudè (157, l>râ 8aint-Ler-
main, paris), titre qui accorde de grands
avantages clans l'acbat des volumes.

Ldr. ?svie.



8. Jahrgang. Nr. 6. 2S. Sept. Z922

Beilage zur „Schweizer-Schule'

Philologisch- Schriftleitung:
historische Ausgabe lZr. Vonavent Egger, Engelberg

Znhalt: Unsere Philosophie.
Bücherecke.

Neues und Altes zursWillensfreiheit. — Zunftstube. —

Unsere Philosophie.
Eine Erwägung zum Kapitel: „Katholisches Geistesleben in der Schweiz"

und „Gymnasialreform".
Von Dr. Karl Bor. Ausser 0. 8. s., Altdorf.

„Das Geistesleben ist bei den Schweizer-
katholiken nicht auf der Höhe wie ander-
wärts, noch nicht auf der Höhe, auf der es
stehen sollte." So hat uns jüngst G. de

Reynold durch die „Blätter für Wissenschaft
und Kunst" (Aug. 1922) zugerufen. „Die
Köpfe haben wir. Sie find hervorgegangen
aus unsern guten Mittelschulen, haben
sich ausreifen können im Streit der Ideen
an unsern Universitäten. Was uns fehlt,
ist der Kontakt, die Gliederung, die Tri-
büne." „Es fehlt mehr an der Wert-
schätzung, der Aufmachung, der Aufnahme-
fähigkeit als an den Köpfen." So das
Fazit der bezüglichen Betrachtung in den
„Neuen Zürcher Nachrichten" (Nr. 232).
Somit wäre es denn gesagt, daß wir rück-
ständig sind, weil wir unsere eigenen Vor-
teile nicht zureichend schätzen, anerkennen
und nutzbar machen. Freilich gibt es auch
viele andere Ursachen. Zu wenig wird viel-
leicht hervorgehoben, daß politische Macht-
Mittel geistiges Kulturwirken der Katholiken
verschiedener Staaten zu einem „Trotzdem"
herabgedrückt, nicht zuletzt durch Entziehung
finanzieller Hilfsquellen. „Trotzdem" sollten
wir vormaschieren. Wahrlich ein starker
Optimismus. Dennoch scheint er nicht über-
trieben.

Denn wir haben wirklich festen Boden
unter den Füßen in unserem Geistesleben.
Eine höchst objektivistische, übernatürlich Po-
tenzierte Lebensersassung, frisch und kräftig
erhalten von mächtigen Lebensquellen. Diese
haben seinerzeit nicht bloß die Kultur eines
Landes befruchtet — ein kräftiges Geistes-
leben, zumal in Kunst und Wissenschaft, ist

ja nicht national beschränkt, am wenigsten
in Zeiten höchster Kraftentfaltung — nein,
sie haben die geistige Entwicklung einer
Welt erzeugt und ernährt. Freut man sich

dessen nach Gebühr? Oder müssen wir viel-
leicht auch hier von Mißachtung, man-
gelnder Wertschätzung reden? Spornt man
auch das junge Geschlecht entsprechend an,
diesen Quellen tief genug nachzugraben?

Wir reden hier nicht in erster Linie von
dem kräftig pulsierenden Leben der religiö-
sen Volkspastoration, die ein hohes intel-
lektuell-religiöses geistiges Durchschnittsni-
veau der Gesamtbevölkerung in glücklicher
und arbeitsfroher Initiative erstrebt. Hier
können wir einen Tiefstand der Katholiken
nicht vermuten. Das konkret erscheinende,
allgemein fühlbare Bedürfnis, der unmittel-
barere Zusammenhang von Arbeitsleistung
und Erfolg ist hier zu wirksam, um ver-
antwortlichen Kreisen zu entgehen.

Etwas anders verhält es sich mit den
Grundströmungen des geistigen Lebens in
der wissenschaftlichen Kultur. Diese
liegen nicht an der Oberfläche, treten nicht
als solche klar und konkret zutage. Das ist
ihrem Wesen fremd. Mißkennung ist hier
leicht möglich. Und doch sind auch sie für
den Eingeweihten wichtigste Träger geistiger
Erhaltungs- und Fortschrittsarbeit. Ob
uns eine feste Glaubenszuversicht von deren
Pflege dispensiert? Meines Wissens wird
diese bekannte apologetische Frage nie be-
saht, in der Theorie wenigstens. — Frei-
lich, unter „wissenschaftlichem Streben" kann
manches verstanden werden. Keine Frage:
wir brauchen Mathematik, Physik, Chemie,



Literatur und Geschichte, moderne und alte
Sprachen, Eine Wissenschaft ohne das wäre
undenkbar. Aber beruht darin die Kul-
turmission der Schweizerkatholiken? Ge-
wiß auch! Denn wir müssen Leute haben
auf allen Gebieten, Bleibt einer dabei ka-
tholisch — unvereinbar erscheint das nicht
— so ist er ein kath. Gelehrter, ein Fer-
ment im Fortschritt irgend eines Gebietes
des Geisteslebens,

Freilich macht man dabei oft recht be-
trübende Erfahrungen. Unsere profane Wis-
senschaft ist, bewußt oder unbewußt, in
ihrem tiefern Kern zum großen Teil sub-
jektiviftisch orientiert. Das Gebiet der „Tat-
fachen" wird sorgfältig geschieden von jeder
„metaphysischen" Interpretation, Nur jene
sollen eigentlich wissenschaftliche Berech-
tigung haben. Dieser Positivistische Zug,
der dem Atheismus und Pantheismus in
der Form des modernen Monismus aller
Richtungen Vorschub leistet, ergreift nun
auch die Gelehrten mit dem kath. Taufschein
in der Tasche fast unvermerkt, Sie sind
schließlich nur noch Gelehrte unter Ab-
streichung des Katholischen. Dies scheint
fast unvermeidlich, wenn solche Männer
nicht auch in den sog, Lebensanschauungs-
fragen etwas besser bewandert sind als der
erste beste Bauersmann, Auch ist nicht
zu vergessen, daß die bezügl. Kämpfe sich

vielfach auf dem Gebiete der Erkenntnis-
theorie, der Sozialethik, der Metaphysik ab-
spielen. Dabei ist es uns immer unmög-
lich, die einseitigen, wenn auch oft gerade
infolge davon höchst zugkräftigen, für den
Augenblick umjubelten Geistesströmungen
mit „vollem Vertrauen" mitzumachen, „Mo-
dern" in diesem Sinne können wir nicht
sein. Wie aber soll sich da ein katholischer
Gebildeter oder gar Gelehrter, ein Histori-
ker, Jurist, Mediziner, Mathematiker. Phy-
siker, Chemiker zurechtfinden, wie sich vor-
sehen, um in seiner innersten Ueberzeugung
nicht bloß keine Stoßkraft einzubüßen, son-
dern diese zu erhöhen?

Ich meine der Kritiker der „Neuen Zür-
cher Nachrichten" hat recht: Die Quellen
dieser katholischen Ueberlegenheit sind nicht
verschüttet, sie fließen bloß zeitweilig etwas
spärlicher, weil zu wenig gepflegt und be-
achtet.

In bewunderungswürdiger Grundsatz-
treue, die in grellem Gegensatz steht zum
haltlosen Neuerungstasten im modernsten
Schulwesen, haben uns bewährteste Schul-
männer der Vorzeit einen Gymnasialtypus

durch Jahrhunderte übermittelt, bei dem
die Philosophie z.T. in einem eigenen
„Lyzeum" eine hervorragende Stellung ein-
nahm. Damals spielten die Katholiken noch
keine untergeordnete Rolle in der Geistes-
kultur. Diese Philosophie, ursprünglich eine

allgemein verbindliche Hochschulstufe als
universell orientierende Vorbereitung auf
jedes wissenschaftliche Berufsstudium, war
an der Universität allmählich in die Reihe
der gleichberechtigten Fakultäten eingetreten.
Dies hatte zur Folge, daß sie wenigen mehr
als Vorstufe zum Fachstudium zugänglich
war, wie sehr sie auch dazu notwendig
scheint. Die beste Lösung war folgende:
Man schob eine umfassende propädeutische
Philosophie zwischen Lateinschule und Uni-
versität hinein, d. h, man verband letztere
durch das Lyzeum mit dem Gymnasium,
Das Alter der Schüler und ihre Verstau-
desreife zu Beginn der betr. Studien blieben
also wie anhin. So gewann man die nö-
tige Zeit und Gelegenheit, die allgemeinsten
philosophischen Fragen und Zusammenhänge,
deren Kenntnis zur allgemeinen Bildung
erfordert war, in schulmäßiger Weise als
Ueberleitung zur Universität zu erörtern,
wie das von den einsichtigsten Pädagogen
verschiedenster Richtungen, wie Herbart,
Schleiermacher, H, Kern, Ziller, K. Peter
auch in der Neuzeit wieder entschieden ge-
fordert wird (Willmann, Didaktik, S. 60llf
Die subjektivistische Zerfahrenheit des kant-
schen Philosophierens setzte dieser begrüßens-
werten Initiative freilich vorfrühe und enge
Schranken,

Wie stark, siegreich und überwältigend
müßte sich dem gegenüber das einheitliche
Geistesleben der Katholiken der
Schweiz ausmachen, wenn man „unsere
Philosophie am Gymnasium", verankert in
dem Denken von Jahrtausenden, befruch-
tet von der Jdeenfülle des klassischen Al-
tertums bis zum rationellen Gehalt der

Ergebnisse modern naturwissenschaftlicher
Forschung, scharf und klar umrissen und
methodisch dargestellt, wie sie sich neuestens
im trefflichen „Grundriß der Philoso-
phie" des genialen Denkers Or. U, Si-
gisbert Cavelti O, 8. O., bearbeitet von
Or. O. Benedikt Baur O, 8, U., oder auch

in dem bezüglichen Lehrbuch des bewährten
Pädagogen Ör, O. Bernard Kälin O. 8, O,

zeigt, zureichend beachtete und entschieden

genug betonte. Wenn es zur Selbstver-
ständlichkeit würde: Der katholische Gebil-
dete der Schweiz soll, erst im Kreuzfeuer



der Jdeenkämpfe erprobt, seiner gestählten
Kraft sich bewußt, in die Arena des gei-
stigen Kulturlebens seines Landes eintreten!
Um das zu erreichen und der bezüglichen
Vorteile teilhast zu werden, bedürfte es bloß
der festen Ueberzeugung von der Notwen-
digkeit und Sieghaftigkeit einer tiefstbegrün-
deten Lebensanschauung, wie der aristote-
lisch-scholastischen Philosophie und des wis-
senschaftlichen Ernstes in Lehrer- und Schü-
lerkreisen. Die Altersreife der Schüler
dürste mit dem 19,—21, Jahre, da man
in andern Ländern und auch an einigen Orten
der Schweiz schon die Universität besucht,
wohl gegeben sein, Ost machen sich die
jungen Leute ja ihre „Philosophie" schon

vorher zurecht. Freilich, für einen kant-
hegelschen Subjektivismus sind sie „noch
nicht reif", aber dazu dürfte auch manch
sechzigjähriger Graukopf zu „naiv" sein.

Auch wird man von einer Gymnasial-
Philosophie nicht verlangen, daß man dabei
in jede Ecke des modernen, höchst unkatho-
lischen Jdeenbabel mit archäologischer Ge-
nauigkeit eindringe, und daß man sich an
den imposanten, sich stets weiter ausgestal-
tenden Jdeendom der Scholastik durch die
tausend Zickzackwege eines Jrrtumslaby-
rinths heranschleiche. Käme wissenschaftliche
Ueberzeugung nur auf diesem unendlichen
Umweg durch die Geschichte menschlicher
Irrungen zustande, nicht an Hand großer,
mit der Kraft des unvoreingenommenen
Verstandes unzweifelhaft festgelegter Grund-
linien und Grundprinzipien, dann müßten
wir freilich auf die wissenschaftliche Grund-
legung für eine Lebensanschauung auf dem
Gymnasium im vorneherein verzichten. Dann
würde die Mittelschule dem Geistesleben
der Schweizerkatholiken keine Prärogative
der neuzeitlichen Haltlosigkeit gegenüber ver-
schaffen können.

Um eine ausführliche Rechtfertigung der
Philosophie am Gymnasium handelt es sich

hier nicht. Die verdienstvolle Arbeit von
H, Rektor Dr, l'. Benno Kühne 0, 8. k,
über „Die Philosophie am Lyzeum"
(Jahresbericht der Lehr- und Erziehungsan-
stalt Einsiedeln 1914) dürfte dazu in noch

zu frischem Andenken sein, Es möchte da-
gegen nicht verfehlt sein, in dieser unge-
zwungenen Zeitbetrachtung über die kul-
turelle Bedeutung der Philosophie für das
Geistesleben der Schweizerkatholiken in den

Tagen, da soviel von Gymnasialreform ge-
träumt, gesprochen und geschrieben wird,
auf unsern propädeutischen Unterricht an

der Mittelschule hinzuweisen und damit ei-
nen warmen Appel an alle einflußreichen
Schulmänner zu verbinden, nicht nur selbst
als Lehrer diesem Gebiete die nötige Auf-
merksamkeit zu widmen, sondern auch für
die Erhaltung und gebührende Betonung
desselben an unsern Gymnasien eine Lanze
einzulegen. Nötigenfalls würde die For-
derung eines eigenen Gymnasialty-
pus mit entsprechender Betonung der Phi-
losophie eine praktische Lösung bedeuten.
Eine Entscheidung der Frage zu Ungunsten
derselben müßte für die Katholiken der
Schweiz sehr folgenschwer wirken. Wer
Gelegenheit hatte, an der Universität mit
Studierenden verschiedener Fakultäten über
diese Angelegenheit zu sprechen, wird mir
bestätigen, daß er mehr bedauernde Klagen
über mangelhafte und vermißte philosophi-
sche Bildung von feiten der Studierenden,
aber auch von feiten einsichtiger Dozenten
vernommen als abschätzige Urteile über die
Bedeutung einer solchen Vorbildung an der
Mittelschule, Die meisten tragen da
schwerer an dem, was sie nicht gelernt, als
an dem, was sie können, wie sehr es auch
in der Natur der Sache liegt, daß man
eher das Gelernte unterschätzt denn das
nunmehr als Notwendigkeit auftretende Un-
bekannte. Mit Bewunderung habe ich be-

merkt, was in dieser Beziehung gewisse in-
nerschweizerische Lehranstalten zustande ge-
bracht, Ehrfurcht gebietende Leistungen!
Natürlich steht auch hier das Urteil weniger
dem Schüler selbst als dem geübteren Auge
des Lehrers zu. Es verhält sich in dieser
didaktischen Materie wie etwa auch in der
Beurteilung des Wertes der klassischen Spra-
chen. Weder wer diese nicht kennt, noch,
wer sie zwar am Gymnasium studiert, ohne
daß er sich aber Rechenschaft davon geben
könnte, was aus seinem geistigen Leben
ohne dieselben geworden, kann deren Ein-
fluß richtig bewerten; dies steht vielmehr
dem objektiv prüfenden und reflex wägen-
den, Theorie und Praxis in Betracht ziehen-
den Geiste des Schulmannes zn.

Ein solcher Didaktiker aber wird in sei-

nem Gutachten über Wert und Bedeutung
der Philosophie am Gymnasium bezw. Ly-
zeum nicht nur die beschränkte Zeit in
Anschlag bringen, die ihr eingeräumt wer-
den kann, sondern vorab auch die ungün-
stigen Zeitverhältnisse im Universi-
tätsleben. Es ist ja bekannt genug, daß
auch dort Macht und numerische Ueberle-
genheit oft den Ausschlag geben und daß



wissenschaftliche „Dogmen" kuriosester Art
nicht eben eine Seltenheit sind. Es genügt
da oft, irgend eine eben kursierende Ansicht
meist negativen Gehaltes wie etwa die kant-
sche „Lösung" des Erkenntnisproblems mit
einer Fülle von Scheingründen und Schein-
schwierigkeiten recht selbstvertrauend zu ver-
treten, um einen viel tiefern, universellern
aber auch schüchternen jungen Mann in die
Enge zu treiben. Umgekehrt aber wird es
für unsere jungen Akademiker, die aller
Metaphysik nicht so leicht den Garaus ma-
chen können, sondern sich in ihre zahlreichen
umfassenden Probleme vertiefen müssen, nicht
so leicht sein, alle Positionen sogleich zu
beziehen und zu verteidigen. So werden
sie leicht eingeschüchtert und verlieren das
wissenschaftliche Selbständigkeitsgefühl, das
zumal für eine Minderheit unerläßlich, wenn
anders sie sich fest behaupten soll. Da wäre
nun freilich etwas mehr Selbstvertrauen
und Selbstbewußtsein am Platze. Denn
auf die Dauer wird der philosophisch ge-
bildete Geist, auch wenn er zur herrschen-
den Zeitmeinung in Widerspruch tritt, doch
sieghaft sein.

Gerade der echt schul mäßige Betrieb
der Philosophie aber, der am Gymnasium
allein möglich ist. wo ein beständiges Kon-
trollieren der geistigen Arbeit und des Er-
folges eine stets berichtigende, zusammen-
fassende, allseitig fördernde Einwirkung auf
den Studierenden möglich macht, ist nicht
zu unterschätzen und dürfte ein weiterer
Grund dazu sein, die Philosophie auch in
Zukunft am Gymnasium zu belassen, zumal
wenn sie in der konzisen, streng methodi-
schen Weise, die der vorherrschend rationell
len Scholastik eignet, betrieben werden soll.

Universitätsrektor Or. P. Grüner in
Bern sagt am Schluß seiner Rektoratsrede
über „Die Neuorientierung der Physik" (die
einer Betrachtung vom Standpunkt der
aristotelisch-scholastischen Naturphilosophie
aus wohl wert wäre): „Im menschlichen
Geist, und ganz besonders im Geist unserer
modernen akademischen Jugend, liegt ein
tiefes Sehnen verborgen: das Sehnen nach
absoluter Wahrheit! — nach einer Wahr-
heil, die nicht nur den logischen Verstandes-
mäßigen Aufbau der Welt, sondern auch
den Sinn und den Zweck der Welt, ihre

absolute Bedeutung offenbaren soll". Das
ist ein Hoffnungsstern für uns. Wie die
letzten Jahre viel Verwirrung und Unheil
gestiftet, so liegen in der neuen Kultur, die
so recht eine Besinnung auf die Bedeutung
und Berechtigung kultureller und politischer
Faktoren in ihrem letzten Grund und Zu-
sammenhang fordert, Ansätze zu machtvoller
Aeußerung tiefster Anlagen und Strebungen
des Menschengeistes. So eine Richtung muß
der Philosophie günstig sein. Wir wagen
es freilich fast nicht mehr, an eine Welt zu
glauben, da eine objektive, fortschrittsfrohe,
alle Gebiete des natürlichen Wissens um-
fassende, Kirche und Staat in ihren Unter-
nehmungen leitende philosophische Weltan-
schauung auf Jahrhunderte das Menschen-
leben beglücken könnte, wie das zu einer
Zeit gewesen, die nicht minder groß als
unsere war. Und doch, wer von der Sieg-
haftigkeit der Wahrheit überzeugt ist, muß
einsehen, daß einer wässerigen, subjektivisti-
schen, metaphysiklosen Kantphilosophie gele-
gentlich die letzte Stunde schlagen muß.
Und wenn dann auch nicht das Dorado
einer einheitlichen Weltanschauung sich durch-
setzt, da die Willens- und Religionsgegen-
sätze zu groß sind, so wird das doch einen
gewaltigen Schritt vorwärts bedeuten. Und
wessen Verdienst wird das sein? Nicht auch
ein wenig das „unserer Philosphie", die an
ihrer Tradition unentwegt festgehalten, selbst

in einer Zeit, da es höchst „unzeitgemäß"
schien, nicht nur praktisch, sondern auch theo-
retisch an der Selbstverständlichkeit einer
objektiven Außenwelt, einer Metaphysik, einer
rationellen Theologie oder Theodizee, eines
im Willen des Schöpfers verankerten Sit-
tengesetzes und Naturrechts festzuhalten?

Der hochselige Papst Benedikt XV.
gab gelegentlich einer Privataudienz vom
3. Dezember 1920 seiner großen Freude
über den Unterricht in der Philoso-
phie andenkatholischenSchweizer-
gymnasiön dem Schreiber dieses gegen-
über lebhaften Ausdruck, wenn er sagte, er

verspreche sich daraus viel für die Studie-
renden aller Fakultäten und überhaupt für
die kraftvolle Entwicklung und den Fort-
schritt im Geistesleben der Schwell
zerkatholiken.



Neues und Altes zur Willensfreiheit.
Von Dr. Karl Sch

Es ist schon vieles über die Willenssrei-
heit geschrieben worden; und gerade seit
den Tagen, da der große Philosoph von
Königsberg die Lehre von der menschlichen
Willensfreiheit aus dem Reiche der Wissen-
schaft verbannt und zu einem bloßen Po-
stulat der praktischen Vernunft, zu einer
theoretisch unbeweisbaren Forderung unseres
moralischen Lebens herabgewürdigt hat, ist
der Kampf für und gegen heißer denn je
entbrannt. Die trefflichen Uebersichten des
bestverdienten U. Beßmer in den „Stimmen
der Zeit" (Band 93 u. 98) lehren uns,
welche Reihe von Neuerscheinungen die zwei
kurzen Dezennien unseres Jahrhunderts die-
sem Eckpfeiler des sittlichen Lebens schon
gewidmet haben.

Es mag darum nicht unangebracht er-
scheinen, wenn auch diese Blätter dem Pro-
blem einige Spalten widmen. Denn ganz
abgesehen vom theoretisch-wissenschaftlichen
Interesse, das auch die Lehrer und Erzieher
den Geistesströmungen ihrer Zeit entgegen-
bringen müssen, beschäftigt uns ja hier eine
Frage von eminent praktischer, speziell pä-
dagogischsr Tragweite. Es ist ein beliebtes
Argument des heutigen Determinismus,
nur er und speziell seine weitverbreitete
psychologische Form, der sogenannte Charak-
terdeterminismus, biete eine ersprießliche,
wenn nicht die einzig mögliche Grundlage
für Erziehung und Charakterbildung.

Es kann hier natürlich nicht unsere Auf-
gäbe sein, alle Vertreter auch nur des psy-
chologischen Determinismus zum Worte kom-
men zu lassen. Es ist dies übrigens durch-
aus nicht nötig. Denn, obwohl jeder Autor
stets gewisse ihm allein eigene Schattierun-
gen aufweist, so kommen sie doch in den
Wesenszügen überein. Es genügt daher
für unsere Zwecke, wenn wir einen typischen
Vertreter unserer Tage herausheben. Die
Wahl mag auf die „Allgemeine Ethik" von
Friedrich Jodl fallen. *) Denn in ihm
finden wir vorerst einen Vertreter, der die
weit verbreitete Richtung Wundts zum Aus-
druck bringt, und er ist ferner sehr gemäßigt,
scheint oft seitenlang auf richtigen Pfaden
zu wandeln, kann aber gerade deshalb dop-
pelt.gefährlich werden.

Seine Mäßigung zeigt sich schon darin,
daß er neben den Vorstellungen und Ge-

mid 0. L. L., Engelberg.

fühlen noch die Existenz eigener Willens-
akte anerkennt. Allein die Scheidung, welche
er in den Fähigkeiten und Akten noch wahr-
nimmt und durchführt, verliert er auf ein-
mal, wo es sich um die Objekte handelt.
Diesbezüglich krankt auch er an der Erb-
fünde der modernen Psychologie; auch er
kann Phantasievorstellung und geistige Idee
nicht unterscheiden. Infolgedessen fließen
ihm auch bezüglich des Strebens und Hau-
delns die Triebvorstellungen des sinnlichen
Teiles und die eigentlichen Motive des Wil-
lens durcheinander. Zu dieser Vermengung
mag auch die neuzeitliche, vorwiegend be-
obachtend und experiments!! eingestellte
Psychologie beigetragen haben, die ihr
Hauptaugenmerk auf die sinnliche Seite des
Menschen richtete und diese sowohl nach
ihrer spezifisch psychischen als auch nach
ihrer organischen Seite analysiert hat. Es
soll hier durchaus nicht das Verdienstliche
ihrer Forschungen und das Wertvolle ihrer
Ergebnisse in Zweifel gezogen werden; allein
Jodl ist doch ein treffliches Beispiel dafür,
wie man nur zu leicht die Eigenart und
Selbständigkeit des geistigen Teiles über-
sehen kann. Er schreibt ohne Bedenken:
„Motive, d. h. Vorstellungen und Gefühle"
(287). Und nun lehren ihn seine psycholo-
gischen Beobachtungen, daß im Reiche der
Vorstellungen der Determinismus herrsche,
und zwar sowohl, was den Ablauf der or-
ganischen Funktionen, als auch, was den
Konflikt und die Bestimmungskraft der Vor-
stellungen angeht. Seine Stellungnahme
wird ja auch dadurch noch beeinflußt, daß
er im Verein mit allen Nachbetern Kants
die Freiheit für Ursachlosigkeit hält und
darum konsequent jeden kausal erzeugten
Vorgang als naturnotwendig erklären muß.
Auf diesem Boden wird es ihm nicht mehr
schwer nachzuweisen, daß die psychologischen
Vorgänge nach ihrer physiologischen Seite
den Naturgesetzen entsprechend, also kausal
und damit deterministisch verlaufen und
daß auch auf psychischer Seite das Kausal-
gesetz Geltung habe, indem die Entscheidung
das Ergebnis der einwirkenden Motive und
Vorstellungen im Verein mit dem bereits
vorliegenden Charakter des Handelnden sei.

„In der Tat ruht das ganze praktische Leben
auf der Annahme einer regelmäßigen oder

*) Allgemeine Ethik von Friedrich Jodl, herausgegeben von Wilhelm Börner. 1. u. Auflage.
Stuttgart und Berlin 1918. I. G. Cotta'sche Buchhandlung Nachfolger.



notwendigen Verknüpfung von Motiven
und Handlungen Pädagogik, Gesetz-

gebung, Kriegführung wären ohne diese An-
nahmen absurd. Ein Heerführer, der eine
Schlacht leitet, rechnet auf die Ausführung
seiner Befehle durch andere mit der näm-
lichen Sicherheit, wie er einen Säbel aus
der Scheide zu ziehen oder eine Depesche

zu siegeln hätte. Insbesondere aber ruhen
z, B, alle Verhältnisse des wirtschaftlichen
Lebens auf der Zuversicht, daß die mensch-
lichen Handlungen regelmäßigen Bedingun-
gen unterliegen. Eine Wissenschaft wie die
der Nationalökonomie wäre einfach unmög-
lich ohne diese Voraussetzung. Das Steigen
und Fallen der Kurse, der Wechsel in An-
gebot und Nachfrage, die Verhältnisse der
Preisbildung, die Vorgänge bei der Er-
zeugung und beim Austausch von Gütern
— das alles läßt sich nur unter der Vor-
aussetzung kausalen Zusammenhanges zwi-
schen Motiven und Handlungen begreifen
und bietet uingekehrt, so weit es begreiflich
ist, den stärksten Beweis für das Vorhan-
densein dieses Zusammenhanges. Ja man
kann geradezu sagen: aller Verkehr der
Menschen untereinander beruht auf der still-
schweigenden Anerkennung des Gesetzes von
Ursache und Wirkung, ja er würde aufhören,
wenn die Menschen nicht auf das Auftreten
und Wirken bestimmter Motive unter be-
stimmten Ursachen schließen und ein bestimm-
tes Handeln oder Unterlassen erwarten könn-
ten. Wie wir annehmen, daß in der Kör-
Perwelt die Dinge ihre Eigenschaften be-
halten und gleiche Ursachen stets gleiche
Wirkungen hervorbringen werden, so neh-
men wir dies auch in der geistigen Welt
an. Jeder vernünftige Mensch berücksichtigt
in seinen Ueberlegungen und Berechnungen
ebenso die bestimmten Eigenschaften seiner
Mitmenschen, wie die der Dinge der unbe-
lebten Natur." (289f.) Weil Jodl Freiheit
als Leugnung der Kausalität auffaßt und
ferner die Wirkungsweise der Motive und
Triebvorstellungen gleichsetzt, begreifen wir
vollkommen seinen Standpunkt. Darnach
muß wirklich „jede menschliche Handlung
die notwendige Resultante des Zusam-
menwirkens sämtlicher innerer und äußerer
Verhältnisse" (295) sein, oder, „alles Tun
beruht auf dem Zusammenwirken von Mo-
tiven und Charakter" (299), womit das
Prinzip des Charakterdeterminismus aus-
gesprochen ist.

Eine Bestätigung für diesen naturnot-
wendigen Zusammenhang zwischen Mo-

tiven und Charakter als Ursachen einerseits
und der daraus fließenden Handlung als
Wirkung anderseits findet Jodl in jenen
nicht seltenen Fällen, wo wir mit größter
Bestimmtheit etwas vorhersagen und wo
diese Voraussagungen wirklich eintreffen.
„Es warnt uns jemand z. B. vor der Ge-
fahr, uns gewissen Ausschweifungen hinzu-
geben, die an einem Orte, den wir zu un-
serem Wohnort machen wollen, sehr ge-
wöhnlich sind. .Beunruhige dich nicht', kön-
nen wir ihm vielleicht antworten, .alle Ver-
suchung dazu wird wirkungslos an mir
vorübergehen.' Wir sind dessen gewiß, weil
wir uns in diesem Punkte mit der größten
Bestimmtheit kennen, sehr wohl wissen, daß
die Neigung zu jenen Ausschweifungen gar
nicht oder doch so schwach und das ihr
Entgegenstehende so stark begründet ist, daß
der Erfolg auch nicht im mindesten zwei-
felhaft sein kann. Oder es werden uns
Bedenken geäußert, daß wir, bei einer Reise,
einem Freunde unser ganzes Vermögen zur
Aufbewahrung übergeben haben, ohne irgend
eine Sicherheit. .Diese ist überflüssig', er-
widern wir, .denn seine Redlichkeit und
seine Freundschaft zu uns ist so stark be-

gründet, daß, möge auch eintreten, was da

will, ihre UnVeränderlichkeit uns sicher ist'.
Wir erklären also das Gegenteil für unmög-
lich; auch nur daran zu denken erscheint uns
lächerlich; ganz in demselben Verhältnisse
als wenn jemand behaupten wolle, der

Magnet könne auch einmal nicht Eisen an-
ziehen, ohne daß es vorher in seinem gan-
zen inneren Wesen umgewandelt würde.
Die ursächlichen Verhältnisse sind an sich

bei den freien Handlungen in eben der
strengen Notwendigkeit und Lückenlosigkeit
gegeben, wie bei jedem Naturerfolge, nur
daß wir sie in den meisten Fällen nicht
vollständig in den Bereich unserer Erkennt-
nis zu bringen vermögen." (300).

Damit ist ihm die Freiheit herabgesun-
ken zur bloßen Unabhängigkeit von äuße-
rem, feindlichem Zwang. Nur so darf nach
ihm das Zeugnis des Selbstbewußtseins
für die Freiheit gedeutet werden. Dessen
Vorhandensein gibt er unumwunden zu.
„Wir haben ein Freiheitsbewußtsein; das
kann niemand leugnen" (286). Aber nach

ihm sagt es bloß, „daß wir ohne einen
uns zum Bewußtsein kommenden äußeren
oder inneren Z w a n g zu wollen fähig sind;
es sagt nicht aus, daß wir ohne Ursache
wollen. Ein Zwang existiert nur, wo ein
Widerstreben stattfindet" (287). Es bezeugt



ihm also bloß, daß unsere „freien" Hand-
lungen den Charakter des Natürlichen,
Spontanen, nicht Erzwungenen besitzen, daß
sie also aus natürlichen, wenn auch not-
wendigen, so doch nicht naturwidrigen, ge-
waltsam wirkenden Ursachen hervorgehen,
„Es sind ja unsere Gefühle und Vorfiel-
lungen, die unseren Willen bestimmen, sie

zwingen ihn nicht" (287).
Ganz gleich äußert sich auch H. Ebbing-

Haus in der Enzyklopädie „Die Kultur der
Gegenwart" ch: Freiheit im Sinne von
Ursachlosigkeit ist ein leerer Begriff, Wovon
man einzig mit Recht sprechen kann, ist
Freiheit im Sinne der Abwesenheit
von Zwang, Bestimmtwerden eines
Dinges oder Wesens» lleindurch
seine eigene Natur, durch die ihm
selbst innewohnenden Eigenschaften. So
wie man vom Wasser sagt, daß es frei
dahinfließt, wenn es nicht durch Felsblöcke
oder Wehre gehemmt wird, oder von ei-
nemPferd, daßesfreiherumläuft,
wenn es nicht angebunden oder im
Stalle eingesperrt ist, so kann man auch

das Wohltun eines Menschen seine freie
Tat nennen, wenn es aus seinen eigenen
Ueberlegungen und Trieben hervorquillt,
und nicht durch Gewalt und Drohungen
erzwungen wird. Gesetzmäßige Wirkungen
bestimmter Ursachen aber sind darum doch
alle diese Erscheinungen, das Fließen, das
Herumlaufen wie das Wohltun. Was die
Menschen immer wieder zur Verkennung
dieser Gleichartigkeit und zu dem Glauben
an jene falsch verstandene Freiheit leitet,
ist lediglich ihre Unkenntnis."

' Nun kann Jodl freilich „zwei Sätze, die
man in der Regel als widersprechend an-
sieht, als Tatsachen nebeneinander stellen:

1. Die sogenannten freiwilligen Hand-
lungen gehen aus dem Zusammen»? irken
bestimmter Motive mit einem be-
stimmten Charakter notwendig her-
vor und können, so weit als diese bekannt
sind, vorausgesagt werden.

2. Bei der Verrichtung solcher Hand-
lungen tun wir das, was wir wollen, und
handeln also insofern mit völliger Frei-
heit." (308) (Schluß folgt

Zunststube.
Loinmeiìi lU. I'stblbe Luìvei eor»

i-i^e Ivs ckevoirs eertts en 2^
iorîque. Le savant professeur part
cke ees principes cke sens commun: I'at-
tention cke l'êlève ne pent pas se lixer
snr plusieurs points à la tois — on ne
sait que ce qu'on a oublié vingt fois
— on ne tait bien que ce qu'on fait
par babitucke — le travail qui prollle
est celui qu'on lait soi-même et non
pas celui que kont les autres pour nous.

?ar ces principes il est arrive à sa
mètbocke ckont voici les règles : lckègle L
.le ne corrigerai pas âans un ckevoir
toutes les lautes, mais une catégorie
cke fautes, la même ckans toutes les
copies, et la même penckant plusieurs
semaines ou même plusieurs mois cke

suite, s'il le faut.
bìègle ll: Le n'est pas moi qui cor-

rigerai, à proprement parler, les copies,
mais j'obtienckrai cette correction ckes

élèves eux-mêmes.
pourquoi ne pas corriger toutes les

fautes? parce que ckans un ckevoir oû
les kautes sont multiples et cke nature

ckiverss, il est pratiquement impossible
que l'êlève en comprenne la nature,
se rencke compte cke ses erreurs et re-
tienne ces cboses ck'une manière etti-
cace. t^ue son attention soit, au con-
traire, concentrée sur un seul point et
cela penckant ckes semaines, il est à

espérer qu'il comprenckra une faute
ckêterminêe et l'évitera ckêsormais. 8'il
s'agit, pour nous borner à un exemple,
cke la composition ckans la langue ma-
ternelle, borne^-vous, le premier mois,
à inculquer aux élèves ce principe qu'il
kaut préciser son sujet et n'en pas sor-
tir; le mois suivant occupe^-vous cku

classement et cke la suborckination ckes

ickêes; puis cke la recbercbe ckes ickêes

personnelles; puis cke l'expression, etc.
On peut cke même, ckans la version

latine, attirer l'attention cke l'êlève, pen-
ckant une pêriocke ckêterminêe, sur une
seule catégorie cke fautes signalées.

Lette première règle- n'aurait pas
ck'ekfieacitê sans la ckeuxième: il ne sutLit
pas que l'êlève se rencke compte cke sa

taute; il saut encore qu'il la corrige
*) Die Kultur der Gegenwart, ihre Entwicklung und ihre Ziele, herausgegeben von Paul Hinne-

bcrg. (Verlag von B. G. Teubner, Leipzig) Teil I. Abteilg. VI. Systematische Philosophie, S. Auflage
1908, S. 176.



lui-même. ^.insi Is première page cle

ellaqus copie sers consacrés s Is cor-
reeticm clu clevoir prècèclent. prenons
un exemple. Dans une version latine,
uu contresens grave s ètè rèlevè et
marqué cl'une croix ; clans Is copie qui
suit, l'èlève reproduit la p Irrase latine sur
laquelle il s'est trompe, ss traduction
fautive, la traduction correcte laite en
classe, et il explique la raison de sa tante.

Lette mètkyde exige du maître de

Schott, Anselm 0. 8. k., Das Metz-
buch der heiligen Kirche. Lateinisch und
deutsch mit liturgischen Erklärungen. Voll-
ständige Neubearbeitung durch Mönche der
Erzabtei Beuron. 22. Auflage. 298.—323.
Tausend. Freiburg im Br. Herder u. Co.

An Gebetbüchern besteht kein Mangel.
Wir wollen nicht reden von jenen minder-
wertigen Produkten, welche besser nie die
Presse verlassen hätten; auch unter den Ge-
betbüchern, die sich sehen lassen dürfen, sind
manche zu subjektiv gehalten, heben Neben-
sächliches in den Mittelpunkt, leiten ihre
Benutzer zu einem Gebetsleben an, das mit
demjenigen der Kirche nur in ganz losem
Zusammenhang steht. So ist es gekommen,
daß man mit Recht nur noch von einem
Beiwohnen oder Anhören der Messe spricht,
daß das Bewußtsein des Mitfeierns, des
Mitopferns stark verblaßt ist. Während der
Gläubige des christlichen Altertums mit
der Kirche betete, hat sich später das Gebet
des Volkes vom Gebet der Kirche getrennt.
Erfreulicherweise ist man seit einiger Zeit
bemüht, das „Lentire cum ecclesia" auch
auf diesem Gebiete wieder zu verwirklichen.
Zweifelsohne bietet dabei der Gebrauch
des Lateinischen als Kirchensprache gewisse
Schwierigkeiten. Gerade das Buch, das
wir hier zur Anzeige bringen, will ihnen
abhelfen und demjenigen, der des Latei-
nischen nicht kundig ist, die Möglichkeit
geben, das hl. Opfer mit dem Priester dar-
zubringen. Schon die Nachfrage — Schott
ist in MO'OW Exemplaren in die Welt ge-
gangen — läßt erkennen, daß das Buch
einem dringenden Bedürfnis entsprochen hat.
Die neueste Auflage, die sich an die Neu-
ausgäbe des römischen Missale anschließt,
weist wesentliche Vermehrungen und Ver-
besserungen auf. Die einleitenden Abschnitte
von Lehre und Geschichte der hl. Messe, von
den liturgischen Gewändern, Farben, Gerä-

la patience et cle l'attention; mais on
n'odtient rien clans l'èclucation sans
une patience attentive; si l'èlève essave
cle sF soustraire, ne percions pas cou-
rage: il agit cle même envers toute
cliscipline qui exige un ellort personnel;
il sullit cle vouloir avec persévérance,
et il se renclra.

(Voir pour plus cle clètails
gnement c/irà'en cle juillet 1922)

Viir. ?svrs.

ten, Zeiten usw. sind wahre Kabinettsstücke'
Auch die Einführungen zu einzelnen Zeit"
abschnitten und Festen, die erklärenden An-
merkungen, die Heraushebung des Gedan-
kens jeder Messe, durch die sich die neue
Auflage besonders auszeichnet, lassen erken-
neu, daß da Männer an der Arbeit waren,
denen das Missale durch wissenschaftliche
Forschung und liebendes Erleben innerstes
Seelengut geworden ist.

Das Gleiche soll es durch diese deutsche
Ausgabe auch unserm Volke werden:
insbesondere sollten Chorleiter und Sänger
nach ihr greifen, um ihren Dienst mit Ver-
ständnis zu tun. Selbst der Priester kann
aus manchem Hinweis fruchtbare Anre-
gungen schöpfen. Hier möchten wir freilich
in erster Linie die Mittelschüler und zwar
alle, nicht bloß die Gymnasiasten unserer
katholischen Anstalten, auf das treffliche Buch
hinweisen. Ich halte es für richtiger, auch
den Lateinschülern zuerst den „Schott" in die
Hand zu geben und nicht die Handausgabe
des Missale selbst. Er bildet die passende
Einführung. Sonst ist die Gefahr vorhan-
den, daß besonders Schüler der unteren
Klassen, auch wenn sie in Religionsunter-
richt und Katechese auf die führenden litur-
gischen Gedanken aufmerksam gemacht wer-
den, ihr höchstes Ziel darin erblicken, alles
zu finden, was der Priester spricht und
singt.

Oft hört man klagen, daß gebildete Ka-
tholiken am gemeinsamen feierlichen Pfarr-
gottesdienst keinen Geschmack finden, daß
sie sich mit einer raschen Stillmesse begnü-
gen, bei der sie offensichtlich gelangweilt
mit den Händen in der Manteltasche in
einem Stuhle lehnen. Liegt nicht vielleicht
ein Grund darin, daß sie nie gelernt haben
zu verkosten, wie süß der Herr denen ist,
die an der Hand der Kirche seintz Leben
mitleben. L. L.



8. Jahrgang. Nr. 7. s. Nov. »S22

Beilage zur „Schweizer-Schule"

Philologisch- Schristleitung:
historische Ausgabe lu. Sonavent. Egger, Engelberg

Inhalt: Der Zürcher Milchsegen. — Neues und Altes zur Willensfreiheit. — Zunftstube.
— Bücherecke.

Der Zürcher Mlchsegen.
Von Alban Stöckli, Stans.

Der althochdeutsche Zauberspruch, der un-
?r diesem Namen geht, ist bekannt. In der
rsten Auflage des Lesebuches für Schwei-
sr-Gymnasien von Gadient-Moser-Banz,
interstufe, hatte er auch ein Plätzchen ge-
inden, in der neuen Auflage ist er mit an-
ern alt- und mittelhochdeutschen Proben

verschwunden. Nichtsdestoweniger lohnt es
ch dem seltenen Gast im folgenden etwas

naherzutreten, bildet er doch nach Inhalt
?nd Form ein typisches Musterbeispiel un-
erer ältesten Poesie, und wenn auch die
mtern Klassen damit wenig anzufangen
oußten, so bietet er dafür ein dankbares
Exerzierfeld für die Literatur- und Sprach-
zeschichte in den obern Klassen.

Wola, wiht, taz tu weizt, taz du wiht
heizist,

taz tune weizt noh ne chanft cheden
chuospinci.

So lautet der Text bei Schauffler, alt-
jochdeutsche Literatur. Nach näherer An-
gäbe stammt er aus einer jetzt verlorenen
St. Galler Handschrift. Lehmann, der den

Spruch ebenfalls bringt in seinem Werk
„Die gute alte Zeit" ist der Ansicht, ein
St. Galler Mönch hätte den Spruch wohl
oon einem Sennen gehört und ihn der Auf-
Zeichnung wert erachtet, eine Annahme, ge-
gen die man wohl kaum etwas einwenden
kann.

Der Zauberspruch oder Zaubersegen ist
üne gemeingermanische Erscheinung. Er
besteht ursprünglich in einer Anrede an die

Dinge, deren man sich zum Zauber bedient,
oder dann in einer Anrede oder Verwah-
cung an die Dinge, die dem Zauber aus-
gesetzt sind, um sie vor der Macht des Zau-
bers zu schützen und sie in seine Gewalt zu

bekommen. Die Form dieser Rede ist in
der Regel rhythmisch und gestabt, wie man
dies bei den beiden Merseburger Zauber-
sprüchen findet. Doch verrät der epische
Eingang bei den letztgenannten eine dichte-
rische Weiterbildung oder gar fremde Be-
einflussung, die dem ursprünglichen Zauber-
spruch fremd war. Der Zürcher Milchsegen
dagegen zeigt die ursprüngliche Form des
germanischen Zauberfpruchs. Er enthält
nichts als die Verwahrung gegen den zu
bannenden Dämon. Dieser Dämon, der es
darauf abgesehen hat, die Milch zu verder-
ben, ist als Wicht angenommen, got. waiht.
Wicht ist ein Kobold (dem Koben hold —
Hausgeist), ein geisterhaftes Wesen mit dem
Nebenbegriff der Winzigkeit. Nicht ausge-
schlössen ist, Haß es sich um die Seele eines
Abgestorbenen handelt, denn auch diese konn-
ten nach dem Glauben der Germanen zu-
rückkehren und übel Hausen. Ja selbst die
Leiche oder die Asche des Toten konnte zum
Verhängnis werden. So heißt es in der
ZZvrbvgZja saZa, daß eine Kuh von der
Asche eines Spukwesens geleckt und daß
der böse Geist in das Kalb gefahren sei,
das sie bald darauf geworfen. Daß man
es aber für notwendig erachtete, besonders
die Milch vor dem Einfluß böser Geister
zu seihen, mag seinen Grund haben in den
vielen Fährlichkeiten, denen dieses wichtige
Nahrungsmittel ausgesetzt ist durch Gerin-
nen oder Gebrochenwerden. Und da diese
Unfälle sich vorzüglich bei Wetterumschlag
und Gewittertemperatur einstellen, konnte
man um so eher auf einen Zusammenhang
mit bösen Geistern schließen. Denn das
Gewitter war ja dem Germanen der große
Kampf Donars, eine eigentliche Götter- und



Geisterschlacht. Auch steckt jetzt noch man-
cher Aberglaube da und dort im Volke,
der besonders das Vieh und die Milch dem
Zauber unterworfen hält. So sollen „böse
Leute" bewirken können, daß das Vieh galt
geht, und die Zigeuner sollen es sogar fer-
tig bringen, daß die Kühe rote Milch geben.

Während nun die meisten der uns er-
haltenen Zaubersprüche, um den Dämon zu
bannen. Heidnisches und Christliches seit-
sam mischen oder schon vorwiegend christ-
liches Gepräge zeigen, wie der Lorscher
Bienensegen, der Weingartner Reisesegen
und der Wiener Hundesegen, fehlt ein fol-
cher christlicher Anklang dem Zürcher Milch-
segen gänzlich. Er ist ganz heidnisch. Das
erhellt besonders, wenn mau bedenkt, wie
der böse Dämon hier gebannt oder unschäd-
lich gemacht werden soll, nämlich durch
Nennung seines Namens. Es ist nämlich
eine uralte mythologische Anschauung unter
den Germanen, daß das Spuk- oder Gei-
sterwesen in die Gewalt des Menschen kommt,
wenn er es irgendwie greifen und fassen
kann. So müssen die Schwanenjungfrauen
Wieland und feinen Brüdern folgen, nach-
dem diese sich der abgelegten Schwanen-
Hemden bemächtigt haben. Dieser Glaube
erscheint uns auch heute noch in verschie-
denen Glockensagen. So berichtet Johann
Pesch in seinem Buch „Die Glocke in Ge-
schichte und Sage" von versunkenen Glocken,
die in der Mittagszeit emportauchen und
an die Oberfläche gebannt werden können,
indem man sie mit einem Tuch bedeckt.

Erscheint nun aber der Spuk nicht in kör-
perlicher Gestalt, so muß er auf andere,
geistige Weise, gefaßt werden, und das ge-
schieht durch Nennung feines Namens.
Diese Vorstellung hat gar nichts so Abstru-
ses an sich, als es auf den ersten Blick
scheinen könnte. Wir fühlen uns ja auch
heute noch schon geschützt, wenn wir die
Ursache eines Uebels, das im Finstern
schleicht, erkannt haben. Noch mehr wird
dies der Fall sein, wenn die Ursache des
Uebels ein vernünftiges Wesen ist, und wir
dem Feind intimieren, daß er erkannt ist.
Es ist ungefähr dasselbe, wie wenn einer
nächtlicherweile überfallen wird, er kennt
aber den Angreifer und ruft den Fliehen-
den beim Namen. Dieser wird, da er sich

erkannt sieht, sich hüten mit dem andern
wieder zusammenzutreffen. Dementsprechend
hätten wir uns die Situation ungefähr so

vorzustellen, daß der Hirt oder Senne bei
einbrechender Nacht noch in den Milchkeller

tritt und über die gefüllten Mulchen be

sagten Segen spricht, worin er dem Dämoi
in Erinnerung bringt, daß er erkannt sei

um ihn auf solche Weise von Schadenwir
kung abzuhalten. Mit dieser Erklärung läß
sich auch die Ueberschrift des Spruches ver
einen: ack sißnancturn ckoinum eoutr
ckmboluua. Wenn wir hiereinen spezielle
Teil des Hauses, den Milchgaden, ins Aug
fassen, so hat das eben seinen Grund i
dem Wort elrrrospinei, wie noch zu erklä
ren ist.

Das zum Inhalt des Spruches. Abe
auch die Form ist nicht ohne Interesse
Einen eigentlichen Rhythmus finden wir frei
lich in dem Spruche nicht, wohl aber tres
fen wir darin das Urelement der germani
schen Poesie, den Stabreim.

Wola wiht taz tu weizt
taz tu wiht heizist,
taz tüne weizt noh ne chanst
cheden chuospinci.

Wohl (dir) Wicht, daß du weißt,
daß du Wicht heißest,
daß du nicht weißt noch kannst
sprechen: Kuhmilch.

Eine besondere Ausbeute bietet der
Spruch für die Sprachgeschichte. Abgeseher
davon, daß man im ersten Wort „wola"
ein Beispiel hat für die klangvollen End-
vokale des Althochdeutschen, die im Mittel-
hochdeutschen zu unbetontem e verkümmerr
und im Neuhochdeutschen ganz verschwinden
sind es besonders die beiden Worte cheden
und chuospinci, die das sprachgeschichtliche
Interesse herausfordern.

Cheden, got. quithan, hat sich in den mo-
dernen Sprachen nur noch erhalten im eng.
Verb. des. Huotll reden, antworten, im
Dänischen kvaecke — singen und vielleicht
im nhd. csugtsetien. Dagegen findet sich

das Wort im ahd. als Infinitiv hueàn
sagen, sprechen. In Notkers Psalmen-

Übersetzung liest man: ?e8ti8 dut latine
peeora 8ternens. In dieser Form hat sich

das Wort im ostschweizerischen Dialekt er-
halten: Es chit guettes tönt gut. Auch
das Wort chute ist teilweise ein Synonym
und Verwandtes zum gleichen Stamm.

Noch fremder und unverständlicher mu-
tet das Wort „chuospinci" an, und doch hat
auch dieses Wort im jetzigen Deutsch noch
manchen Vetter. Chuospinci scheint eine
singuläre, dialektische oder fehlerhafte Form
für chuospunni zu sein. Lehmann ersetzt es
darum gerade durch chuospunni und Schauff-



er setzt es letzterem gleich. Spunni oder
gespunne heißt im ahd. Milch. Das mhd.
Lexikon von Lexer gibt von gespünne zwei
üebersetzungen: Muttermilch und Gespinnst.
Das Wort rettete sich auch ins nhd. hin-
über als Gespün. So heißt es noch in
einer Beschreibung des Heiligen Landes,
die zu Wien im Jahre 1692 erschien: „Nicht
weniger befindet sich in selbiger Gegend
eine Höhle unter der Erden, so einen schwer-
üchen Zugang, inwendig ist sie etwas breit
und ziemlich lang, darinnen die allerseligste
Jungfrau Maria mit ihrem liebsten Kind-
lein Jesu verborgen gelegen, als der heilige
Joseph sich mit notwendigen Mitteln, in
Egypten zu raisen, verfaßt gemacht hat. In
diesem Ort hat Maria ihre jungfräuliche
Millich an den harten Felsen gespritzt, wel-
cher ganz weiß und weich, auf den heutigen
Tag bei Christen und Türken in allerhand
anliegen große Miracula thut, besonders
aber bekombt die Erden wohl den Weibern,
so ihre Gespün verloren (darvon ein wenig

Neues und Altes
Von Dr. Karl Schi

(Fortsetzung

Das Problem, bei dessen Lösung Jodl
zu einem negativen, ja vernichtenden Re-
sultat gekommen ist, weil er freilich nur
ein unkenntliches Zerrbild der wahren Frei-
heit bekämpfte, interessierte auch schon die
denkenden Geister früherer Jahrhunderte.
Das Mittelalter fand jedoch dank der klaren
Richtlinien, die ihm der Glaube bot, den

Weg zum positiven Ziele. So erstanden
der menschlichen Willensfreiheit in den Gei-
steshelden jener Zeiten wahrhaft ritterliche
Verteidiger. Doch fehlten auch die Gegner
nicht. Astrologie und ähnlicher Unfug, der

von Spanien her durchsickernde arabische

Fatalismus, ja schon die Schwierigkeiten,
welche eine Beobachtung der alltäglichen
Erscheinungen des Menschenlebens bot, konn-
ten Argumente gegen die Freiheit des mensch-

lichen Wollens und Handelns liefern. Oder
sieht man z. B. nicht, daß die Menschen
tatsächlich nach ihren Launen, nach den

meist lockenden Vorstellungen, nach Dem-
perament und Disposition ihre Entscheidun-

gen treffen, daß also sehr viele Faktoren
von außen den Menschen nur zu oft ent-
scheidend beeinflussen? Wo bleibt da die

Freiheit noch? So mußte sich auch der hl.

eingenommen) bekommen alsobald den über-
fließig Gespün oder Millich."

Der Stamm dieses Wortes ist zu fin-
den im ahd. spenan ziehen. Daraus
entwickeln sich zwei verwandte Bedeutungen:
saugen und locken. Die erste Bedeutung
finden wir, in Spanferkel ---- Saugferkel, und
in Gespan — Milchbrudsr. Die zweite Be-
deutung tritt uns schon in den Glossarien
entgegen, wo orator (hortator) mit spanari
widergegeben wird. Ebenso ist das Wort
Gespenst auf die Bedeutung verlocken zu-
rückzuführen, während abspenstig, wider-
spenstig (spenen und spennsn — entwöhnen)
auf die erste Bedeutung zurückgehen.

So verbirgt sich also in den zwei Zeilen
des Spruches eine Fülle ethymologischen
Stoffes, der richtig gehoben, manchem Schü-
ler der Oberstufe und Lyzeisten Grund zum
Nachdenken bietet, den Sinn für die Sprach-
geschichte weckt und nicht zuletzt die Achtung
vor dem Dialekt steigert, der in seinem
Wortschatz oft die Brücke schlägt zu man-
chem Unbekannten aus der grauen Vorzeit.

ur Willensfreiheit.
id 0. L. L., Engelberg.

statt Schluß.)

Thomas fragen, den wir als Fürst und
Führer der damaligen Geisteskämpfe ver-
ehren. Auch hatte er sein Auge nicht ge-
schlössen vor den Schwierigkeiten, die sich

gegen die Willensfreiheit erheben. Und
doch ist er unentwegt und furchtlos für sie

eingestanden. Es lohnt sich daher wohl der
Mühe, aus seine Ausführungen etwas ein-
zugehen und das Kriterium ins Auge zu
fassen, mit dem er zuerst positiv die tat-
sächliche Existenz der menschlichen Willens-
freihsit unfehlbar und unerschütterlich sicher-
stellt, und dessen er sich dann auch be-
dient, um kritisch die Argumente des De-
terminismus zu würdigen, ihnen die Stoß-
kraft zu nehmen und ihren Wahrheitsgehalt
herauszuschälen. Denn — und das darf
jetzt schon betont werden — auch dieser
Irrtum birgt ein schönes Körnchen Wahr-
heit, eines, das speziell in Pädagogen-
kreisen oft mehr Beachtung verdiente.

Beim Charakterdeterminismus liegt der
springende Punkt in der Bestimmungskraft
der Motive, d. h. der Triebvorstellungen
und Gefühle. Infolgedessen müssen wir
auch beim hl. Thomas auf die diesbezüg-
liche Lehre näher eingehen. Da mag es



nun manchen eigentümlich anmuten zu ver-
nehmen, daß der hl, Thomas psychologisch
feiner und tiefer analysiert als die Moder-
neu, und das, obwohl die Psychologie das
Schoßkind der modernen Philosophie bildet
und Analysen und Beobachtungen bei ihr
den weitesten Raum einnehmen, und unge-
achtet auch des Vorwurfes, der letztes Jahr
selbst von befreundeter Seite dem hl. Tho-
mas gemacht worden ist, die Psychologie
sei in der mittelalterlichen Scholastik ein
vernachlässigtes Gebiet gewesen.

Wenn der hl, Thomas die Freiheit un-
serer Willensentscheide beweisen und psy-
chologifch erklären will, so betont er zuerst
scharf den Unterschied zwischen sinnlicher
Phantasievorstellung und geistiger Verstan-
desidee. Damit bekommt der Verstand sein
wichtiges und großes Wirkungsfeld, Der
Wille wird jetzt nicht mehr unmittelbar
von den Vorstellungen und Gefühlen beein-
flußt. Dazwischen tritt der Verstand, sein
Urteil und seine Motive. An die Stelle
des direkten und unmittelbaren Vorstellungs-
ablaufes tritt eine aktive Ueberlegung und
ein selbständiger Vernunftschluß,

Gemäß dem Grundsatz „^Zere seguilur
esse" kann aber nur der überlegen, der
selbst überlegen ist; und diese Bedingung
wird von Verstand und Wille tatsächlich er-
füllt, Sie sollen über den vorliegenden
konkreten, individuellen Tatbestand und die
zu setzende Handlung, über deren moralische
Güte usw, überlegen, Sie selbst aber sind
geistige und damit allgemeine Fähigkeiten,
eingestellt auf das Wahre und Gute in sei-
ner unbeschränkten Allgemeinheit, Das Ver-
standesauge ist offen für alles Sein, und
der Wille wird erst gesättigt durch die we-
senhafte Güte. Der vorliegende Tatbestand
und die zu setzende Handlung haben dage-
gen, wie alles hier auf Erden, ihre zwei
Seiten; es läßt, sich vielleicht manches Für,
oft aber auch manches Wider geltend ma-
chen, und die lockenden Beweggründe, die
vielleicht große Güte der Handlung ist im-
merhin eine bloß partikuläre, endliche, be-
schränkte. Infolgedessen kann der Verstand
dank seiner Allgemeinheit und Ueberlegen-
heit den Tatbestand und die vorliegende
Handlung von verschiedenen Seiten ins
Auge fassen. Er kann das Für und Wider
erwägen, kann auch die Triebvorstellungen
und Gefühle verarbeiten und sie so zu Wil-
lensmotiven machen. Denn an sich bilden
sie bloß das Rohmaterial dazu. Erst der

Denkinhalt des Verstandes verdient den
Namen Motiv,

Allein auch diese Vernunftmotive, die

jetzt auf den Willen einwirken, schädigen
die Freiheit nicht. Denn an sich sind auch
sie partikulär, sie bergen in sich bloß die
beschränkte Güte der zu setzenden Handlung
Die Ueberlegung findet daher rein objektiv
betrachtet keinen Abschluß; keine der beiden
Seiten ist ja aus sich allein imstande, einen
Entscheid des Verstandes und damit eine

Wahl des Willens herbeizuführen. Beide
bleiben indifferent.

Dieser Ausdruck will also durchaus nich
sagen, die Motive üben aus den Willen
keine Anziehungskraft aus, noch auch, ihr
Einfluß sei stets auf beiden Seiten gleich
stark. Das wäre eine Indifferenz, wie sie

das Leben wohl nie bieten könnte. Und
doch kann man dieser übertriebenen Aus-
fassung bei allzu eifrigen Verfechtern der

Willensfreiheit auch heute noch begegnen
In Wirklichkeit ist die zur Freiheit nötige
Indifferenz des praktischen Urteils und des

Willens schon vorhanden, wenn und weil
die konkreten Einzelmotive unzureichend sind,
aus sich einen eindeutigen Entscheid zu be-

wirken und den Willen zur Tat zu bewegen.
Und daß diese Indifferenz im mensch-

lichen Denken, Wollen und Handeln wirk-
lich da sein muß, dafür ist uns die Existenz
einer geistigen Seele im Menschen Garantie
genug. Denn daraus resultieren naturnot-
wendig die Geisteskräfte Verstand und Wille
und diese sind in, der eben geschilderten
Weise den Einflüssen der Sinnlichkeit über-
legen. Es bleibt darum nur die eine Wahl:
Entweder die menschliche Willensfreiheit als
logisch und psychologisch notwendige Kon-
sequenz aus der geistigen Menschenseele an-
erkennen und daran festhalten, auch trotz
allfälliger Schwierigkeiten, oder dann mit
der Leugnung der Willensfreiheit konsequent
auch die Geistigkeit der Menschenseele ver-
werfen und den Menschen prinzipiell mit
dem Tiere auf eine Stufe stellen.

Verfolgen wir die Analyse des freien
Entscheides weiter, so kommen wir nun zu
jener Phase, wo sich auf dem Fundamente
der objektiven Indifferenz die praktische Ent-
scheidung aufbaut, wo aus den objektiv ge-
botenen Prämissen einer der beiden mög-
lichen Schlüsse tatsächlich gezogen wird.
Weil alle Beweggründe, die sich aus den

vorliegenden Verhältnissen, ihrem lockenden
Genusse usw, ergeben, aus sich allein keine

endgültige Entscheidung herbeiführen kön-



neu, muß dazu noch ein letzter, entscheiden-
der Beweggrund, das Motiv kat-exochen
treten. Und dieses muß, um seine Aufgabe
erfüllen und den geistigen Willen tatiäch-
lich bestimmen zu können, einer höheren Ord-
nung angehören als die konkreten Einzel-
motive. Es muß selbst auf der Höhe des
Allgemeinen stehen; und das ist der Zweck
Durch das erste Zweckstreben, das jeder
freien Wahl notwendig vorangehen muß,
wird der Wille in lebensvolle Verbindung
gesetzt mit dem Zwecke, zu dessen Höhe er-
hoben, nimmt Teil an dessen Aktivität ge-
genüber allen Mitteln und wird inbezug
auf dieselben so überlegen und unabhängig,
wie es dem Zwecke eigen ist. Der Han-
delnde selbst ist es also, der die Brauchbar-
keit der verschiedenen vorliegenden Mittel
und Wege in der Uebsrlegung erwägt, letz-
tere dadurch beendigt, daß er eines der
Mittel heraushebt, um es die et nune zu
verwenden und so in wirklicher Selbstbe-
stimmung den letzten Ausschlag gibt, wohl
bewußt, daß er dank seines überlegenen
Zweckstrebens und der Ueberlegungsfähig-
keit seiner geistigen Vernunft den Entscheid
auch anders, vielleicht gerade entgegengesetzt,
treffen könnte.

Mit dieser positiven Darlegung ist ei-
gentlich auch die kritische Arbeit an den
Ausführungen Jodls im Prinzip und in
der Hauptsache schon geleistet. Denn im
Keime liegt da bereits alles drin, dessen

wir bedürfen, um zu Jodl Stellung neh-
men, seine Argumente entkräften und rich-
tig auslegen zu können. Wer nämlich dem
Menschen noch die Geisteskräfte, Verstand
und Willen, zuerkennt, der muß auch deren
wesentliche Ueberlegenheit über alles
Niedere, Sinnliche zugeben; er muß diesen
Fähigkeiten auch ihre eigenen, ihnen ent-
sprechenden Objekte, wahrhaft allgemeine
Ideen und überlegene Zwecke zuerkennen;
er darf endlich auch die Konsequenz aus
beiden Punkten, die naturnotwendigs Eigen-
schaft des überlegenden Verstandes und des
geistigen Strebens gegenüber partikulären
Objekten und Akten, die Wahlfreiheit, nicht
in Abrede stellen.

Weil ferner die Borstellungen und Ge-
fühle des sinnlichen Teiles nicht direkt und
unmittelbar ursächlich auf den Willen ein-
wirken, verdienen sie nicht den Namen Mo-
tive. Ein Ausdruck wie „Motive, d, h. Vor-
stellungen und Gefühle" muß daher als
grober Schnitzer gegen Logik und Psycho-
logie taxiert werden. Zu seiner Entschul-

digung ist freilich wohl zu beachten, wie
überaus enge Vorstellungen und Ideen,
sinnliche Lockungen und Willensmotive im
Menschen stets verknüpft sind. „Xillil
sine pimniuslnatk inlelUZii anima, die
Seele erkennt nichts ohne Phantasievor-
stellung," war schon der Grundsatz des al-
ten Aristoteles, und der hl, Thomas ist
dessen entschiedenster Verteidiger gegen alle
platonisierenden Tendenzen seiner Zeit, Fer-
ner darf man zur Entschuldigung der heute
allgemein grassierenden Vermengung von
Phantasma und Idee auch den Einfluß
Kants nicht übersehen, der dem Verstände
kein eigenes Objekt mehr läßt.

In Wirklichkeit werden also die Vorfiel-
lungen und Gefühle zuerst vom Verstände
verarbeitet und zu Motiven, d. h. Beweg-
gründen für den Willen gemacht. Aber
auch jetzt noch ist ihr Einfluß weder deter-
minierend noch überhaupt freiheitsfeindlich.
Nicht determinierend ist er, weil, wie wir
gesehen haben, die in der Handlung und
den Verhältnissen liegenden Gründe, alles
also, was aus den Vorstellungen und Ge-
fühlen kommt, unfähig ist eine Entscheidung
herbeizuführen, den Willen vielmehr indis-
ferent läßt. Nicht freiheitsfeindlich sind die

Motive, weil Freiheit nicht Ursachlosigkeit
ist, Das ist wohl die verderblichste Illusion,
der alle heuligen Deterministen zum Opfer
fallen. Der Entscheid wird ja gefällt in
Kraft des Zweckstrebens; eines der
Mittel wird ergriffen, weil es zweckdienlich
ist, weil der Verstand dessen Zusammenhang
mit dem Zweck einsieht und darum défini-
tiv an ihm festhält. Und dieser Entscheid
ist frei, nicht weil ursach- und grundlos,
sondern weil in überlegener Weise be-
gründet, weil seine Ursache nicht bloß der
Wirkung direkt proportioniert sondern der-
art überlegen ist, daß sie zugleich noch die
Kraft besitzt zu anderen, auch gegenteiligen
Wirkungen, So verhält sich das Motiv des
Zweckes, das Hauptmotiv, zum Entscheid,
Man darf es daher auch in Bezug auf die

Wirkungsweise nicht über einenLeist schla-

gen mit den Vorstellungen und Gefühlen,
Denn die Triebvorstellungen sind wirklich
proportionierte und darum nicht frei wir-
kende Ursachen in Bezug auf die sinnlichen
Kräfte,

Gleich wie das Hauptmotiv, nämlich die

Freiheit begründend und fördernd, verhal-
ten sich auch die individuellen Einzelmotive,
welche in der Handlung an sich liegen. Denn
sie bilden die Vermittler zwischen Zweck-



streben und Entscheid oder Tat, sie stellen
den Kontakt her, indem in ihnen und durch
sie der Zweck den Willen zum Entscheide
bringt, Jodl und mit ihm viele Determi-
nisten fassen nur die Einzelmotive ins Auge
und behandeln sie gleich wie die Vorstellun-
gen und Gefühle, Nur aus diesem Grunde
können sie schreiben, der Entscheid sei „die
notwendige Resultante sämtlicher in-
nerer und äußerer Verhältnisse". So-
bald man dagegen den Zweck mit seiner
Ueberlegenheit und den Verstand mit seiner
Ueberlegung ebenfalls berücksichtigt, geht das
nicht mehr.

Für einen, der weiß, wie der freie Ent-
scheid im Zweckstreben des Willens und in
der Ueberlegung der Vernunft verankert ist,
verliert die Freiheit auch den Charakter des
rein Willkürlichen und Unberechen-
baren. Denn der Verstand ist die Fähig-
keit verständig und vernünftig zu handeln.
Je mehr daher er selbst Prinzip des freien
Entscheides ist, je vollkommener dieser die
Frucht vernünftiger Ueberlegung ist, um so

freierund zugleich um so vernünftiger
wird der Entschluß, Also gilt der Grund-
satz: Gerade je freier, desto vernünftiger,
nicht aber umgekehrt: Je freier, desto unver-
nünftiger. Infolgedessen sind alle Beweise,
die Jodl gegen die Freiheit ins Feld führt
aus dem praktischen Leben mit jseinen Be-
dürfnissen, nach denen wir uns offensichtlich
richten, aus dem Verkehr der Menschen, wo
wir auf die Wirksamkeit der Motive zählen,
usw., durchaus nicht stichhaltig. Gewiß
„beruht aller Verkehr der Menschen unter-
einander auf der stillschweigenden Anerken-
nung des Gesetzes von Ursache und Wirkung,
und er würde aufhören, wenn die Menschen
nicht auf das Auftreten und Wirken be-
stimmter Motive unter bestimmten Ursachen
schließen und ein bestimmtes Handeln oder
Unterlassen erwarten könnten" (Jodl 289),
Auch wir unterstreichen diesen Satz und
zwar gerade gestützt auf die Freiheit, deren
Wurzeln in der Vernunft ruhen. Die
Befürchtungen, welche Jodl und andere vor
einem Leben und Verkehr „freier" Menschen
hegen, treffen nur jene Mißgeburt, nur je-
nes Zerrbild der Freiheit, die, im blinden,
zügellosen Willen allein verankert, absolut
keine Rücksichten weder auf Bedürfnisse noch
auf Rechte kennt, die nicht den edlen Na-
men Freiheit verdient, sondern als brutaler
Bolschewismus bezeichnet werden muß und
die nicht einmal dort voll und ganz ver-
wwklicht werden kann, weil sie, konsequent

durchgeführt, sich selbst vernichten würde,
— Die gleichen Prinzipien entkräften auch
Jodls Argument aus der bestimmten Vor-
hersage künftiger, angeblich freier Hand-
lungen. Es muß doch gewiß jeder vernünf-
tige Leser etwas stutzig werden, wenn Jodl
es in ganz gleicher Weise für unmög-
lich erklärt, daß ein Freund die Treue
breche, ja daß ein Mann bei großen äuße-
ren Versuchungen einer schweren Ausschwei-
fung zum Opfer falle, und daß ein Magnet,
ohne aufzuhören Magnet zu sein, einmal
nicht Eisen anziehe. Jedermann, der nüch-
tern den Tatsachen ins Auge blickt, weiß
doch zu unterscheiden zwischen diesen beiden
Unmöglichkeiten, zwischen Treubruch und
Wunder. Es fällt wohl schwerlich einem
ein, eine moralische Ungeheuerlichkeit, und
sei sie noch so überraschend, ffür ein Wun-
der, d, h. für die Aufhebung der auf den

Naturgesetzen beruhenden Notwendigkeit zu
halten. Und gerade der ungläubigen Wis-
senschaft sollte dieser Unterschied am ehesten
in die Augen springen, da sie die Naturge-
setze für absolut notwendig und Wunder für
absolut unmöglich erklärt, den Bruch der

Freundestreue aber gewiß als tatsächliche,
bittere Wahrheit aus den Erfahrungen des

täglichen Lebens kennen muß.
Ebenso würde sich wohl bezüglich der

Ausführungen von Ebbinghaus jeder edle

Wohltäter dagegen wehren, wenn man seine
Gabe nur in dem Sinne seine freie Tat
nennen würde, wie man vom Pferde sagt,
es springe frei auf der Wiese herum. Die
bisherigen Ausführungen haben zur Genüge
dargelegt, daß nur im metaphorischen Sinne
auf das Tier und auf den Bach übertragen
wird, was sich in einem wesentlich anderen,
höheren und eigentlichen Sinne beim Men-
scheu findet.

Kurz und gut, alle Faktoren und Mo-
mente, die als Beweggründe auf den

Willen einwirken, vernichten die Freiheit
nicht, ja im Gegenteil sie fördern und stär-
ken sie, sofern sie vernünftig erfaßt werden.
Allein die Beobachtungen des täglichen Le-
bens lehren uns, daß letzteres leider nicht
immer der Fall ist. Denn die Menschen
treffen oft auch unvernünftige Ent-
scheide. Man kann feststellen, daß sich

viele offensichtlich von äußeren Einflüssen,
von ihren La unen, NeigungenundLei-
denschaften bestimmen, ja fortreißen
lassen; also schließt man, sind es doch die

äußeren, niederen Faktoren, die das ent-
scheidende Wort gesprochen haben, die Ver-



nunft war nicht dabei. Was ist davon zu
halten? Es handelt sich hier um Tatsachen,
die man im täglichen Leben nicht lange
suchen muß. Und wenn Jodl dieses Argu-
ment auch nirgends ausdrücklich in den Vor-
dergrund stellt, so liegt es doch verborgen
seiner ganzen Auffassung und Beweisführung
zugrunde. Er nennt ja den Entscheid die
„notwendige Resultante des Zusammenwir-
kens sämtlicher innerer und äußerer Ver-
Hältnisse", oder „des Zusammenwirkens von
Motiven und Charakter", und unter Mo-
tiven versteht er Triebvorstellungen und Ge-
fühle.

Der hl. Thomas findet die erwähnten
Tatsachen sehr selbstverständlich. Er ist ein
nüchterner Realist, der das Leben und die
Menschen nimmt, wie sie sind. Ganz ab-
gesehen von den schlimmen Folgen der Erb-
fünde dürfen wir ja nicht vergessen, daß die
menschliche Natur die unterste Stufe der
geistigen und freien Wesen einnimmt, daß
der Mensch sämtliches Material und alle
Anregung zum Denken, Wollen und Han-
dein von außen, aus der materiellen Sin-
nenwelt beziehen muß. Und die Sinnenwelt
trifft natürlich immer zuerst die Sinnes-
kräfte, wirkt hier sofort, mühelos und hef-
tig. Der Verstand dagegen muß, um in
sein eigenes Stoffgebiet zu gelangen, selbst
allmählich in die Tiefe dringen. Seine ei-
genen, zu bestimmten Urteilen formulierten
Erkenntnisse kosten Arbeit. Dazu ist er
jedoch häufig zu träge. Es behagt ihm oft
besser, seinen Entscheid bloß passiv nach dem

zu bilden, was die Sinnlichkeit ihm vor-
schwatzt. Er achtet nur auf das, was sie

mit kräftigen Farben aufträgt; was sie da-
gegen in den Hintergrund drängt, abschwächt
und vertuscht, dafür interessiert auch er sich

nicht sonderlich. Statt deshalb selbständig
und kritisch das von der Sinnlichkeit ge-
botene Material zu sichten und vernünftig
zu würdigen, beurteilt er die Situation ein-
fach wie ein träger Direktor, der zu allem,
was die dienstbaren Geister referierend vor-
legen und vorschlagen, Ja und Amen nickt.
So kommt es, daß auch der Verstand die
Motive einfach bewertet nach der Lebhaftig-
keit der Sinneseindrücke und nach dem Ton,
den die Affekte den Vorstellungen verleihen.
Damit fällt der praktische Entscheid natür-
lich zugunsten der lebendigsten Vorstellung
und gemäß dem Drängen des mächtigsten
Gefühles aus. Dieser freie Wille ist ein
schwächlicher, terrorisierter Herr, dem die
Untergebenen diktieren, was er zu befehlen

habe; statt daß er selbst als Herr im Hause
seine Dienerschaft, die Sinnlichkeit, mit star-
ker Hand nach seinem Willen und Plan
lenken würde, folgt er umgekehrt all ihren
Launen.

Beschämend für die Menschheit und zu-
gleich irreführend für den Beobachter ist
nun der Umstand, daß verhältnismäßig we-
nige sich von der Tyrannei der Sinnlichkeit
losmachen. Mit einem Anslug von Humor
verweist der hl. Thomas diesbezüglich auf
die Hl. Schrift (Eccl. 1, 15): „Der Toren
sind unzählbar viele." An vielen Stellen
seiner Werke kommt er auf diese Frage zu
sprechen und immer löst er sie gleich: Nur
verhältnismäßig gering ist die Zahl der
„Weisen" (sopiöllteg), d. h. jener, bei de-

nen wirklich die Vernunft vollkommen die
Herrschaft führt, bei denen die Schärfe und
Urteilskraft des Verstandes, sowie die Ener-
gie und Festigkeit des Willens so weit ent-
wickelt sind, daß sie in allen ihren Entschei-
den kraftvoll auf den Füßen der eigenen
Grundsätze und Zwecke stehen, alles wirklich
vernünftig beurteilen und die Sinnlichkeit
samt ihren Eindrücken, Vorstellungen und
Neigungen in ihrem Dienste halten. (Vgl.
8. tlleol. I—II cg. 77. u. 1, 8. o. deut.
3. e. 154, ckmp. cke verit. 22. a. 9
ack 2.)

Wer darum das Gros der Durchschnitts-
menschen und vor allem die breiten Massen
ins Auge faßt und ihr Handeln nur oben-
hin betrachtet, kommt zum Schluß, bei den
Entscheiden und Handlungen der Menschen
spielen die sinnlichen Faktoren die entschei-
dende Rolle. Allein es ist vollkommen un-
gerechtfertigt und durchaus unberechtigt,
wenn der psychologische Determinismus dar-
aus Kapital schlagen will zu Gunsten seiner
These. Vorerst fragen wir, was er sage

zu jenen wirklichen Charakteren und Persön-
lichkeiten, zu jenen „8apientes", deren Han-
deln stets deutlich die kraftvolle herrschende
Vernunft hervorleuchten läßt? Oder wie er
die herrlichen Triumphe erkläre, die unsere
christlichen Märtyrer mit ihrem starken, von
der Gnade gestählten Willen nicht nur über
die Tyrannen, sondern vor allem über die
heftigen Angriffe der Sinnlichkeit, über die
grausamsten Schmerzen und die natürlich
größte Furcht, die Angst vor dem Tods er-
rungen haben. Das waren nicht bloß Tri-
umphe des christlichen Glaubens, sondern
auch Martyrien, Zeugnisse für die Existenz
eines selbständig, frei und kraftvoll Herr-
schenken Willens. Dann aber gehen wir



56

auch auf den großen Haufen der träge Nach-
gebenden selbst ein und fragen, wie es sich

hier verhalte mit dem entscheidenden Kri-
terium der Freiheit, Bevor man von
wirklichem Determinismus reden darf, muß
feststehen, daß der endgültige Vernunftent-
scheid verunmöglicht und ausgeschlossen ist.
Und da stellt es sich heraus, daß der Ein-
fluß der Sinnlichkeit, so wie er bei den
Durchschnittsmenschen im ordinären Leben
sich geltend macht und gewöhnlich von prak-
tischem Erfolg begleitet ist, die Vernunft

und ihre Ueberlegung nicht ausschließt. Es
handelt sich, wie bereits oben geschildert
wurde, um ein frei nachgebendes Sich-
bestimmenlassen. Die Einflüsse der
Sinnlichkeit zwingen Verstand und Willen
nicht, bestimmen sie auch nicht naturnot-
wendig, wie Jodl meint, sondern bringen
sie dazu, dem Anstürme zu weichen, kei-
nen Gebrauch zu machen von ihrer
tatsächlich vorhandenen Herrschaft und Wi-
derstandskraft, (Schluß folgt.)

Zunststube.
Zum Preise Vergils. Unter den Bei-

lagen, die I. Schlecht einem Aufsatz über
„Lob- und Spottgedichte Jngolstädter Hu-
manisten" (Hist. Jahrbuch der Görres-Ge-
sellschaft XUI (1921) 239) folgen läßt, fin-
den wir auch ein Loblied auf Vergil, durch
das der Professor Jakob Locher, genannt
Philomusus (i 1528), die Studenten zu
seinen Borlesungen einlud. Die wohlgebau-
ten, begeisterten Verse könnten auch heute
noch als passende Einleitung zur Vergil-
lektüre dienen, Sie lauten:

Upigrsmins lUUlomrmi à gloris et eru-
clitione Virgilii act 8trrcZio808 invenes.

drsirclilogui invsnes insipne poems
Naronis

àmeultste, colit guocl dene clocks
collars.

Idas srmosi ^Iu8sm non vineit Homeri,
()uos csnit Xenece lala pisncls clucis.

>Isiestss t'sncli, «teeus et ineinoradile
reruin

destsrum tanZit sicleis cel8i poti.

<()uicguicl seire 8opdo8 ciecuit tuin
guictve perl tos

luris et In8torieo8 rlletorico8gue
vii'08,

Itoe totum reclolent ctivina volnnnna
vstis

XnckiniZ) guo vix msioriir orde luit.
Virgilium a pueris <tÎ8eenciuin te8te

desto
Usugimus Xurelio H nee puclet ictgne

8e.NS8.
Os polit eloguio, mentes exornst do-

ne8ti8
Xrtillus et ressrst Oelpllics templs

ssc.rs.
Xntignos llominnm mores Ustiigus

vetustos
(ioin in einorat ritus mirsgue tacts

esnit,
Hüne iuvene8 msnillns teneris versste

poetsm,
()ui dene pereeptn8 innners gists

clsllit,
IZ. 15,

Bûchereà
Wasserzieher, 0r. Ernst, Woher? Ab-

leitendes Wörterbuch der deutschen Sprache,
Fünfte, stark vermehrte und verbesserte Auf-
läge. Berlin, Ferd, Dümmlers Verlags-
buchhandlung, 1922, 275 Seiten, Preis:
28 Mk,

Es spricht für die Brauchbarkeit dieses
handlichen und trotz geringen Umfanges in-
haltsreichen Wörterbuches, daß in rascher
Folge neue Auflagen nötig werden. Die 5.
Auflage zeichnet sich neben andern Ver-

besserungen und Zusätzen besonders durch
eine stärkere Heranziehung von Personen-
und Ortsnamen aus. Infolgedessen ist sie

um 50 Seiten über ihre Vorgängerin hin-
ausgewachsen. Freilich ist auch der Preis
bedeutend gestiegen, immerhin in einem
Maße, das man mit Rücksicht auf die Ver-
mehrung des Textes, die Wahl eines besseren
Papiers und das Sinken der deutschen Va-
luta nicht als übertrieben bezeichnen kann.

II, 15.

') Andes bei Mantua war Vergils Geburtsort, — Augustinus.



8. Jahrgang. Nr. 8. 2». Dez. l»22

Mìàtelschule
Seilage zur „Schweizer-Schule"

philologisch- Schristlettung:
historische Ausgabe llr. p. Vonavent. Egger, Engelberg

Inhalt: Weihnachtsklänge in der Jtalienischstunde. — Neues und Altes zur Willensfrei-
heit. — Zumtstube, — Bücherecke. — I. Tauler zu den drei hl. Weihnachtsmessen.

Weihnachtsklänge in der Jtalienischstunde.
Von k>. Gerard Fäßler, Kap., StanS.

Wie der Wanderer, der nach langen
Jahren aus fernen Landen in die Heimat
wiederkehrt, alles mit ganz anderem Auge
wiederschaut und in hundert Einzelheiten
liebend sich versenkt und lauter Wunder
sieht, wo er achtlos einst vorüberging, so

war es Manzoni ergangen, als er aus dem
„aufgeklärten" Paris, aus der Fremde des

Zweifels und des rationalistischen Unglau-
bens heimkehrte in die Heimat seines Vä-
terglaubens, In neuem Licht mit tausend
Reizen stand sie jetzt vor ihm, und mit
der Freude des entzückten Forschers, dem
auf Schritt und Tritt neue Geheimnisse
sich austun, drang er in den Tiefgehalt und
die Goldgruben katholischer Wahrheit und
besonders in die Schönheiten der katholi-
schen Liturgie, des katholischen Gottesdien-
stes ein. — Es war, als ob in seinem
Innern neue Quellen aufgesprungen, — so

rauschte ein Hymnus nach dem andern aus
seiner gläubigen Dichterseele. — So ent-
standen die àrii Jueri, die heiligen Hym-
neu auf die Hauptfeste des Kirchenjahres.

Aber es war nicht nur eigenes, über-
strömendes Gefühl des Entzückens ob all
der Schönheit, die er fand, die ihn zum
Singen zwang, — es war auch bewußte
Absicht, andern die gleichen Schätze zu er-
schließen und vor allen den breiten Schich-
ten des Volkes die Wunderwelt der Litur-
gie zu öffnen, damit auch es sich liebend
und betrachtend darein versenke und neues
Glaubensleben, neue Gebets- und Gottes-
freude und ewiges Seelen glück daraus
schöpfe. —

^Es scheint der heutigen Zeit ähnlich zu
ergehen, wie es einst Manzoni ergangen.

Es ist, als kehrte auch sie aus weiter Ferne,
aus dem Fremdland des Materialismus,
des Eigennutzes und Hasses, der seelischen
Kälte und Stumpfheit zurück und suche

wieder in 'der alten Heimat der wahren
Religion, — im Glauben —, Licht und Sonne,
Friede und Glück, und als möchte sie vor
allem nach dem furchtbaren Donner der
Kanonen und dem gellenden Schrei der
Revolution und Empörung und nach der
herzlosen Sprache des Gewinnes wieder
einmal die stille und doch so machtvolle
Sprache der hl. Geheimnisse, der Ueberna-
tur Gottes, lauschen.

Da ist es wohl berechtigt, auf einen
Mann hinzuweisen, der selbst diesen Weg
gegangen, der selbst dieses Sehnen empfun-
den und der der Schönheit, die er gefun-
den, in herrlichen tiefen Liedern Ausdruck
verliehen, — um an ihm zu lernen, wie
man sich in die hl. Feste vertiefen und da-
raus Licht und Liebe schöpfen und den
Gottesdienst lebendiger erleben kann.

Der erste Inruz, den Manzoni schrieb,
ist „II àwls", das Weihnachtsfest, ein
Gedicht von außerordentlicher Kraft und
Zartheit, von dogmatischer Tiefe und ho-
hem lyrischem Schwung, von biblischer Ein-
fachheit und prophetischer Größe, von schar-
fem Blick und feiner Beobachtung und herz-
vollem Gemüte. Es ragt hoch über die
Reihen der gewohnten Weihnachtsgedichte
hinaus. Schon der Anfang mit dem grau-
diosen Bild des Felssturzes, dem Sinnbild
des Sündenfalles, wirkt als Einleitung zu
dem lieblichsten der Feste auf den ersten
Augenblick merkwürdig überraschend und
seltsam ungewohnt. Es ist etwas wie



58

schweizerische Hochgebirgsstimmung darin,
besonders im Original, wo die rollenden
Worte und 8<ii ueeioli in prachtvoller Weise
den Felssturz auch lautlich, oder wenn man
so sagen könnte, musikalisch wiedergeben,

Huai Ivasso eile ckal vsrtics
Ol lunza, srta Montana
^bbaoàonato all' iinpoto
Oi romorosa k r a a a
?er lo solisggisto oalts
preeipitavào a vaìls
Latts sul konâo s st».

Und doch, wie tief ist gerade dieser Ge-
danke als Einleitung zur Erlösung! Und
wie erst recht wundervoll zeigt sich dann
die „beuinnitss et Uumsnitas Tulvatonis
nostri Oei" in den folgenden Strophen, im

Loco oi s nato un Larxolo
Lti tu lsrgito un Llglio,

welches Antwort auf die bange Frage der
Menschheit gibt: Wer wird Rettung bringen?

Huai mai tra i osti all' cxtio
t^ual era mal person»
t?Iie »I Laota inaeosssibils
Lotssss llir psrckona
Lar novo patto otsrno?
^1 vivoitore inksrno
La prsàa su» strappar?

Ein Kind? — hilflos und schwach? Soll
das die Rettung bringen?

Ja; denn es ist Gott.
Ls avvsrss tor? s trsmavo
^.1 wovor clol suo oigliv —

Wie ist das schön umschrieben: kleinster
Kraftaufwand — al mover ciel suo ei-
glio — und größte Wirkung: le uvverse
tor^e tremano. Doch wenn das Kind so

furchtbar ist wie wird es dem sündigen
Menschen ergehen?

^11' uoiuo ls maao Ll porgö
Lös si ravviva v sorgs
Oltre I'antioo onvr.

Und dann die ganze Flut des Segens,
die aus dieser Gottestat hervorgeht und die
Dornenschlucht, in der die arme Menschheit
liegt, aufblühen läßt in Paradiesesschönheit.

Ktillano msls i tronedi
Ovs ooprisuo i bronedi
llvi gsrmoglia il tivr.

Und die ganze Unendlichkeit dieser un-
verdienten Gnade, wie leuchtet sie aus dem
Dogmatischen, die ganze Aseität so wunder-
voll wiedergebenden:

O Liglio o tu oui Zsnora
L'Ltsrvo Storno seoo

iZual ti puö <lir cls' seooli,
?'u vominoissti nisoo?
In sei: — Osl vasto einpiro
!soo ti eomprenàs il giro
La tus psrola il ko'.

Il tu äsZnasti assumsrs
Hussta «rsata argilla?! —

Mit welcher Zartheit und biblischer
Treue und mit welch überquellenden lyri-
schen Intermezzos, die schon an die unver-
gleichlichen naiven Zwiegespräche.lueopone
à TcxUs gemahnen, gibt er den histori-
schen Teil der Geheimnisse wieder. Welch
ein Reichtum an Feinheiten und Farben
auch da! Und wieder ganz überraschend
und gerade deshalb überraschend, weil es
nun diesmal fast deutsch scheint, klingt
der große Hymnus endlich aus in die traute
Weihnachtsmelodie:

Dormi, o kunciusi nou piunZeie.
Schlaf, holder Knabe, weine nicht!

Welch tiefe, ernste Mahnung aber ver-
bindet der Dichter dann noch mit den letz-
ten Zeilen, die Mahnung an die Völker,
sich ihres armen Gottes in der Krippe zu
erinnern, ihn anzuerkennen und von ihm
wieder zu lernen, bei ihm Friede und Glück

zu suchen und zu holen.
Ja, der Tag wird kommen, — U ckè

verrà — da sie das edle Erbe des Gottes-
kindes sein werden, der Tag wird kommen,
da sie ihm sich wieder zuwenden.

Lb« veils polvs ssooso
Lonososrsnno il Ro.

Das ist ja auch das Gebet und die

Hoffnung der Kirche besonders in unserer Zeit.
Das sind nur so einige kurze Andeutun-

gen. Die Perlen liegen in überreicher
Fülle verstreut durch den ganzen Hymnus
und ^es lohnt sich, jedes Wort auf seinen
Tiefgehalt zu prüfen und es auszuschöpfen.

Die folgende schmucklose Uebertragung,
die nur die Gedanken möglichst getreu wie-
derzugeben bestrebt war, dürfte vielleicht
manchen anregen, sich in das Original zu
vertiefen und neben den kll'vmessi 8p»8i
auch den 5nni 8uari Aufmerksamkeit zu
schenken und sie für die Schule und für
das Leben fruchtbar zu machen, sie mit den

Studenten zu lesen und diese in feiner Form
in den Geist und die Schönheit der kirch-
lichen Feste einzuführend)

Es ist eine außerordentlich dankbare Arbeit, gerade mit den Studenten, wenn möglich im An-
schluß an die Feste, die .luni Saeri mit eingehender Interpretation, wozu die Ausgabe von Luigi Von-
turi ausgezeichnete Dienste leistet, durchzunehmen und dann die Studenten den ganzen Hymnus frei in
deutscher Sprache wiedergeben und in einem Aufsatz interpretieren zu lassen. Sie greifen die Arbeit
mit Freude und Begeisterung an und geben sie tatsächlich oft mit sehr guten eigenen Gedanken wieder,
in jedem Falle aber lernen sie, sich in ein Weil fiemder Sprache einzufühlen und die eigene Sprache zu
bereichern. Der 2. Teil von .Ratals" ist auch abgedruckt in der an mehreren Anstalten gebrauchten
„àtalogia Italians" von Francesco Marchel.



59

Weihnacht.
Wie ein Fels, der von dem Scheitel
Eines langen, steilen Berghangs,
Fortgerissen von dem Sturme
Einer donnernden Lawine,
Auf dem trümmervollen Pfade
Niederstürzend in das Tal,
Aufschlägt auf dem Grund und steht;

Wo er auffiel, unbeweglich
In der trägen Masse liegt,
So daß er im Fluß der Zeiten
Nie die Sonne wiedersieht
Seiner alten, stolzen Höhe,
Wenn nicht eine Freundeskraft
Wieder ihn zu ihr emporhebt;

So lag der gestürzte, arme
Sohn des ersten Sündenfalles
Seit dem Tag, da unnennbarer
Gotteszorn ihn in die Tiefe
Jeden Unheils niederdrückte,
So daß er den stolzen Nacken
Niemals mehr erheben konnte.

Denn wer von den Zorneskindern,
Wer von allen war es je,
Der dem unzugänglich Heil'gen
Sagen konnte: o vergib!
Neues ew'ges Bündnis schließen
Und dem starken Höllensieger
Seinen Raub entreißen konnte? —

Sieh ein Kind ist uns geboren,
Sieh ein Sohn ward uns geschenkt:

Zitternd stehn die Höllenmächte,
Wenn er nur die Wimper hebt.
Doch die Hand reicht er dem Menschen,
Daß er neu auflebt und hoch
Ueber früh're Höh'n emporsteigt.

Aus den ew'gen Lichtgefilden
Springt ein Quell und steigt hernieder
Und im Tal der Tränen breitet
Er sich lebenspendend aus:
Honigträufelnd stehn die Bäume,
Unv wo Dornen wuchernd wuchsen,
Da erblüht die Wunderblume.

Sohn, Du, den der Ewige.
Ewig stetsfort mit sich zeugt,
Welcher Zeitraum kann Dir sagen:
Sieh, Du hast mit mir begonnen?
Den Du bist und selbst des weiten
Himmels Kreis umschließt Dich nicht

Und Du nahmst in Deiner Güte
Dieses Erdgebilde an!
Wo ist sein Verdienst, die Gnade,.
Die ihn solcher Ehre kor?
Wenn in dem verborgnen Plane
Nachsicht siegt, wahrhaft unendlich,
Allbarmherzig ist Er dann!

Heute ist er uns geboren:
Denn nach Ephratha dem Städtchen
Steigt die Jungfrau still hinauf,
Sie, der Ruhm des Volkes Gottes,
Sanft gebeugt von süßer Last:
Sie gebar ihn, wie verheißen,
Wie erwartet, trat er ein.

Und die Gottesmutter hüllte
Ihren Sohn in arme Windeln,
Und in eine arme Krippe
Hat sie sanft ihn hingebettet,
Und sie betet an, die Sel'ge!
Vor dem Gotte hingeworfen.
Der den reinen Schoß erschloß.

Doch der Engel, der den Menschen
Bote ist des großen Glückes,
Wendet sich nicht zu der Mächt'gen
Scharfbewachten, großen Toren:
Unter fromme Herdenwächter,
Die die harte Welt nicht kennt,
Tritt er Plötzlich, glanzumstrahlt

Und um ihn rings durch die weite
Nacht in Scharen niederschwebend
Drängten zahllos Himmelsgeister
Nach in goldnem Flammenfluge,
Und entbrannt in süßem Eifer,
Wie man nur im Himmel singt,
Sangen sie: Gott sei die Ehre!

Und das frohe Lied klang weiter,
Als sie in den Himmel kehrten,
In den Wolken, die sie kreuzten
Schwand es langsam. Still verschwebend
Stieg der heil'ge Sang empor,
Bis sie nichts mehr von ihm hörten
Bei der treuen Hirtenschar.

Doch sie suchten ohne Säumen
Rasch die arme Hütte auf,
Sie, die Glücklichen und sahen,
Wie der Engel es gesagt,
Sah'n in Windeln eingewickelt,
In der Krippe sanft geborgen,
Wimmern ihren Gott und König.



60

Schlaf, o Kind, und weine nicht!
Schlaf, o süßes^Gotteskind!
Ueber Deinem Haupt zu heulen
Sollen Wind und Sturm nicht wagen,
Die gewohnt sind durch die Erde g D
Wie gewalt'ge Kriegerrosse
Vor Dir wild einherzujagen.

Neues und Altes
Von Dr. Kar.USch

(S>

Es ist vielleicht nicht unangebracht, hier
noch ausdrücklich auf einige Konsequen-
zen hinzuweisen, die sich in pädagogi-
scher Hinsicht aus den bisherigen Aus-
führungen ergeben. ES sollen das freilich
bloß Winke und Beispiele sein, damit eigene
Arbeit aus den gleichen Prinzipien manche
weitere Anregung schöpfe.

Wir fanden als Seele und Herz der
freien Tat die Ueberlegung und Entschei-
dung unserer Vernunft. Da heißt es also
einsetzen, wenn man zur Freiheit, zu wirk-
lich vollkommener, selbständiger Freiheit er-
ziehen will. Die Vernunft kann und soll
herrschen im Menschen, sie kann und soll
selbständig überlegen und entscheiden. Allein
der tatsächliche Besitz dieser Selbständig-
keit muß erst errungen werden. Gerade
weil im jungen Menschen einerseits Sinn-
lichkeit, Phantasie und Gefühl so rege und
mächtig und anderseits gleichzeitig Ber-
nunft und Wille noch sehr schwach und
träge sind, ist die Selbständigkeit anfänglich
äußerst gering. Sich selbst überlassen, wäre
die Jugend einfach unfähig, sich zu einer
vernünftigen, menschlichen, d. h. sittlichen
Lebensführung, zu wirklicher Selbstherrschaft
emporzuarbeiten. Und für all jene Leute,
mit denen es die Mitschulen zu tun ha-
ben, ist das Ziel noch höher gesteckt. Solche
sind berufen, wahrhaft selbständige Männer
zu werden, Männer, die ein eigenes Urteil
besitzen, die fähig sind, selbständig in eige-
ner Ueberlegung eine Situation zu erwä-
gen und wirklich selbst aus eigener, selbst

gewonnener Ueberzeugung heraus Stellung
zu nehmen. Ja noch mehr. Aus den höhe-
ren Bildungsanstalten müssen Führer her-
vorgehen, also Männer, deren Wort und
Beispiel weite Wellen wirft in ihrer Um-
gebung, Männer, die eine einflußreiche
Stellung einnehmen, damit sie von da
aus in allen Fragen des Lebens denen Licht
und Führer seien, die nicht die nötige Be-

Schlaf, o Himmelskind, die Völker
Wissen noch nicht, wer geboren.
Doch der Tag kommt, da auch sie

Einst Dein edles Erbe werden,
Da sie auf dem armen Lager,
Da sie Dich im Staub verborgen,
Doch als König anerkennen.

ur Willensfreiheit.
id v. L. ö., Engelberg,
uß.)

fähigung und Muße und vor allem nicht
die Gnade und Gelegenheit einer jahrelan-
gen Weiterbildung besitzen.

Wer dieses Ziel ins Auge faßt, der wird
verstehen, daß solche junge Männer in ihrem
eigensten Interesse, damit sie wirklich zu
selbständigen Persönlichkeiten emporwachsen,
einer strammeren und längeren Disziplin
bedürfen. In all den Regeln und Vor-
schrilten ihrer ganzen Lebensführung, wie
wir sie in den Erziehungsanstalten treffen,
und besonders im ständigen Wirken der
Autorität ihrer Vorgesetzten haben Vernunft
und Wille der werdenden Charaktere eine
Stütze und Hilfe, um nicht von den Launen,
Neigungen und Einfällen der jugendlichen
Phantasie hin und her gewendet zu werden,
um vielmehr den kleinen und größeren Lei-
denschaften des ungebändigten Herzens ent-
gegentreten, die Stirne bieten und den
Meister zeigen zu lernen. Nur durch An-
lehnung an Regel und Autorität kann
das eigene höhere Selbst seine Selbständig-
keit erringen, und nur in dem Maße darf sich
das junge Bäumchen von der Stütze losma-
chen, als es deren Widerstandskraft und Selbst-
ändigkeit sich selbst zu eigen gemacht hat.

Wenn es dem jungen Manne ernst ist
mit dem schönen Ziele seiner eigenen spä-
teren Selbständigkeit, so wird er auch die
Mittel dazu, Autorität und Gehorsam, mit
gleicher Liebe erfassen. Um nicht wie viele
der jugendlichen „Freiheitshelden" aus den
untersten Schichten der Bevölkerung seiner
Lebtag im Staube der Sinnlichkeit kriechen
zu müssen, wird er sich halten und stützen
lassen von den äußern Normen und Schran-
ken des sittlichen Lebens, wird er das Wort
des edlen Dreizehnlindendichters nicht aus
dem Auge verlieren:

„Freiheit sei der Zweck des Zwanges,
Wie man eine Rebe bindet,
Daß sie, statt im Staub zu kriechen,
Froh sich in die Lüfte windet."



Anderseits birgt das Wort auch einen
überaus weisen Wink für die Pädagogik:
„Freiheit sei der Zweck des Zwanges".
Denn die Zöglinge bleiben nicht immer
unter äußerer Aufficht und unter den äuße-
ren Normen der Hausordnung. Es ist da-
her nicht genug, wenn sie passiv, äußerlich
und mechanisch sich darnach richten. Die
eigene, innere Festigkeit derGrund-
sähe, die eigene Selbständigkeit der Ver-
nunft in Urteil und Ueberlegung würde da-
durch nicht gefördert. Um dieses Ziel wirk-
lich zu erreichen, muß mit gleicher Energie
darauf hingearbeitet werden, daß die Nor-
men für Leben, Denken und Handeln, zu
denen jetzt Autorität und Regel anleiten
und anhalten, wirklich verinnerlicht,
innerlich aufgenommen und zu eigen ge-
macht werden. Dazu braucht es eigene,
innere Aktivität. Da liegt das große
Gebiet der Selbsterziehung. Und je
reifer der Jüngling wird, je fähiger und
entwickelter seine Geisteskräfte werden, um
so größer und wichtiger wird dieses Arbeits-
feld, um so mehr muß in ihm die schon
früher erwähnte Aktivität seiner eigenen
überlegenden, prüfenden, urteilenden, befeh-
lenden Vernunft und seines zu entschiede-
nem, kräftigem Handeln bewegenden Wil-
lens hervortreten und sich betätigen.

Man kann wirklich beobachten, wie in
den Jahren der Gymnasial- und Lyzealstu-
dien die eigene geistige Aktivität und Selb-
ständigkeit der Schüler erwacht. Es wird
allmählich nicht mehr alles geschluckt, bloß
weil eine Autorität es so sagt. Man fängt
an, diesen oder jenen Punkt in Wissenschaft
und Leben kritisch zu betrachten. Diesem
Trieb und Gefühl der erwachenden eigenen
Selbständigkeit entstammt auch die Neigung
der Studenten, alles zu kritisieren und was
ihnen nicht behagt, gleich zu verurteilen.
Freilich kann diese Neigung, wie jeder frisch
erwachende Trieb, extrem werden, zu Kri-
tisiersucht und Reaktionsgeist auswachsen.
Allein, wer die große positive Bedeutung
desselben erfaßt, wird einsehen, daß es sich

um einen Trieb und eine Anlage handelt,
die nicht erstickt, sondern in die rechte Bahn
gelenkt und dann kräftig entwickelt werden
soll. Die eigene persönliche Freiheit wird
ja nur entwickelt und gefestigt, wenn der
junge Mann anfängt und es sich zur Ge-
wohnheit macht, alles, wozu er angehalten
wird, aus eigener innerer Ueberzeugung zu
tun; und letzteres kann er nur, wenn er
sich klar geworden ist, warum das geschehe,

welchen Zweck und welche Bedeutung das
habe. Nur so wird das Stadium eines ge-
dankenlosen sich im großen Haufen Schie-
benlassens überwunden. Die Leute gewöh-
neu sich, auch auf geistigem Gebiete alles,
was sie aufnehmen, zu verdauen, durch
eigene Ueberlegung auf seinen Gehalt zu
prüfen, die Anregungen von außen zu eige-
nen inneren, vernünftigen Motiven zu ma-
chen, sie in Zusammenhang zu bringen mit
den eigenen Plänen, Zwecken und Zielen,
und dann da heraus den ausschlaggebenden
Grund für seinen Entscheid zu holen. Das
ist der Weg zur wahren Verinnerli-
chung, das ist auch wahre, echt mensch-
liche Erziehung, nicht bloße Dressur.
Letztere ist etwas rein Mechanisches und
geht nur darauf aus. durch eine bestimmte
Einwirkung eine bestimmte Handlung des
Dressierten hervorzurufen. Die Erziehung
dagegen muß — sofern sie wenigstens et-
was echt Menschliches, etwas über der Tier-
dressur Stehendes sein will — ihr Augen-
merk aufs Innere gerichtet haben. Ihre
Anregungen, ihre ganze Wirksamkeit haben
daher nicht direkt die Handlungen, sondern
deren innere Prinzipien zum Ziel und Ge-
genstand. Aufgabe der Regel und Autori-
tät ist es, den Weg zu bereiten und den
wirksamen Anstoß zu geben zum Selbst-
entscheid, zur Selbstbewegung.

Wirkliche, spezifisch menschliche Erziehung
und nicht bloße Dressur ist es daher, wenn
der überlegende praktische Verstand und der
zweckstrebige Wille entwickelt, gekräftigt, ge-
klärt, mit Energie und Tatkraft ausgerüstet
werden zum Selbstentscheid für jede gute
Tat, wenn sie geschützt und innerlich gefe-
stigt werden, damit sie wieder aus eigener
Ueberzeugung und in eigener Entscheidung
sich gegen alles Unedle, menschlich Wider-
dernatürliche, Unvernünftige, d. h. Sünd-
hafte erklären. So etwas ist auch nicht
leerer, gedankenloser Kasernendrill. Deshalb
braucht es auch hochgespannte innere Ener-
gie und Ausdauer des Zöglings. Es geht
dabei nicht wie in der Kaserne, wo gewöhn-
lich jener seine Sache am besten macht, der
möglichst wenig dabei denkt, ein möglichst
mechanischer Automat ist. Bei der Erzie-
hung und Ausbildung der Freiheit und da-
mit des ganzen Menschen braucht es nicht
trotz, sondern gerade wegen der intensiven
Wirksamkeit der Autorität auch intensive
geistige Eigenarbeit, energische und beharr-
liche Selbsterziehung. Allein, die Frucht ist
dann auch eine wirkliche Herzens- und



Charakterbildung. Wahre Erziehung
ist Innen- und Seelenkultur.

Und wie verhält sich nun der psycholo-
gische Determinismus zu dieser uns längst
geläufigen Auffassung der Erziehung? Lie-
sert er, ich will nicht sagen, die einzig
mögliche, sondern nur eine überhaupt er-
sprießliche, annehmbare psychologische Grund-
läge dafür? Die Frage ist nicht schwer zu
beantworten. Der psychologische Determi-
nismus betrachtet die menschlichen Hand-
lungen als direkte und naturnotwendige
Wirkungen oder Resultanten der äußeren
Einflüsse und des Charakters, kurz, er be-
rücksichtigt nur die reine Sinnlichkeit und
behandelt den Menschen gleich wie das Tier.
Man vergleiche die Auffassung von Ebbing-
Haus in Bezug auf das Wohltun des Men-
scheu und das Herumlaufen des Pferdes.
Infolgedessen kann auch die Pädagogik des
psychologischen Determinismus prinzipiell
nichts anderes sein als eine Anleitung zur
— Dressur.

Die christliche, traditionelle Psychologie
mit ihrer Lehre von der Willensfreiheit,
von der vernünftigen Ueberlegung, Prüfung
und Wertung der äußeren Anregungen, der
Sinneseindrücke, Neigungen usw., von der
selbständigen Entscheidung greift tiefer und

bringt es weiter. In ihren Prinzipien la-
gen schon längst Forderungen, die heute in
aller Munde sind, wie z. B. der Ruf nach
vermehrter Pflege des Seelen- und Innen-
lebens, nach Verinnerlichung und Seelen-
kultur, ferner der Ruf nach selbständigen,
wirklich ganzen Männern, die wie trotzige
Felsen in der Flut der Tagesmeinungen
unentwegt ihren Grundsätzen treu bleiben;
oder wieder der Ruf nach überragenden,
überlegenen Persönlichkeiten, die von der
Zinne ihres hohen geistigen Standpunktes
aus die Tagesfragen prinzipiell und selb-
ständig zu beurteilen vermögen. Und wenn
überhaupt die oben entwickelten Konsequen-
zen meistens altbekannte und schon längst
mehr oder weniger befolgte Wahrheiten
sind, so erklärt sich das wieder daraus, daß
wir noch von den reichen Schätzen der pki-
losopkia perennis zehren, von denen sich
die moderne Philosophie stolz abgewandt
hat. Wir wollen uns daher weiter dankbar
des kostbaren Erbgutes freuen und dabei
nicht vergessen, daß diese hl. Prinzipien
auch an uns, unsere Erziehungs- und Selbst-
erziehungsarbeit ihre Forderungen stellen.
Denn „wem viel gegeben worden ist, von
dem wird auch viel gefordert werden".
(Luc. 12. 48).

Zunststube.
Lilie Lrêron. — Vrêron a ckû alten-

cire longtemps sa rêbabilitation. Llle
est aujourck'bui complete. Lien ckes

écrivains avaient ckêjà publie clés pages
svmpatbigues sur celui gue Voltaire
traîna vivant clans la lange par sa co-
mêckie cle ?/icosscckse, par ex. le p.
Ivreiten. Ve cbanoine Lornou vient
cle lui consacrer un beau livre. Ve
sous-titre en souligne l'importance ge-
nêrale: ?renie cmnêes cke /u/ie con/re
Vol/cure et à p/ck/osopûes à XV///.
sièc/e. (ebe? Lbampion, à paris.)

l l laliait cl u courage pour entrepren-
clre pareille lutte et cles gualitês peu
communes pour la soutenir. Voltaire
n'êtait pas un mines ackversaire: il
avait cle l'esprit, la rancune tenace, et
tous les movens lui étaient dons envers
les „polissons" et les „maroulles" gui
s'avisaient cle le contreckire; ajoutons
gue „le roi Voltaire", êtait à la tête

cles troupes cke l'Lnc^clopêckie et gu'il
avait l'opinion publigue pour lui.

L est contre ce moncke ck'ennemis
gue Vrêron osa se mesurer. Venckant
plus cle trente ans il mena le don
eomdat sans une minute cke ckêkaillanee.
Lu trouve sa pensée clans les pêriocki-
gues! les /wi/res cke /u conckesse cke^*,
cke 1745 à 1748; les Le/ires sur c/ue/-
gues eercks à iemps, cke 1749 à 1752, et
surtout l'ckmnèe /ck/êrcckre, cke 1752 à
1776.

C'était un critigue littéraire très
averti; ckèlenseur cke toute saine tracki-
tion, cku bon sens et cku goût, il ckêvoila im-
pitoyablement les faiblesses cke Voltaire
et cke son école; il montra gu un l)a-
lemdert, gui êtait un matdêmaticien,
avait l'esprit trop sec pour se per-
mettre cles incursions clans le ckomaine
littéraire; gu'un iVlarmontel écrivait ckes

romans illisibles et cles lragêckies ck'êco-



lier: «pu'rm là llarps ir'êtait pas un
poète, gus Ilousscan ètait un esprit
paradoxal et romanesque, même quand
il traitait de cboses sérieuses. Lbex
Voltaire, il toucbait le point faible eu
ridiculisant sa prétention à l'universa-
litè. II à écrit: "Voltaire appartient
à su nation et à son sièele, au lieu pue
les vrais poêles sont 6e tous les pavs
et 6e tous les temps. Il sera lu
eomme un écrivain 6s beaucoup des-
prit, à qui il manquait les parties les
plus essentiels."

Ln politique b'rèron est aussi pour
la tra6ition et l'ordre établi; il en
connaît cependant les faiblesses et rê-
clame 6es réformes qui témoignent 6e
sa clairvoyance. IZn religion, il est,
ckose rare à cette époque un croyant
sincère et respectueux 6e l'autoritè.

Lien supérieur à Voltaire et a sa
séquelle par les i6êes et la valeur mo-
raie, bVèron êtait encore 6igne 6e se
mesurer an patriarcbe 6e bernez par
l'esprit. Il barcela sans relâcbe les
pbilosopbes; il maniait l'ironie supe-
rieurement, et par sa verve goguenarde
il mettait Voltaire bors 6e lui. ^.u-

sourd'bui encore on est saisi par cer-
tains accents pleins d'éloquence qui
ont leur source 6ans la conviction
dllronnête bomme 6e critique.

l,a vengeance 6e Voltaire lut cruelle
et ignoble; tous les movens turent mis
en mouvement i calomnie, délation,
procèdes làcbes et infâmes; ils abou-
tirent en 1776 à la suppression dètini-
tive 6e l^nnèe /ittèra/re; bVèron ne
put survivre à ce coup: les pbilosopbes
l avaient tue.

Voilà l'bistoire qu'a retracée le
cbanoine Lornon, bistoire poignante
comme un drame et dont l'intèrêt,
comme dans le drame antique, gran-
dit et monte sans faiblir jusqu'à la ca-
tastropbe du bèros principal. Lomme
dans le drame antique encore l'àms
sort fortifiée et èpurèe de ce long con-
tact avec une victime qui pouvait dire
à ses ennemis: ,,?our moi, je ne tiens
à aucune cabale, à aucun bureau de
bel esprit, à aucun parti, si ce n'est
à celui de la religion, des moeurs et
de l'bonnêtetè; et, malbeureusement,
c'en est un aujourd'bui."

Lîkr. ?avis.

Buol, M. Von, Das Türkenmädchen.
Schauspiel in zwei Aufzügen, für weibliche
Rollen. Nr. 7 der Bühnenspiele für Schule
und Volk. Luzern, Eugen Haag.

Bühnenleitungen von Pensionaten und
Kollegien werden der rührigen und von
gutem Geist geleiteten Firma Eugen Haag
in Luzern recht dankbar sein für ihre Dar-
bietungen. Die Bühne ist ein nicht zu
vernachlässigendes Bildungsmittel. Sie soll
Geist und Herz veredeln, auch Unterhaltung
bieten. Sie ist ins Leben einführende prak-
tische Rhetorik und auch für die gebildete
Dame, die heutzutage im öffentlichen Leben
mitsprechen möchte, von Wert. Es braucht
aber dichterischen Kunstberuf, hohen Gei-
stesflug, um für die Schulbühne vollwertige
Stücke zu schaffen.

M. von Buol bietet im „Türkenmäd-
chen" Töchterpensionaten und Töchterver-
einen ein zugkräftiges Stück. Die Sprache
ist edel, die auftretenden Personen sind gut
charakterisiert. Der Inhalt bleibt bis zum
Ende spannend und überträgt die edelsten

Gedanken in die Tat. Die ersten Szenen
sind mehr erzählend, belehrend, gehen dann
aber allmählich intzrasches, ergreifendes Hau-
deln über. „Das Türkenmädchen" darf eines
guten Erfolges sicher sein. 8r. U.

Wasierzieher, vr. Ernst. SPrachge-
schichtliche Plaudereien, Berlin, Ferd.
Dümmberg, Verlagshandlung. 1922. (VIII
u. 288 Seiten.)

Wasferziehers sprachgeschichtliche Bücher
bedürfen keiner Empfehlung mehr. Die
Gediegenheit ihres Inhaltes und die fes-

feinde Art der Darbietung haben ihnen rasch
einen großen und dankbaren Leserkreis ver-
schafft. Auch vorliegendes Büchlein hat die
genannten Vorzüge. Eine reiche Fülle
sprachgeschichtlichen Materials — Worter-
klärungen, Namendeutungen, Erklärungen
von Redensarten — wird darin geboten.
In größeren Artikeln führt uns der Ver-
fasser in die „Werkstatt des Sprachforschers",
macht uns bekannt mit der Eigenart d r
deutsch-amerikanischen Sprache, mit dem
Kameruner Englisch, spricht vom „Harzgau



in sprachgeschichtlicher Beleuchtung" und
von der „Entstehung der Sprache im Lichte
der Biologie". Letzterer Artikel enthält eine
Inhaltsangabe und sehr wohlwollende, wenn
auch nicht schlechthin zustimmende Bespre-
chung einer Arbeit Emil Brandstäters über
das gleiche Thema. Brandstäter wendet
darin (der Aufsatz erschien 1907 in einem
bei A. Pott in Mitten herausgegebenen
Blatt zur Pflege der Heimatgeschichte) das
biogenetische Grundgesetz auf die Sprache
an und sucht auf dieser Grundlage den Ur-

sprung der Sprache zu erklären. Abgesehen
von diesem bedenklichen Fundament der
Arbeit enthalten die von Wasserzieher an-
geführten Einzelheiten sehr viele unbewie-
sene Annahmen und erklären in keiner Weise
den Schritt vom Laut zum Wort, so daß
Wasserzieher entschieden zu weiht geht,
wenn er (S. 236) sagt, Brandstäters Er-
klärungsart gehe den Dingen „auf den tief-
sten Grund". Immerhin ist man für den

Hinweis auf Brandstäters Arbeit dankbar.
». ».

I. Tauler zu den drei hl. Weihnachtsmessen.
Heute begeht man dreyerley Geburt in

der heiligen Christenheit, in der jeglicher
Christenmensch so große Weide und Wonne
sollte nehmen, daß er recht von Wonnen
sollte außer ihr selbst springen in jubilo
und in Minnen, in Danknehmigkeit und
innerlicher Freude; und welcher Mensch das
nicht in ihm findet, der mag sich fürchten.
— Die erste und oberste Geburt das ist,
daß der himmlische Vater gebieret seinen
eingebornen Sohn in göttlicher Wesentlich-
keit, in persönlichem Unterschied. Die an-
dere Geburt, die man heute begehet, das
ist das mütterliche Gebären, das geschah
in mägdelicher Keuschigkeit und in rechter
Lauterkeit. Die dritte Geburt ist, daß Gott
alle Tage und alle Stunde wird wahrlich
geistlich geboren in einer guten Seele, mit
Gnaden und mit Minnen.

Diese drey Geburten begehet man heute
mit den drey Messen.

Die erste Messe singet man in der sin-
stern Nacht und sahet an: Oominus ckixit
all ms. »ilius meus es tu, eZo bociie
Zenui ts. Und diese Messe bedeutet die
verborgene Geburt, die geschah in der fin-
stern Verborgenheit unbekannter Gottheit.

Die ander Messe gehet an: Imx lui-
gebit koàie super nos. Und die meinet
den Schein der vergottenen menschlichen
Natur; und diese Messe ist ein Teil in Fin-
sternisse, und ein Teil in dem Tage, denn

sie war ein Teil bekannt und ein Teil un-
bekannt.

Die dritte Messe singet man in dem
klaren lichten Tag, und die gehet an: »uer
rmtus est nobis, et lUius ckutus est no-
bis Und meinet die minnigliche Geburt,
die alle Tage und in allen Augenblicken
soll geschehen, und geschieht in einer jeg-
lichen guten heiligen Seelen, wenn sie sich

dazu kehret mit Wahrnehmen und mit
Minnen. Denn, soll sie diese Geburt in
sich befinden und gewahr werden, das muß
geschehen durch einen Einkehr und Wieder-
kehr aller ihrer Kräfte. Und in dieser Ge-
burt wird ihr Gott also eigen und gibt sich

ihr als eigen über alles das Eigen, das
je oder je eigen ward. Denn die vorge-
sprochenen Worte sprechen: Ein Kind ist
uns geboren, und ein Sohn ist uns gege-
ben. Er ist unser und zumale unser eigen
und überall eigen, denn er wird allezeit
geboren ohn Unterlaß in uns. Traun, soll
anders diese Geburt geboren werden, muß
da ein kräftig Einkehren geschehen, ein Ein-
holen und eine inwendige Versammlung
aller Kräfte. Dann bleibet eine bloße lau-
tere Meinung Gottes und des Seinen,
nichts Eignes in keiner Weise zu sein oder

zu werden, denn allein Ihm zu sein und
Ihm Statt zu geben, daß er seines Werks
und seiner Geburt in dir bekommen möge
und von dir an dem ungehindert bleibe.

Aus: Schmid, Als Herre Krist geboren ward.

So knien wir auch für das Krippelein
und nehmen des Kindleins wahre,
und bitten Mariam, die Mutter sein,
daß sie uns wöll schenken ihr Kindelein
zu einem neuen Jahre. 14. Jahrhundert.



Mittelschule

Mathematisch-naturwissenschaftl. Ausgabe

—^—

Beilage zur „Schweizer-Schule"

V>II. Jahrgang

Einsiedeln
Eberle à Rickenbach

1922



I H j H > Inhaltsverzeichnis I I s

1. Abhandlungen.
Seite

Jnsektenbesuch auf Windblüten- Von vr. v. E- Scherer- Sarnen 1

Die ältern Zeugungs- und Entwicklungstheorien- Von I- Diebolder, Goldach - - 5, 9

Auch ein Wort zur Maturitätsreform - 15

Das Problem der Zweckmäßigkeit in der Biologie- Von vr. R. Stäger, Bern - - 17

Ueber Tiefländer und deren Bedeutung für die Natur und den Menschen-- Von A- Sauer,
Amriswil 30, 25

Entwicklung der Flugzeugtechnik- Von vr. I, R- Brunner, Luzern 28

Ueber den erzieherischen Wert des Formellen im Mathematikunterricht- Von vr. M Diethelm,
Rickenbach-Schwhz - - 29

Ueber Milben, insbesondere die Landmilben der Schweiz- Von vr. Emmanuel Scherer,
Sarnen 31

?- Gregor Mendel- Von vr. v. Baum 33

Ueber Stickstoffwasserstoffsäure und ihre Abkömmlinge. Von vr. I. Brun, Hitzkirch - - 34

Die Notpfeiler des Darwinismus- Von I- Diebolder, Goldach 38, 45

Ueber die Verbreitung einiger Holzgcwächse in Obwalden. Von vr. Emmanuel Scherer,
Sarnen 41

Aus dem Walde- Von Kopp, InA. lorsst., St- Gallen 47

Die Uferschwalbe- kixsriâ ripsria v. Von I. Bußmann, Hitzkirch 49

Eine Rechnungsstunde auf Grund einer Zeitungsnotiz. Von A Schmucki, Willisau - - 5V

Verschlagungen von Eskimos in Europa- Von vr. Emmanuel Scherer, Sarnen - 54

Die Schlußbilanz der doppelten Buchhaltung- Von vr. M- Diethelm, Rickenbach-Schwyz 57

Woher kommt der Gummi? Von n 61
Ueber das Photographieren von Vögeln- Von 1. L. U 62

Vom Werden und Vergehen. Von Hans Purtschert- Luzern 63

2 Literatur.
Besprechungen 32, 40, 55


	Mittelschule : Philologisch-historische Ausgabe : Beilage zur "Schweizer Schule"

