
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 8 (1922)

Heft: 29

Artikel: Religion, Ethik und Schule

Autor: Widmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8. Jahrgang. Nr. S» SO. Iuli 1»LS

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen Schnlvereinignngen der Schweiz.

Ver ..pädagogische« Blätter" 29. Jahrgang.

S»r die
5christleltung des Wochenblattes:

Troxler, Prof., Luzern, Villenstr. l4
21.66 Telephon 21.66

vellagen zur 5chweizer-5chule:

Volksschule — Mittelschule
vi« Lehrerin

Druck und Versand durch die Geschäftsstelle
Eberl« à Rickenbach, Einsiedeln

Jnseratenannahme: Publicitas Luzern
Schweizerische Annoncen-Expedition Aktiengesellschaft

ZahreSpreiS Fr. 10. bei der Post bestellt Ar. 10.M
(Check IX 0,!S?> (Ausland Portozuschlag!. JnsertionSpreiS: 1b Rp. per mm lspaltig.

Inhalt: Religion, Ethik und Schule. — „Mein Freund". — f Herr Reallehrer Eduard Büchel in St.
5 Gallen. — Obwaldner-Brief. — Jahresbericht des kathol. Erziehungs-Vereins. — Krankenkasse. —
NH Schulnachrichten. — Lehrerzimmer. — Inserate.
j»Beilage: .Die Lehrerin" Nr. 7.

Religion, Ethik und Schule.
Letzten Herbst hielt Hw. Herr Lippert

8. aus München, auf Veranlassung des
katholischen Lehrervereins in Basel einen
Vortrag über die Beziehungen zwischen Re-
ligion, Ethik und Schule. Wir bringen hier
eine Skizze seiner tiefgründigen Ausfüh-
rungen, die heute ebenso aktuell sind wie
letztes Jahr. Der Referent führte u. a. aus:

Man spricht heute so viel von der Re-
lativitätstheorie, daß wir uns fragen müs-
sen: Gibt es denn eigentlich nichts Abso-
lutes? In unserer Seele finden wir dieses
Absolute; es ist das Gewissen. Was ist
das Gewissen? Es ist die im Menschen
stattfindende Unterscheidung zwischen Gut
und Böse. Das Erlebnis von unserm Ge-
wissen, von Gut und Böse, ist seit dem An-
beginn der Menschheit mit der Religion in
Verbindung gebracht worden. Die höchsten
Taten sind gerade durch die Verbindung
von Religion und Ethik geschehen. Folgt
nun daraus etwas für die Religion? Sind
Ethik und Religion dasselbe? Sind sie nur
wie zwei Kurven, die sich schneiden können

In welchem Verhältnis stehen sie zueinan-
der? Sind sie einander vielleicht im Grunde
entgegengesetzt? Heute gibt es eine Strö-
mung, die religionslose Ethik praktisch durch-
führen, eine dogmenlose Moral begründen
und leben will. Ist es nun denkbar, daß

Religion etwas Relatives ist, während die

Ethik das Absolute darstellt? Der Referent
stellte sodann zwei Thesen auf:

1. Die theoretische Begründung der Ethik
führt immer zurück zu Gott, ist also im
Grunde religiös.

2. Die praktische Durchführung der Ethik
kommt immer irgendwie von Gott.

Darin liegt auch die unauflösliche Ver-
bindung von Religion und Ethik.

Führen wir uns die Eigenart des sitt-
lichen Werturteils vor Augen: Etwas ist
gut, etwas ist böse, ist zunächst eine psy-
chologische Erkenntnis; das ist eine objek-
tive Tatscichlichkeit, etwas Wirkliches. Sie
ist von manchem Empfinden unabhängig,
ist eine transzendente, eine geistige, eine
bedingungslose Wirklichkeit, die immer und
ewig bleibt. Sie ist darin zu vergleichen
mit unsern logischen Aussagen. Die sitt-
liche Aussage geht nicht bloß auf eine gel-
tende, sondern auf eine zu setzende Wirk-
lichkeit. Wir haben dadurch nicht nur ein
Sein, sondern ein Sollen. Dieses Sollen
ist wiederum besonderer Art, es ist ein ab-
solutes Sollen. Wir müssen eine Ethik der
Tat bekennen; die Gesinnungsethik allein
genügt nicht. Das sittlich Gute ist nicht
nur ein Wille, sondern auch ein Werk. Das
sittliche Erlebnis greift entscheidend in die
Geschichte ein. Es liegt mit seinem unge-
Heuren Sollen auf uns und zwingt uns,



der Menschheit gegenüber zu treten. Was
ist das für eine merkwürdige Notwendig-
keit? Die Philosophie hat sich abgemüht,
dieses sittliche Gewissen zurückzuführen auf
ein Erstes. Die positivistische Erklärung
finden wir in ihrer klassischen Form beim
Engländer Spencer, welcher das sittliche
Erlebnis biologisch zu erklären sucht als
eine biologische Anpassung des Me scheu-
tieres an die Umwelt. Diese Erklärung
zeigt uns also den sittlichen Imperativ als
eine der raffiniertesten Erfindungen der Na-
tur, um die Menschenrasse zu erhalten. Der
Mensch muß sich die Schutzmaske der Ethik
vorbinden. Wir können nicht zugeben, daß
diese Erklärung genügend sei. Das sittlich
Gute hat eine biologische Funktion; aber
es deckt sich nicht damit. Es kann sogar
dem Biologischen ganz entgegengefetzt lau-
fen, so daß der Mensch darunter leidet.
Darin besteht ja gerade das sittlich Gute,
daß wir das Naturhafte in uns überwinden
müssen.

Der eigentliche Fortschritt der
Menschheit im Guten wird durch
das freie geistige Schaffen großer
Persönlichkeiten erzeugt. Für die
Menschheit bedeutet z. B. Jesu Ausspruch
.Was du willst, das man dir tue, das tue
den andern" einen ungeheuern Fortschritt.
Würde er erfüllt, so würde sich das Ange-
ficht der Erde erneuern. Biologische Fak-
toren würden aber nicht so plötzlich, ruck-
weise, sondern stetig wirken. Das sittlich
Gute kann nicht auf biologische Entstehung
zurückgeführt werden. Wohl wird das Sitt-
liche durch den biologischen Kampf, den wir
führen, in uns angeregt; aber es bleibt
trotzdem eine Urzeugung aus dem Geiste
selbst.

Besehen wir uns nun die religiöse Deu-
tung. Religion ist die Bewegung zur ab-
soluten Persönlichkeit oder zu Gott. Gott
nennen wir den absoluten Geist, der im
Grunde aller Dinge steht und wirkt. Wie
hängt nun die Religion mit der Ethik zu-
sammen? Im letzten Grund ist beides ein
und dasselbe. Wir haben mit der sittlichen
Erkenntnis etwas Absolutes, das mit dem
Absoluten zusammenhängen muß. Wir ha-
ben ein Ziel über alles irdische Bestehen
hinaus; es muß also in einem absoluten
Ziele begründet sein. Wir haben im Sollen,
in der Gewissensmahnung eine Kraftäuße-
rung, die etwas Absolutes an sich hat: „Du
sollst gut sein unter allen Umständen, ob
es dir nützlich ist oder nicht." Wir beruh-

ren also hier ein Wesen, das mit absoluter
Kraft auf uns einwirkt. Dieses Absolute
muß ein persönliches, ein geistig waches,
ein bewußtes sein Es gibt keine Sittlich-
keit, die ihrer unbewußt wäre. Jede Sitt-
lichkeit ist klarste, bewußte Geistigkeit. Das
Gute als Gesinnung ist nichts anderes als
die vollendetste Ungleichung an den abso-
luten Geist, an Gott. Gut sein heißt wie
Gott sein. Die Sittlichkeit als Weltschaffung
bedeutet, die Welt so schaffen, wie Gott sie

schaffen will durch uns. Die Welt ist ein
Rohbau, den wir ausbauen sollen. Sie
soll fertig werden durch den sittlichen Wil-
len des freien Geistes. Durch freie Güte
soll die Welt Heller, wohnlicher werden;
durch eigene Pflichterfüllung und Erbarmen
soll der "Mensch sich und andern das täg-
liche Brot schaffen. Wir erreichen hier Gott
unmittelbar. Die uralte Streitfrage, ob

man zu Gott komme durch das Erkennen
oder das Wollen, sie wird hier entschieden

zu Gunsten der sittlichen Tat. „Wer meine
Gebote hat und sie hält, der wird das Le-
ben haben, der wird den Vater erkennen,
der kommt ins Reich Gottes." Wir sind
Gott nie näher als im Augenblick, wo wir
gut sind. Wenn auch dazu noch unser Er-
lebnis, unsere Erkenntnis kommt, so können
wir doch Gott nie seelisch noch näher kom-
men.

Die praktische Durchführung der Ethik
kommt von Gott. Warum ist denn das
nicht dasselbe? Förster sagt: „Die Er-
klärung des Sittlichen ist noch keine
Inspiration zum Sittlichen." Das
ist vielleicht das Erschütterndste, was wir
an tragischen Erkenntnissen haben. Woher
kommt dieser Zwiespalt? Der tiefste Grund
liegt in unserer Zerissenheit. ES sind zu
viele Faktoren, die auf uns einwirken. Der
Mensch ist ein Getümmel von vielen einan-
der widerstreitenden Kräften. Das sittliche
Gute muß streiten wider alle relativen,
kleinlichen, egoistischen Regungen in unserm
Wesen. Sittliche Höchstleistungen gibt es
verhältnismäßig selten. Jeder Mensch muß
von sich selber gestehen: Es wütet ein dop-
peltes Gesetz in meinen Gliedern; das Gute,
das ich sehe, das tue ich nicht. Ein zeit-
genössifches Urteil lautet: Jedes Menschen-
herz, auch das beste, ist halb ein Tier, halb
ein Narr.

Wie können wir nun den sittlichen Im-
perativ zum Siege führen? Welches sind
die Kräfte, die uns stärken? Die Vorfiel-
lungen von Lust und : Unlust helfen uns



nicht. Es gibt freilich Menschen, die aus
kluger Ueberlegung handelnd, einen Wunsch
trotz großer Lust nicht voreilig sich erfüllen,
im Gedanken an den eigenen Vorteil, Diese
werden berechnende Bestien. Der gesell-
schaftliche Nutzen, die Staatsraison, die
unter Umständen ein sittliches Handeln von
ziemlicher Höhe herbeiführen, auch sie kön-
nen keine absolute Tragkraft herbeiführen,
sobald der Mensch fragt: Warum muß das
so sein, was habe ich davon, wozu hat sich
die Menschheit geopfert? Die Vorstellungen,
die uns zum Siege führen sollen, dürfen
nicht abstrakt sein. Daß wir innerlich da-
durch frei, ein ganzer Mensch, eine geistige
Persönlichkeit werden, diese abstrakten Be-
griffe erscheinen uns immer zu sehr als
Illusion. Wir müssen aber, um die abso-
luten Gebote zu erfüllen, eine konkrete und
objektive Wirklichkeit über uns haben. Die
religiösen Kräfte haben nun diese
Eigenschaften. Die Kräfte des Christentums
sind gegründet in Gott. Es gibt nichts
Konkreteres als Gott, diese große Kraft und
Persönlichkeit.

Wie ist es nun mit diesen religiösen
Kräften; sind sie zureichend, sind sie allein
zureichend, eine sittliche Höherbildung zu
bewerkstelligen? Viele sittliche Menschen
sind nicht religiös orientiert; woher aber
kommt ihre sittliche Kraft? Die Mensch-
heit hat im Laufe der Zeiten so viel reli-
giöse Kräfte in sich hineingesogen; jedes
Individuum ist davon durchtränkt und steht
unter religiösen Einflüssen, deren es nicht
bewußt ist. Noch nie gab es ein religions-
loses Geschlecht. Umgekehrt sind die reli-
giösen Kräfte auch nicht überall wirksam.
Die Schuld trifft dann allerdings nicht das
Religiöse an sich, sondern sie liegt bei der
unzulänglichen Mitwirkung des
Menschen; denn alles ist auf unsere freie
Entscheidung gestellt. Weitere Gründe sind
physische Minderwertigkeit und Mangel an
der Nahebringung des Religiösen. Es ist
sehr schwer, den Menschen in das Religiöse
tiefer einzuführen. Der Erzieherberuf in
Familie und Schule verlangt wohl das
meiste an seelischer Begabung, an Einfüh-
len, an praktischer Psychologie. Der Er-
zieher muß sich in die Seele des Kindes
einschmiegen können, in ihr leben, wenn er
einen Menschen gestalten soll.

Warum ist nun die katholische Religi-
osität bedeutend für die sittliche Hebung?
Sie muß uns sittlich heben: I.Wegen ihrer
Objektivität. Objektivität ist das eigent-

lichs Geheimnis unseres Fortschrittes. Sitt-
lichkeit ist eigentlich nichts anderes als ein
Hinausgehen über das eigene Ich.

2. Wegen ihren Kontinuität. Das
religiöse Leben bewegt sich gleichsam zwi-
schen Polen, zwischen Unterordnung und
Selbsttätigkeit, zwischen Gehorsam und Liebe,
zwischen mir und allen andern. Auch der
sittliche Mensch muß beständig den Ausgleich
finden zwischen Gesetz und Liebe, zwischen
den andern und dem eigenen Ich.

3. Das Christentum ist im tief-
st en Wesen Persönlich keitskult^; es

hat die Persönlichkeit Gottes auf die Spitze
getrieben. Persönlichkeit ist auch im Sitt-
lichen das Entscheidende, das Hinreißende,
das Lebendige. Was wir an sittlichen Wer-
ten in uns haben, das verdanken wir denen,
die auf uns eingewirkt haben in Eltern-
hauS und Schule. Der stärkste Beweggrund
zum sittlichen Handeln ist Gott. Rabin-
dranath Tagore gibt uns eine wunderbare
Definition dieses letzten Motivs des Sitt-
lichen:

.Du meines Lebens Leben, immer werde
ich mich bemühen, rein meinen Leib zu er-
halten, wissend, daß auf meinen Gliedern
dein Hauch ruht. „Ich will gut sein,
weil Du gut bist, o Gott."

In zwei Fällen ist das Religiöse ent-
scheidend, da, wo das sittliche Gute neu
geschaffen werden muß, in der Jugend und
im sittlichen Genie. Das Kind ist wohl der
größte Künstler, den es gibt. Es schafft
sich die Welt, in der es später leben soll.
Das Schicksal eines Menschen wird wohl
meistens gefällt bis zum 10. Jahr. In
dieser Zeit aber gerade muß das Kind be-

rührt werden von Kräften, die auf das
Sittliche zeugend wirken, die den Funken
werfen in die Kindesseele. Das kann nur
eine Religion tun, die selbst lebendig ist
und so empfängliche Menschen schasst. Das
Christentum ist in seiner gewaltigen Gestalt
nichts anderes als Empfänglichkeit, eine
Aufgeschlossenheit; es ist der Gegensatz zu
dem Uebersättigten, Blasierten, in sich Ver-
bohrten. Unsere heutigen Großstadtmenschen,
die über nichts mehr staunen können, die
nicht mehr empfangen können, die satt, ab-
geschlossen, müde sind, denen keine Ehrfurcht,
keine Gemeinschaft liegt, die individualistisch
sind bis zum letzten Atom, solche Menschen
können keine Inspiration haben nud sich

nicht mehr begeistern. Hier liegt anch der
tiesste Grund, worum die moderne Mensch-
heit keine schöpferische Kunst hat. Sie ist


	Religion, Ethik und Schule

