
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 7 (1921)

Heft: 32

Artikel: Sophofles' Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums

Autor: Egger, P.F.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein letztes Bild.
Der Ton des Steibeglöckleins zittert

durch die Hallen eines Dominikanerklosters.
Ein Bruder, der vor vielen Jahren das
Gelübde abgelegt: „Ich verspreche Gott,
der seligsten Jungfrau Maria und meinem
Obern Gehorsam bis zum Tode," rüstet sich

zum letzten Gange. Aus seinem brechenden
Auge flammt der Wunsch: „Heim zur
Mutler!" In der Sterbezelle sinken alle
Mitbrüder, die herbeigeeilt sind, auf die
Knie und fangen zu singen an. Wie? Ein
Gesang an einem Sterbebette? Beim letzten
Ringen einer lieben Seele weint und klagt
man, und die Predigerbrüder singen? Was
muß das für ein eigenartiges Lied sein?
Das Lied ist jedem Kinde bekannt, es lautet:
t^alvo lìegiua, muter misei icorlliue, vita,
lluleeclc» et spes nostru suive, ài te
clumumu» exules lllii blevm. le
8U5pirumu» Zementes et llentes in Iiue
luerimurum vulle. I'll .lemim llene-
clietum lruetum veillrix Ini poxt Ime
exilium »xlenlle <ll elemenx, » piu,
o (iulei» viiM llluriu. Es ist das Lied
der Sehnsucht mit Vorzug, der Sang der
erdensatten Seele, die nach Jesus und Maria
dürstet, den die Söhne des heiligen Domi-
nicus ihrem Mitbruder am Sterbebette
singen. Die Sehnsucht des Scheidenden
nach der Mutter steigert sich, bis das Herz
in Liebe zerspringt und der Seele heißer
Wunsch am Herzen der Mutter in seligem
Genusse erstirbt... Wie sinnvoll ist dieser
Brauch des Predigerordens. Mit Maria
schließen die Dominikanermönche ihr Tage-
werk ab. und singen bei der zu Ehren Ma-
riens abgehaltenen Abendprozession stets
das Salve Regina. Unier dem Schutz und
Schirm der gebenedeiten Gottesmutter will

darum auch der Predigerbruder nach voll-
brachtem Tagewerk sein Leben aushauchen.

Machen wir es diesen großen Marien-
Verehrern nach. Das Salve Regina sei

unseres Lebens und Sterbens Nachtgebet.
Es werde für uns zur Himmelsleiter, auf
der wir täglich zur Mutter emporsteigen,
bis sie bei unserem letzten Salve selbst
herunterkommt und uns an ihrer Mutter-
Hand zum Himmel führt, nach dem wir
so oft an ihrem Jubelfeste sehnsuchtsvoll
Ausschau gehalten.

Noch sind wir im Tale der Tränen, im
Lande der Hoffnung Wie du, o Maria,
auf des Oelbergs Höhen deinem Sohne
voller Sehnsuckt nachgeschaut bei seinem
Aufstieg in den Himmel, so folgen wir heute
mit Aug und Herz dem wunderbaren Schau-
spiele deiner Himmelfahrt und deiner Krö-
nung zur Rechten des Vaters und preisen
in seligem Sehen und Hoffen deinen Heim-
gang zum Sohne mit den Worten einer
Seherin:
Dem Licht entgegen schwebst du, leuchtend

rein,
In sehnsuchtsvolle Liebe ganz versunken,
„Magnifikat in alle Ewigkeit"
Klingt es von deinen Lippen wonnetrunken.
Dein hehrer Blick, von keiner Schuld ge-

trübt.
Sieht schon der Heimat goldne Tore offen,
Was du geglaubt, wird nun ein selig Schauen,
Erfüllung winkt dem nimmermüden Hoffen.

Und durch den Jubelchor der Engelschar
Hört deine Seele einen Ruf ertönen:
„Komm, meine Freundin, dein Geliebter

harrt,
Dich mit dem Diadem derKönigin zu krönen."

(Leontine Ecrtrudis.)

Sophokles' Ajas,
die Tragödie des autonomen Menschentums.

Von 0i-. I. B. Egger O. 8. IZ., Rektor, Sarnen.

(Sckluß.)

II. Das Selbstmordproblem im Ajas.
Wie wir bereits gehört, stößt man sich

an dem Selbstmord des Ajas. Der
Selbstmord, sagt man, ist eines der größten
Verbrechen, ein Verbrechen, vor welchem
die menschliche Natur zurückschaudert; und
dennoch läßt der Dichter dies Verbrechen
seinen Haupthelden begehen. Das wirkt

verletzend und raubt dem Drama seinen
Wert.

Dagegen ist erstens zu sagen, daß man
gerade die schönsten Dramen der Welt-
literatur verwerfen müßte, wollte man jene
Stücke zurückweisen, in welchen ein Selbst-
mord vorkommt. Zweitens muß der
Dichter das Leben schildern wie es ist, und
im wirklichen Leben kommt Selbstmord oft



vor, und zwar nicht selten aus geringeren
Ursachen als im sophokleischen Drama,
Drittens ist damit, daß ein Dichter eine
seiner Personen sich selbst das Leben nehmen
läßt, noch lange nicht gesagt, daß er per
sönlich den Selbstmord billigen oder ver-
herrlichen wolle. Das Drama gehört eben

nicht zur subjektiven Dichtung, worin der

Dichter seine eigenen Gefühle und Anschau-
ungen zum Ausdruck bringt, sondern das
Drama gehört zur objektiven Dichtung,
worin der Dichter die Welt schildert wie
sie ist. Dem Sophokles also einen Vor-
wurf machen, daß er in seinem Drama
einen Selbstmord schildert, ist ebenso töricht,
als einem Geschichtschreiber einen Vorwurf
machen, weil er einen tatsächlich stattge
fundenen Selbstmord erzählt.

Allerdings, wäre das letzte Ziel der
Handlung die Wiederherstellung der Ehre
des Ajas, wie Wolff-Bellermann behauptet,
und der Selbstmord der Weg zu diesem
Ziele, dann verdiente Sophokles Tadel, aber
nicht deshalb, weil er in seinem Stücke sich

einen Selbstmord vollziehen läßt, sondern
deshalb, weil der Selbstmord nicht das
richtige Mittel ist, um den Zweck, die
Wiederherstellung der Ehre zu erreichen.
Auch da hat Wolff-Bellermann ein ganz
modernes Motiv in den Dichter hineinge-
tragen. Es ist das gleiche Motiv, welches
das moderne Duell eingeführt hat, daß

nämlich die verletzte Ehre vermittelst eines
Waffengangs wieder hergestellt werden kann.
Aber sowohl beim Selbstmord als auch beim
Zweikampf ist der Wasfengebrauch ein un-
geeignetes Mittel, die Ehre wieder her-
zustellen, denn es fehlt die Proportio-
nalität, das richtige Verhältnis. Die
Waffe, womit jemand sich selbst das Leben
nimmt, oder einen anderen tötet oder ver
wundet, ist ein physisches Instrument, die
Ehre aber ist etwas Geistiges, das nur auf
geistigem Wege, wie durch Zurücknahme
der Beleidigung, durch Abbitte, Richter-
spruch usw. wieder hergestellt werden kann.
Ferner wird durch Selbstmord das Leben
des Menschen vernichtet, also die Wieder-
Herstellung der Ehre verunmöglicht, weil
eben der Mensch, der Träger der Ehre, aus
der Welt geschasst ist. Endlich ist der Selbst-
mord des Menschen eine Handlung, durch
welche der Mensch sich selbst am tiefsten
entehrt. Also, weit entfernt, durch diese

Handlung seine Ehre wieder herzustellen,
raubt sich der Mensch vielmehr das Fünk-
chen Ehre, das er noch besitzt, macht sich

ehrlos. Also auch von diesem Standpunkt
aus ist die These von Wolff-Bellermann zu
verwerfen.

Ist aber das Ziel des Dramas, wie
wir oben gezeigt haben, die Wiederher-
stellung der Ehre der Götter durch Be-
strafung der autonomen Gesinnung des Ajas,
dann ist der Selbstmord des Haupthelden
ganz und gar gerechtfertigt.

Es ist nämlich ein immer wiederkehrender
Gedanke sophokleischer Moral: „Gott straft
den Hochmut des Menschen," „ZeuS haßt
über alles das Prahlen einer großspreche-
rischen Zunge" heißt es in der Antigone
(127 f.). Aehnlich wie Ajas hatte auch

Kapaneus „eine Gesinnung, die nicht dem
Menschen gemäß ist". Auf seinem Zuge
gegen Theben sprach er das übermütige
Wort: „Mag es Gott wollen oder nicht,
ich werde die Stadt zerstören." (Aesch, Hept.
406), Zur Strafe für dies übermütige
Wort schleudert Zeus den stolzen Prahler
mit des Blitzes Strahl von den Mauer-
zinnen zur Erde herab (Ant. 131 ff.). Als
oberste Gottheit mußte Zeus so handeln.
Denn wenn sich der Mensch in übermütiger
Weise gegen Gott erhebt, sich Gott gleich-
setzt, dann entsteht eben die Frage: Wer
soll Gott sein, das vollkommenste, höchste
Wesen oder der Mensch in seiner physischen
und geistigen Beschränktheit, Wenn Gctt
wahrhaft Gott sein will, d, h, unumschränk-
ter Herr über die Geschöpfe, dann muß er
seine Oberherrschaft wahren und darf das
Geschöpf gegen sich nicht aufkommen lassen.

Ist der Mensch auch noch so sehr mit kör-
perlichen und geistigen Vorzügen ausge-
stattet, so darf er sich doch nie gegen die
Gottheit erheben, sondern muß diese Gaben
als Geschenke Gottes anerkennen. Ganz
richtig sagt diesbezüglich Wolff-Bellermann:
„Wer auf seine eigene Kraft trotzig pocht
und wähnt, daß der Erfolg ihm nicht fehl-
schlagen könne, ohne zu bedenken, daß wir
immer und überall in Gottes Hand sind
und weder unsere körperlichen noch unsere
geistigen Kräfte einen Augenblick ohne seinen
Willen regieren können, der wird an seiner
frevelhaften Einbildung notwendig zu Grunde
gehen,"

Das ist der Fall des Ajas. „Es handelt
sich," sagt Wolfs Bellermann weiter, „um
die Gesinnung des Ajas gegenüber einer
höheren, leitenden Macht, und wir erfahren,
daß ihm hier dasjenige Bewußtsein der Un-
zulänglichkeit jeder irdischen Kraft und Größe
fehlt, welches nach der tief sittlichen und



religiösen Anschauung unseres Dichters
keinen Menschen, und wäre er der stärkste
und glücklichste, verlassen darf." Aber wäh-
rend die Gottheit übermütige Menschen,
wie z, B, die himmelstürmenden Titanen,
direkt mit dem Tode bestrast, führt sie in
das Leben des Ajas zwei Ereignisse ein,
die gemäß seinem Charakter naturnotwendig
zu seinem Tode führen müssen. Diese zwei
Ereignisse sind : Die Verweigerung der Waffen
des Achilles und die Vereitelung des Rache-
planes gegen die beiden Atriden und Odys-
seus. Nach diesen beiden Ereignissen ist
für Ajas ein ehrenvolles Leben nicht mehr
möglich und deshalb sucht er einen nach
seiner Auffassung ehrenvollen Tod, den Tod
durch Selbstmord. Wie im Leben, so ist
er auch im Sterben autonom, er will nicht
warten, bis die Gottheit das Gesetz des
Todes an ihm vollzieht, sondern er gibt
sich selbst den Tod, indem er sich unab-
hängig von der Gottheit als Herr über sein
Leben betrachtet.

Wir haben gesagt, daß Ajas nach dem
Eintreten der beiden erwähnten Ereignisse
seinem Charakter gemäß nicht mehr
leben kann. Mit ungemein feiner Psycho-
logie hat Sophokles den Selbstmord aus
der Natur seines Helden herausentwickelt.

Der Grundzug im Charakter des Ajas
ist der Stolz, ist ein überspanntes Ehr-
gefühl, ist ein nimmer ruhender Drang
nach Auszeichnung und Ruhm. Ruhm-
gekrönt ist sein Vater Telamon von Troja
zurückgekehrt, daß er als Sohn Telamons
ruhmlos nach Hause zurückkehren soll, dieser
Gedanke ist ihm unerträglich. Wie der
Vater ein Hort der Achäer war und sich

in ungezählten Schlachten unsterblichen
Ruhm erwarb, so soll auch sein Sohn
Eurysakes ruhmvoll dastehen und ein Ab-
bild des Heldensinnes seines Vaters sein.
„O Kind," ruft er ihm zu, „mögest du
glücklicher sein, als der Vater, im übrigen
aber ihm gleich, dann dürstest du nicht feige
sein." (560 f.). Das jahrelange Kriegs-
Handwerk hat seinen Sinn verroht, so daß
er für die zarten Seiten des Lebens nicht
empfänglich ist. Den liebevollen Zuspruch
seines treuen Weibes Tekmessa fertigt er
barsch mit den Worten ab: „O Weib,
Schweigen ist der Weiber Zier" (293). Wie
der Vater so soll auch der Sohn in rauher
Kriegszucht herangezogen werden, damit er
nicht aus der Art schlage (548 f.) und den
Feinden des Vaters zeigen könne, wer er
sei und wessen Sohn (557 f.).

In seinem ästhetischen Kommentar zu
Sophokles setzt I)r. Adolf Müller Eury-
sakes, den Sohn des Ajas in Parallele mit
Astyanax, dem Sohne des Hektor am
Ende des sechsten Buches der Jlias und
spielt Homer gegen Sophokles aus, indem
er sagt: „Wie trifft Homer die Kindes-
natur, wenn Astyanax vor dem schrecklich
nickenden Helmbusch des Vaters in Geschrei
ausbricht. Den Ajassohn aber kümmert
der gräßliche Anblick der eben beendeten
Schlächterei, die blutigen Hände seines
Vaters nicht. Das ist entweder Unnatur
oder Stumpfsinn, mag man auch einwenden,
daß Eurysakes etwas älter zu denken ist
als Astyanax und als Lagerkind schon mehr
Blut gesehen haben wird."

Das heißt dem Sophokles schwer Unrecht
tun und seine Intentionen ganz und gar
verkennen. Uebrigens hat Sophokles selbst
es ausdrücklich motiviert, warum Eurysakes
vor blutigem Anblick sich nicht fürchtet,
indem er Ajas zu Tekmessa also sprechen
läßt: „Heb ihn empor, heb ihn hieher, denn
er wird beim Anblick eines solchen neu-
angerichteten Blutbades nicht erschrecken,
wofern er wirklich väterlicherseits der
meine ist." (545 f.). Es ist also nicht „Un-
natur oder Stumpfsinn", sondern voll und
ganz Natur und bewußter Sinn von Seite
des Eurysakes, wenn ihn die Blutszene kalt
läßt, denn im Sohn spiegelt sich der Vater.
Eurysakes ist Fleisch vom Fleische des Ajas
und Blut vom Blute des Ajas, er ist aus
dem nämlichen harten, rauhen Stoff ge-
formt wie der Vater. Das will uns der
Dichter sagen und nichts anderes.

Diesen stolzen, ehrgeizigen, rauhen und
stahlharten Charakter trifft nun das oben
geschilderte Los der Zurücksetzung und
Verdemütigung. Nun gibt es für ihn
naturgemäß keinen anderen Ausweg als
den Tod. Seinen Eltern kann er nicht vor
die AugeruZreten, dem Griechenheer, dem
er so treu gedient, kann er sich auch nicht
mehr zeigen, er wünscht es vielmehr aus
der Welt (844). Aehnlich wie Achilles in
der Jlias seinem verletzten Ehrgeiz Tausende
seiner bisherigen Kriegsgefährten opfern
läßt, so kennt auch das Rachegefühl des
Telamoniers keine Grenzen, er möchte am
liebsten nicht bloß die beiden Atriden und
Odysseus, sondern das ganze Heer, das doch

unschuldig ist, niedermetzeln l390). Selbst
von der leblosen Natur fühlt er sich ver-
lassen und gehaßt. Jlion, für dessen Er-
oberung er so oft sein Leben einsetzte, schaut



380

nun mit Schadenfreude auf ihn herab, und
die troischen Auen, in denen fo oft fein
Kriegsruf ertönte, Haffen ihn (459), Noch
kommt ihm der abenteuerliche Gedanke, vor
den Wall von Troja zu stürmen und dort
im Einzelkampfe den Tod zu suchen, allein
damit würde er den Atriden eine Freude
machen und das darf nicht fein. Er, der
so viele kaltblütig dahin gemordet, kann
sich schließlich auch selbst den Tod geben.

So ist der Tod des Ajas eine not-
wendige Folge des Charakters des Ajas,
und Sophokles hat den Selbstmord seines
Haupthelden mit psychologischer Meisterschaft
motiviert. Den Göttern hat sich Ajas
nicht unterworfen, zur Strafe dafür muß
er sich seiner eigenen Leidenschaft unter-
werfen, an der er seinen Meister findet.
Seinen erbittertsten Kriegsfeinden ist Ajas
Meister geworden, seiner eigenen Leiden-
schaft aber wird er nicht Meister. Schön
sagt diesbezüglich Ovid:
„Ileatora, c^ui 8«Ius> czui lerrum ignem-

csue 4ovam<qu(z
tUmtinuil Ulliaim, nimm nun mmtinet

iruin
Inviclnnnjuu virnrn vincit llulor,

d. h.:
Und der Hektor allein, der oftmals Eisen

und Feuer
Ja Jupiter selber trotzte, kann Stand nicht

halten
Dem Zorn. Ihn, den keiner besiegte, be-

siegt der Schmerz." (Met. 384, ff.)

Es ist ganz im Sinne des Sophokles,
wenn Ovid den Ajas sagen läßt: „Niemand
soll Ajas überwinden können als Ajas selbst,"
(490). So bleibt Ajas sich konsequent
bis in den Tod, auch im Tode ist er au
tonom, niemand soll das Gesetz des Todes
an ihm vollstrecken, weder ein Gott noch
ein Mensch, sondern ausschließlich er selbst.

Daß Sophokles persönlich den Selbst-
mord nicht billigt, das geht aus dem
Stücke klar hervor, indem er die Verderb
lichen Folgen desselben für seine Familie
und für seine salaminischen Kriegs-
geführten in den beweglichsten Farben
schildert. Man lese die rührende Rede der
Tekmessa, worin die reiche phrygische Königs
tochter ihrem Manne zu zeigen versucht,
daß sein Tod für sie Sklaverei und für
ihren Sohn Eurysakes Verwaisung bedeutet.
Ebenso ruft Tekmessa ihrem Gatten die
Schande in Erinnerung, die er seinem alten
Vater und seiner frommen Mutter bereitet,

welche oft zu den Göttern betet, daß der
Sohn lebend nach Hause zurückkehren möge
(509). Aber auch Ajas selbst fühlt den
Schmerz, den er seinen Eltern durch die
unselige Tat bereitet, Ihnen gilt sein letzter
Abschiedsgruß:
„Du aber, der du am Himmel hoch den

Wagen lenkst,
Erblickst du meiner Väter Land, o Helios,
So zieh der Rosse goldgesäumte Zügel au
Und tu das Schicksal, das mich traf und

meinen Tod
Dem greisen Vater und der armen Mutter

kund.
Wohl wird die Unglückselige, wenn ihr diese

Kunde wird,
Lauten Wehruf in der ganzen Stadt er

tönen lassen.
Aber es hat keinen Sinn, derlei Klagen

eitel nachzuhängen,
Nein, rasch entschlossen sei das Werk be

gönnen," (845 ff,)

Ebenso läßt der Dichter den Chor an
zahlreichen Stellen tiefe Trauer um das
Schicksal seines Herrn äußern. Nur eine
sei hier angeführt:

„Weh um die Heimkehr mir,
Uns auch mordetest du,
Herr, die Genossen der Fahrt!" (900 ff,)

Auch dem Grauen, das jedermann
beim Anblick eines Selbstmörders empfindet,
leiht der Dichter ergreifenden Ausdruck,
indem er Tekmessa also sprechen läßt:
„Kein Auge soll ihn schauen! Ich verberg

ihn ganz
In dies Gewand ihn eingehüllt, denn keiner,

selbst
Kein Freund, ertrüge diesen Anblick, wie

zum Munde quillt
Hervor in schwarzen Strömen ihm sein Blut

und
Aus der Purpurwunde, die er selbst sich

schlug
Du stolzer Held, wie liegst du da so jammer-

voll
Daß selbst ein Feindesauge dich bejammern

muß." (9l5ff.)
Und den Teukros, den Halbbruder und

Waffengefährten des Ajas, läßt der Dichter
vor der Leiche also sprechen:
O herbe Schau! Qualvolles, schmerzen

reichstes Bild!
Wie keines noch im Leben je mein Aug

erblickt
Hebt weg die Hülle, laßt schauen mich mein

ganzes Leid!



33,

O grauser Anblick! Wildverwegne Schreckens
tat!

Wie hast du sterbend mir so viel des Grams
gesät! (992)

Zwei Sätze, die wir oben aufgestellt
haben, finden im Angesichts der Leiche des

Ajas ihre Bestätigung und widerlegen die
Auffassung Wolff-Bellermanns vom tra-
gischen Konflikt und der Schuld des Ajas.

Erstens, der Satz, daß nicht die Rache
des Ajas gegen die Atriden und Odysseus
der Ausgangspunkt des tragischen Konfliktes
ist, sondern der Streit um die Waffen den
Achilles. Der Dichter läßt nämlich des
Chor sagen i

.Ach, unsägliches Weh säte der Unglückstaq,
Als sich erhob der Gewaltigen Streit
Um des Peliden gepriesene Wehr." (933 sf.)

Zweitens, der Satz, daß der Tod des

Ajas ein Strafgericht der Götter ist. Tek-
messa sagt:
„Nicht stünde es hier so, würs der Wille

der Götter nicht.
Pallas Athene wars, Zeus furchtbare

Tochter,
Die um des Odysseus willen dieses Leid

gepflanzt." (950 ff.)

Und an einer anderen Stelle:
.Durch Götter fiel er, nicht durch Feindes

Hand." (970)
So fügt sich der Selbstmord des Ajas

harmonisch in das Ganze ein. Er ist nicht
Hauptzweck, sondern nur Mittel zum Zweck.
Er soll nämlich zeigen, daß der Mensch,
der sich von der Gottheit nicht beherrschen
läßt, unter die Tyrannei seiner eigenen
Leidenschaft gerät und durch dieselbe zu
Grunde gerichtet wird. Daß ein Menschen-
leben vernichtet wird, um die Ehre eines
Menschen wieder herzustellen, ist moralisch
nicht erlaubt, weil das Leben des Menschen
höher steht als seine Ehre und der Zweck
tatsächlich doch nicht erreicht wird, daß aber
ein Menschenleben verschwindet, um die der

Gottheit entrissene Ehre wieder zurückzu-
geben, das ist moralisch erlaubt und gerecht-
fertigt, denn die Ehre der Gottheit steht
höher als ein Menschenleben.

Große Dichter schaffen Gestalten von
allgemein menschlicher Bedeutung, die
über die nationalen und zeitlichen
Schranken hinausragen und übernatio
nalen und säkularen Wert besitzen. Eine
solche Figur hat auch Sophokles in seinem
Ajas geschaffen. „In Sophokles Ajas,"
schreibt Karl Otfried Müller in seiner
Literaturgeschichte (I. Bd. 570), „zeigt sich

das ausnehmende Vermögen des Dichters
in einem durchaus eigentümlichen Char akter,
der nur sich selbst gleich ist. zugleich ein
Bild der Menschheit von einer allgemeinen
Giltigkeit aufzustellen." Im philosophischen
Schlußteile seines Prologs hat der Dichter
die Gestalt des Ajas aus den engen Rahmen
des Griechentums herausgenommen und
in das allgemein Menschliche hinaufgehoben.
Ajas ist das Drama von den Grenzen des

Menschlichen, von der Beschränktheit des
menschlichen Daseins. Sobald der Mensch
diese Grenzen überschreitet, die Schranken,
die ihm die Gottheit gezogen hat, durch-
bricht, so muß er das an sich selbst büßen,
er geht an seiner Leidenschaft zu Grunde.
Wie Macbeth und Wallenstein an ihrem
Ehrgeiz zu Grunde gehen, so geht Ajas an
seinem Zorn, an seiner Rachsucht, an seinem
unbändigen Stolze zu Grunde. Der Mensch
ohne Gott, losgelöst vom göttlichen Gesetze

und auf sich selbst gestellt, gesetzgeberisch
nach eigener Laune und Willkür, kurz der
autonome Mensch, wird zur tragischen
Gestalt, und so ist Sophokles' Ajas das
nie ausgesungene Lied von der Au-
tonomie des Menschentums, das auch
heute noch seinen aktuellen Wert besitzt und
immer aktuell sein wird, so lange es eine
Menschheit gibt.

Mein Freund! Beeilen Sie sich, den Snbskriptions-
Schein für „Mein Freund" unverzüglich dem Verlag Otto Walter
A.-G. in Ölten ausgefüllt einzusenden!

Haben Sie die Reisekarte des katholischen Lehrervereins

pro 1921 schon bestellt? (23 Ermäßigungen, 44 Sehenswürdigkeiten.)
Wenn nicht, dann wenden Sie sich sofort an Herrn Seminarprofessor

W. Arnold, Zug. (Preis Fr. 1.50 plus Porto.)


	Sophofles' Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums

