
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 7 (1921)

Heft: 31

Artikel: Sophofles' Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums
[Fortsetzung]

Autor: Egger, P.F.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-533410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-533410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7. Jahrgang Nr. 3s. 4. klug. IS2I

§chweizer-§chule
Wochenblatt der katholischen Schulvereinigungen der Schweiz.

ver „pädagogischen vlätter" 28. Jahrgang.

5ür die

Schristleitung des Wochenblattes:
I. Troxler. Prof., Luzern, Billenstr. 14

21.66 Telephon 21.66

Beilagen znr Schweizer-Schule:

Volksschule — Mittelschule
Vi« Lehrerin

Druck und Versand durch die Geschäftsstelle
Eberle à Rickenbach, Einsiedeln

Jnseratenannahme: Publicttas Luzern
Schweizerische Annoncen-Expedition Mtien-Velellschast

Jahres preis Fr. 10. bei der Post bestellt Fr. 10.20
«Check IX o,l97> «Ausland Portozuichlagp JnsertionspreiS: 1b Rp. per mm Ispaltig.

Inhalt: Sophokles' Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums. — Himmelserscheinungen.
4 Hrn. alt Konrektor Alois Güntensperger. — An die Heimat. — Schulnachrichten. — Inserate.

Beilage: Mittelschule Nr. b (philologisch-historische Ausgabe).

Sophokles' Ajas,
die Tragödie des autonomen Menschentums.

Von vr. I. B. Egger 0. 8. v., Rektor, Tarnen.

(Fortsetzung.)

In Uebereinstimmung mit Athene (1I9f.)
erkennt Odysseus die Lorzüge des Ajas
neidlos an, er ist ihm der Beste der Argiver,
so viele ihrer nach Troja kamen mit Aus-
nähme des Achilles (1340 f.), er ist ihm ein
edler Mensch (1355), er zählt ihn unter die
besten Männer (>330). Ajas aber ergeht
sich in den gemeinsten Schmähungen gegen-
über seinem eingebildeten Feind. Er nennt
ihn einen durchtriebenen Fuchs (103), das
Instrument alles Schlechten (379 f.), den
abgefeimtesten Schmutzian im Heere (331),
den listigsten feindlichen Spitzbuben (337 f.),
seinen Ränkeschmied (445) und Schädiger
(573). Diese Beschimpfungen sind nicht
leere Worte im Munde des Telamoniers,
fondern er verleiht seinem Haß gegen den
Laertiaden auch durch die Tat grimmigen
Ausdruck. Odysseus soll nicht einfach sterben,
sondern zuvor mit den ausgesuchtesten Mar-
tern gepeinigt werden. Er soll an eine
Säule gebunden und so lange gegeiselt
werden, bis sein Rücken blutig erscheint
(110 und 240). Diesen Plan vermag nicht
einmal die Bitte der Göttin Athene aus
seinem rachedürstenden Herzen zu reißen,
so stark hat er sich in seinem obstinaten
Wesen auf denselben festgelegt (111 ff.).

Odysseus ist demütig und bescheiden.
Er vertraut nicht auf seine eigene Kraft,
noch pocht er auf seinen eigenen Wert, son-
dern er vertraut sich in allen Lagen der
Vergangenheit und Zukunft der leitenden
und führenden Hand der Göttin Athene
an (35). Athene ist ihm die liebste der
Gottheiten (14), sie ist ihm die liebe Herrin
(33). Die Feindschaft hat in seinem Herzen
keinen Platz, sie muß der Tugend weichen
(1357), Hartherzigkeit ist ihm verhaßt (1301).
Als ihm Athene mit den Worten: „Das
süßeste Lachen ist ja das Verlachen der
Feinde" nahelegt, sich an seinem Tod-
feind zu rächen, weist Odysseus diese Zu-
mutung zurück, ja er will seinen Todfeind
nicht einmal im Zustand des Wahnsinns
sehen, Zeuge dieser gefallenen Größe sein.
(74 ff). Es wandelt ihn vielmehr Mitleid
an, daß sein Gegner in unheilvolle Schuld
verstrickt ist, es kommt ihm eben die Wandel-
barkeit des irdischen Glückes in den Sinn,
auch ihn könnte, weil er ein Mensch ist,
das gleiche Los treffen (121 ff.).

Ganz anders Ajas. Er rühmt sich, sein
Schwert in das Heer der Argiver getaucht
zu haben (95 f.), dem Oberfeldherrn Aga-
memnon, den er in der Gestalt eines Widders



318

vor sich zu haben glaubt, schlägt er den

Kopf ab, reißt ihm die Zunge heraus und
wirft sie auf die Erde (238 f.). Wenn man
einwendet, Ajas habe als Wahnsinniger
seiner Rache in Wort und Tat Ausdruck
verliehen und sei in diesem Zustand nicht
zurechnungsfähig, so ist zu bemerken, daß
er auch als Besonnener seinen glühenden
Haß gegen die Atriden und Odysseus be-
kündet. Er will sie zuerst töten und dann
sich selbst das Leben nehmen (390). Ja
nicht bloß die Feldherren, das ganze grie
chische Heer soll zugrunde gehen. Das ist
sein letzter Herzenswunsch, bevor er sich ins
Schwert stürzt:
„Als Helferinnen ruf ich euch, ihr ewigen
Jungfrauen an, die jedes Leid der Sterb-

lichen schauen,
Euch Erinyen, ihr hehren, weitausschreiten-

den,
zuzusehen, wie elend ich sterben muß
Durch der Atreussöhne Schuld,
Durch böses Schicksal rafft hinweg die Böse«

wichter
Die Allverderber! Wie sie mich von eigner

Hand
Hinfallen sehen, so mögen sie vom eignen

Blut,
Von ihrer Liebsten Hand gemordet, unter-

gehen.
Erinyen, kommt, schnellfüßig, rachelechzend,
Eilet, schonet nicht des ganzen Heeres!"

(835 ff,).
Im Gegensatz zu Odysseus wird Ajas

nicht müde, seine Person mit ehrenden
Epitheten zu schmücken. Er nennt sich den

kühnen, beherzten Ajas, den unerschrockenen
in feindlichen Schlachten (364 f.), er nennt
sich einen Mann im Heere, wie Troja noch
keinen aus Griechenland hat kommen sehen
und ist sich bei dieser Einschätzung bewußt,
.ein großes Wort" auszusprechen (422 ff.).
Nachdem ihn die Götter so gestraft und ge-
demütigt haben, ist er den Göttern nichts
mehr zu leisten schuldig (589 f.).

So erscheint es als ganz gerechtfertigt,
daß die Waffen des Achilles nicht dem Ajas,
sondern dem Odysseus zugesprochen wurden,
.Die Götter lieben die Guten und hassen
die Bösen" (132 f.). AjaS hat sich gegen
die Götter vergangen, indem er sich in
frevlem Uebermut gegen sie erhob. Darum
strafen ihn die Götter dadurch, daß sie die
Stimmen der Richter gegen ihn entscheiden
lassen, OdysseuS erkennt die überragende
Stellung der Götter und die menschliche
Nichtigkeit an, darum ist er der Liebling

der Götter und wird von ihnen mit den
Waffen des Peliden belohnt. Auch vom
rein menschlichen Standpunkt aus erscheint
Odysseus als der würdigere Bewerber, Denn
ihn ziert nicht bloß Tapferkeit und männ-
liche Kraft wie den Ajas, sondern auch über-
legene Weisheit und Mäßigung, die zum
Versöhnen und Verzeihen bereit ist. Da gelten
die Worte, die der Dichter den Agamemnon
sprechen läßt:
„Nicht Männer mit breiten Schultern und

mit weitem Rücken
Bilden vor allem die sicherste Gewähr,
Sondern die Klugen haben überall die Ober-

Hand,
Der Stier mit mächtgen Seiten schreitet

ohne Fehl
Gelenkt von schwacher Geisel seinen Weg

(1250 ff,).
Wie der Geist höher steht als der Körper,

so ist auch die geistige Kapazität höher ein-
zuwerten als die physische Kraft. Auf Ajas
und Odysseus lassen sich deshalb die Worte
des Horaz anwenden:

„Vis ccmsili expers mole ruit 8ua,
Vim tomporalam cki <>unc>ue provelmnt
In ma jus, Idem (xlora vires
Omne nelas auimci moventes.

D. h.:
Kraft ohne Weisheit stürzt durch eigene

Wucht
Kraft, mit Maß gepaart, bringt auch die

Gottheit zu Ehren,
Sie haßt aber Kräfte, die sinnen
Auf alles, was unerlaubt ist,"

(Od, III, 4, 65 ff.).
Damit ist auch die Herbheit des Prologs

gerechtfertigt, Wolff-Bellermann findet es

„beleidigend für unser Gefühl", wenn die
Göttin im Prolog „in niedriger und selbst
hämischer Weise ihrem Haß freien Lauf zu
lassen und geradezu Hohn auszuüben scheine,
wenn sie z. B. den Wahnsinnigen in seine
irren Vorstellungen und Leidenschaften nur
noch mehr hineinhetze und ihm zurufe, er
solle nur seinem Feinde nichts von seiner
grausamen Rache schenken usw.". Allein
es heißt ja gerade am Schluß des Prologs:
„Die Götter hassen die Bösen" (131 f.).
Damit ist das Verhalten der Athene gegen
Ajas im Prolog selbst motiviert. Ebenso ist
im philosophischen Teile des Prologs die

Nichtigkeit alles menschlichen Wesens gegen-
über der Macht der Götter scharf hervor-
gehoben (131 f.). Diese Nichtigkeit findet
im Prolog eine ergreifende, ja erschütternde



Illustration. Ajas, der ganz auf seine eigene
Kraft vertraut, ist. ohne es zu wissen, ganz
im Banne der Göttin, die sich sarkastisch
seine „Mitkämpferin" nennt (90). Er, der
sich nie um die Göttin gekümmert, erschwingt
sich sogar zu einem inbrünstigen Gebete zur
Göttin: „Dich aber flehe ich darum an, mir
immer als eine solche Bundesgenossin zur
Seite zu stehen" (117). Der große Held
sinkt in den Händen der Göttin zu einer
leeren Puppe herub, mit der sie nach Be-
lieben schaltet und waltet. Lebhaft wird
man da an das Sprichwort erinnert:
!9ous perckeie vult, ctementat, wen Gott
vernichten will, dem nimmt er den Verstand".
Darum ruft Athene dem Laertiaden nach
dem Verschwinden des Ajas in sein Zelt
die Worte zu: „Siehst du, OdysseuS, wie
groß die Macht der Götter istl"(tl9). Mit
diesen Worten soll die göttliche Allmacht
gegenüber der menschlichen Ohnmacht hervor-
gekehrt werden.

Daraus geht auch hervor, was von dem
Einwand zu halten ist, den Wolsf-Beller-
mann anführt: „Ein Punkt des Dramas
hat für die Empfindung des Lesers etwas
Abstoßendes, das Verhalten der Göttin
Athene. Man findet, die Göttin erscheine
kleinlich und höchst ungöttlich, da sie eine
Art persönlicher Rache gegen Ajas ausübe;
hebe doch der Dichter m Kalchas' Worten
auSdrückllich hervor, daß Ajas durch seine
stolze Abweisung sich den „unholden Zorn"
der Göttin zugezogen habe. Also weil der
Held einmal im edlen Hochgefühle seiner
Kraft, ihre Hilfe entbehren zu können meinte,
worin er außerdem recht gehabt habe, da
er ja stets siegreich und ruhmvoll gekämpft,
stürze sie ihn nach Jahren in gräßliche Er-
niedrigung, aus der der unglückliche Mann
keinen Ausweg finde als den Tod."

Aber Athene übt gegen Ajas keine klein-
liche Rache (sie erkennt seine Vorzüge im
Gegenteil unumwunden an) (ll.9 f.), sondern
sie handelt als die Vertreierin der Gottheit
überhaupt und straft Ajas, weil er sich

gegen die Gottheit in maßlosem Stolze er-
hoben und in törichtem Wahne die Grenzen
des Menschentums überschritten hat. Daß
aber der Dichter gerade Athene den Ajas
strafen läßt, dafür kann ein innerer und
ein äußerer Grund angeführt werden. Der
innere Grund besteht darin, daß Athene
die Göttin der Weisheit und Klugheit ist,
Tugenden, die dem Ajas mangeln, dafür
aber ihren Schützling Odysseus zieren. Für
diese Tugenden tritt Athene in die Schranken.

Der äußere Grund für das Auftreten der
Göttin Athene ist ihre Eigenschaft als Schutz-
göttin Athens, wo das Stück zur Aufführung
gelangte. Der Dichter wollte den Athenern
eine Verherrlichung ihrer Stadtpatronin vor-
führen und sie auf diese Weise für das Stück
interessieren. Daß aber Athene den Ajas
bestraft, liegt im Wesen der Gottheit be-
gründet. Gott muß das Gute lieben und
das Böse hassen, das Gute belohnen und
das Böse bestrafen, sonst ist er nicht mehr
Gott. Gott ist nämlich auch nach sopho-
kleischer Auffassung der Träger der sitt-
lichen Weltordnung. Als solcher darf
er nicht dulden, daß die göttlichen Gesetze

straflos übertreten werden, daß der Mensch
aus den Schranken des Menschentums
heraustritt und sich Gott gleichstellt. Wenn
der Mensch sich auf seine eigene Kraft stellt,
ohne zu bedenken, daß er körperlich und
geistig ganz von Gott abhängig ist, so über-
schreitet er die Grenzen des Menschlichen
und wird hiefür bestraft. Die Göttin Athene
ist also nicht „kleinlich und ungöttlich",
wenn sie Ajas bestrast, sondern sie übt
damit eine Funktion aus, die eminent
göttlich ist.

Entschieden zurückzuweisen ist auch die
Art, wie Wolff-Bellermann den oben an-
geführten Einwand wegen des Verhaltens
der Göttin Athene gegen Ajas entkräftet.
Wolff-Bellermann schreibt nämlich diesbe-
züglich: „Daß Athene den einen schützt, den
andern verfolgt, ist keineswegs eine will-
kürliche, gleichsam persönliche Neigung oder
Laune der Göttin, sondern im Grunde wird
nichts anderes damit gesagt, als daß dem
einen diejenigen sittlichen und geistigen
Eigenschaften innewohnen, dem andern
fehlen, welche zu Glück und Sieg führen
und die sich die Griechen in der Göttin'
des Rates und der Klugheit verkörpert
dachten." Und an einer anderen Stelle:
„Athene waltet ihres Amtes, ohne durch
Teilnahme an dem menschlichen Geschicke
des Helden irgendwie berührt zu sein, man
könnte von ihr lagen, was Schiller von der
Glocke sagt, daß sie „selbst herzlos, ohne
Mitgefühl, dem Schicksal die Zunge leihe".
Daß AjaS so erniedrigt ist, das ist eine
Tatsache, die sie ihm nur zur starken ob-
jektiven Anschauung bringt, ein persönlicher
Hohn liegt nicht darin." Verständlicher und
klarer ausgedrückt, ist also Athene nichts
anderes als eine Abstraktion, eine

Wiederspiegelung der Gefühle des Ajas,
keine selbständige Person, dieihm als



denkendes und wollendes Wesen gegenüber-
steht.

Gegen diese Erklärung und Auffassung
erhebt der ganze Prolog Einspruch, da in
demselben Athene und Ajas als Spieler
und Gegenspieler einander gegenüber-
stehen, die Göttin dem Telamonier gegen-
über sich nicht passiv verhält, sondern
aktiv tätig ist und in längerem Zwie-
gespräch sich mit ihm auseinandersetzt,
Wolff-Bellermann gibt dies selbst indirekt
zu, indem er sagt: „Der schneidende Ton
ihrer Worte verstärkt nur die grause Er-
habenheit dieser unvergleichlichen Eingangs-
szene. Die völlige Hilflosigkeit des Mannes,
der trotzig auf sich selbst zu stehen meinte,
konnte durch kein anderes Mittel zu so er-
schlitternder Wirkung kommen als gerade
durch den Hohn in ihren Worten, der ihm
wie Huld klingt und durch den Dank aus
seinem Munde, der uns wie Hohn klingt".
Damit ist doch gesagt, daß sich Athene und
Ajas als zwei verschiedene Personen
gegenüberstehen, und Athene nicht einfach
der Reflex, die Verkörperung der Gefühle
des Ajas ist.

Aber die Krone setzt Wolff-Bellermann
seiner philosophischen Würdigung des Pro-
logs mit der Behauptung auf: „Ein Mensch,
der so handelte und spräche, wie es Athene
tut, würde ohne Zweifel Tadel verdienen,
aber auf die göttliche Vollstreckerin des
notwendigen Schicksals findet der Begriff
menschlicher Moral überhaupt keine An-
Wendung," Die deistische Anschauung,
welche aus diesen Worten spricht, ist ganz
ungriechisch und unsophokleisch. Sie
verstößt gegen den Grundsatz des alten
Heraklit, der sagt: „Alle menschlichen
Gesetze nähren sich von dem einen, dem
göttlichen," Es gibt nach Sophokles keine

Trennung zwischen göttlicher und mensch-

licher Moral, sondern beide gehören innig
zusammen, und zwar ist die göttliche Moral
die Norm, der Maßstab der menschlichen
Moral, Die göttlichen Gesetze stehen nach
sophokleischer Moral höher als die mensch-
lichen. Die Antigone des Sophokles
huldigt dem Grundsatz: „Man muß Gott
mehr gehorchen als den Menschen."

Die philosophische Würdigung des Ajas
von Wolff-Bellermann ist ein Schulbeispiel
dafür, was vom modernen Schlagwort:
„voraussetzungslose Wissenschaft" zu halten
ist. Anstatt den Dichter objektiv und vor-
urteilslos in seinen Intentionen zu be-
lauschen und ihm dadurch gerecht zu werden,
trägt man moderne philosophische
Anschauungen indenDichterhinein
und macht sich so nicht bloß eines Ana-
chronismus schuldig, denn so „aufgeklärt"
wie unsere moderne Zeit war Sophokles
noch nicht, sondern verunstaltet sein Herr-
liches Werk auch zu einem Zerrbilds, Diese
modernen philosophischen Ideen, die Wolfs-
Bellermann in das Stück hineinträgt sind
folgende: Erstens: Gott ist gut und straft
den Menschen nicht, der Mensch ist so wie
so schon ein armes Geschöpf und geschlagen
genug. Zweitens: Das, was der Mensch
Gott nennt, ist nur ein Erzeugnis seines
eigenen Herzens, nicht etwas Persönliches,
das außerhalb des Menschen existiert.
Drittens: In Wirklichkeit gibt es keine
Ueberwelt, keine Uebernatur, das ganze
menschliche Leben wickelt sich im Diesseits
ab. Nach diesen vorgefaßten Ideen wird
das Ziel des Dramas nicht in die Bestrafung
des Autonomismus des Haupthelden ver-
legt, sondern in die Wiederherstellung der
verletzten Ehre des Ajas, und so der ganze
Sinn des Dramas gefälscht,

(Schluß folgt.)

Kimmerserscheinungen im August.
(Dr. I. Brun.1

Im August schiebt sich die Sonne durch die

Sternregion des Löwen wieder näher an den Aequa-
tor heran, von dem sie zu Ende des Monats nur
noch 8» entfernt ist. Die stark abnehmenden Tages-
längen bereiten die herbstliche Jahreszeit vor. Am
Sternenhimmel fesseln uns mehr und mehr die Herr-
liche Wega in der Leier, der Deneb im Kreuzbild
des Schwan« und der Athair in der Brust des

Adler«.

Von den Planeten steht Merkur in der obern
Konjunktion mit der Sonne, Venus als Morgen-
stern in den Zwillingen in der Stellung des groß-
ten Clanzes, Mars ebenfalls unweit westlich der
Sonne in der Region des Krebses, Jupiter und
Saturn etwas östlich der Sonne im Löwen, also
unsichtbar.

Die Nächte des Iv. Aug. u. f. f. bringen uns
den Sternschuppenschwarm der Perseiden, deren Aus-
strahlungspunkt das Sternbild des Perseus ist. Die
beste Beobachtungszeit ist die zweite Hülste der

Nacht.

Unfallversicherung! Wir verweisen auf Nr. 15 der „Schweizer-Schule". —
Kollegen! Benützet die vorteilhafte Gelegenheit!


	Sophofles' Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums [Fortsetzung]

