
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 7 (1921)

Heft: 30

Artikel: Sophofles-Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums

Autor: Egger, P.F.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7. Jahrgang. Nr. 30. 28. Iuli lS2l

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen 5chulvereinigungen der Schweiz.

ver „pädagogischen Blätter" 28. Jahrgang.

Kür die
Schriftleitung des Wochenblattes:

I. Troxler. Pros., Luzern, Billenstr. 14

21.66 Telephon 21.66

Beilagen zur Schweizer-Schule:

Volksschule — Mittelschule
vie Lehrerin

Druck und Versand durch die Geschäftsstelle
Eberle S- Mckenbach, Einsiedeln

Jnseratenannahme: Publicitas Luzern
Schweizerische Annoncen-Expeditton «ltien-Besellschaft

Jahres preis Fr. 10. bei der Post bestellt Fr. 10.20
«Check IX 0,tS7> «Ausland Portozuschlag>. JnsertionspreiS: lö Rp. per mm 1 spaltig.

Inhalt: Sophokles-Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums. — „Wohin gehört der Religions-
unterricht?" — Unsere Teleriertenveriaminlung — Auss frische Grab des lieben Kollegen Michael
Achermann, Oberkirch lLuzern). — Schulnachrichten. — Bücherschau. — Stellennachweis.

Beilage: Volksschule Nr. 14.

Sophokles-Ajas,
die Tragödie des autonomen Menschentums.

Von Or. I. B. Egger O. 8. II., Rektor, Sarnen.

In einer früheren Abhandlung dieser
Zeitschriss (Jg. 1918) haben wir den phi-
losophischen Gehalt des „König Oedipus"
von Sophokles dargelegt, haben gezeigt,
daß dies Drama die Tragöde des Men-
schen- und Völkerlebens darstellt.
Wir sind nun wiederholt von verschiedener
Seite ersucht worden, auch andere Dramen
des Sophokles vom philosophischen Stand-
Punkt aus zu würdigen, weil in der vor-
handenen Literatur das entweder gar nicht,
oder doch nicht in richtiger Weise geschieht.

Als eines der schönsten Dramen des
Sophokles galt von jeher Ajas. Welker,
einer der besten Kenner der griechischen
Tragöde, erklärt Ajas für den „größten
Charakter, den Sophokles gezeichnet hat,"
und Karl Jmmermann sagt von den
Reden dieses Dramas, sie seien „vielleicht
das Schönste, was je gedichtet worden."

Aber trotz der Fülle von Schönheiten,
die Sophokles mit verschwenderischer Pracht
über das Drama ausgeschüttet hat, sagt
man, stört doch etwas und trägt einen
Mißton in das Ganze hinein, es ist dies
der Selbstmord des Haupthelden, ein
Verbrechen, vor welchem die gesunde Men-
schennatur immer zurückschaudern wird, mag

es auch der Dichter mit den schönsten Blu-
men schmücken. Der „rasende Ajas", so

sagen manche, ist uns immer vorgekommen,
wie ein mit Blumen geschmücktes Grab.
Zwar, so sagt man weiter, hat Sophokles
den Selbstmord seines Helden nicht als
Ziel des Dramas hingestellt, sondern nur
als Weg zum Ziele, als Mittel zum Zweck,
nämlich seine verlorene Ehre wieder herzu-
stellen, aber auch hier heiligt der Zweck das
Mittel nicht.

Aber ist die Wiederherstellung der ge-
schändeten Ehre des Ajas auch wirklich das
letzte Ziel, der oberste Zweck des Dra-
mas? Angesehene Erklärer des Stückes,
wie W olff - Beller m ann, behaupten das
allen Ernstes und suchen es philosophisch
zu begründen Allein dahinter steckt die
schlecht verhüllte Tendenz, das auf durch
und durch religiöser Basis.stehende Stück
seines übernatürlichen Charakters
zu entkleiden, es zu modernisieren, zu
laisi er en. Nach unserer Ansicht ist die
Wiederherstellung der Ehre des Ajas bloß
ein untergeordnetes Ziel des Dramas,
das einem höheren Ziele dienen muß. Dies
höchste Ziel des Dramas besteht darin,
zu zeigen, daß der Mensch, der sich in



frevlem Wahne gegen die Gottheit erhebt,
von der Gottheit gestraft wird, daß der
Mensch, der nach seinem eigenen Kopie
handelt, ohne sich um die Gottheit zu küm-
mern, an diesem seinen eigenen Kopfe zu
Grunde geht; oder, in moderne philosophi-
sche Terminologie übersetzt, daß der auto-
nome, der von Gott losgelöste Mensch,
schließlich gegen sein eigenes Fleisch
und Blut wütet und der Selb st ver-
nichtung anheimfällt. So ist Sopho-
kles AjaS die Tragödie des autono-
men Menschentums,

Um dies zu zeigen, behandeln wir zu-
erst den tragischen Konflikt und dann das
Selbstmordproblem im Ajas.

I. Der tragische Konflikt.
W olf f-B ell erm ann sieht den tragi-

schen Konflikt des Stückes darin, daß AjaS
in seiner Rache gegen die Atriden das Maß
des Erlaubten überschritten hat. Zur Strafe
für das Ueberschreiten der Grenzen des Er-
laubten schlägt Athene den Helden mit
Wahnsinn, so daß er, anstatt an den schul-
digen Atriden seine Rache zu kühlen, seinen

Zorn gegen die unschuldigen Schaf- und
Rinderherden sowie deren Hirten ausläßt
und dadurch seine Heldenehre derartig be-

fleckt, daß es zur Wiederherstellung dersel-
ben kein anderes Mittel gibt, als den Tod
durch eigene Hand. „Ajas Schuld", schreibt
Wolff-Bellermann, besteht im Uebemasse der
Rachgier. Diese Schuld geht aus seinem
Charakter notwendig wie des Baumes Frucht
hervor, und sie bezweckt ihrerseits wiederum
notwendig das Eingreifen Athenes und so-

mit seinen Wahnsinn, in welchem er die
erniedrigende Tat begeht, die ihm ein wei-
teres Leben nach seinem Charakter unmög-
lich macht. So folgt immer ein Glied nach
dem andern in klarem ursächlichen Zusam-
menhang. Das letzte Glied der Kette ist
sein Tod, welcher somit als notwendige Folge
seines Charakters begriffen ist. Man darf
also nicht etwa sagen, daß der Tod ihm
von Seite der Göttin verhängt sei. Der-
selbe geht vielmehr aus freier Entschließung
hervor, d. h. aus einer Entschließung, zu
der ihn sein Charakter zwingt.

Daß Ajas Schuld im Uebermaß seiner
Rachgier besteht, ist eine ganz willkürliche,
durch nichts bewiesene und durch
nichts zu beweisende Annahme,
Wolff-Bellermann macht auch keine Anstren-
gung, seine für die ganze philosophische
Würdigung des Stückes entscheidende These

zu beweisen. Wäre dies die These des
Stückes, so wäre es mit dem „klaren, ur-
sächlichen Zusammenhang" und der Geschlos-
senheit der Handlung auch geschehen. Denn
der Racheplan des Ajas gegen die Atriden
und Odysseus ist nur ein Moment in der
Reihe der Ereignisse, nur ein Glied in der
Kette der Handlungen, aber nicht das oberste
und auch nicht das wichtigste.

Der Ausgangspunkt des tragischen Kon-
flikts ist vielmehr der Zorn der Götter,
den Ajas durch sein übermütiges Ge-
bahren herausgefordert hat. Die Beleg-
stelle hiefür findet sich in der Botenszene:

„Denn ihn verfolgt an diesem einen Tage
nur

Der Zorn der Göttin Pallas noch, wie Kal-
chas sprach.

In schwere Drangsal stürzen durch der Göt-
ter Hand

Die übermächtigen Leiber, voll von eitler
Kraft,

So spricht der Seher, wenn gezeugt aus
menschlicher

Natur, der Mensch sich Übermensch-
lich stolz erhebt.

Beim Aufbruch aus dem Elternhaus schon

gleich
Ward er als Tor befunden bei des Vaters

weisem Wort.
Denn als ihn dieser warnend mahnte:

Stirb, v Sohn,
Nach Sieg im Kampfe, aber stets nach Sieg

mit Gott!"
Versetzte er mit Uebermut und Unverstand:
Im Verein mit Göttern, Vater, mag sogar

ein Taugenichts
Den Sieg gewinnen, ich vertrau auch ohne

sie

Im Streit mir diesen Ruhmestitel zu er-
werben.

Ein so vermeßnes Wort sprach er im Ueber-
mut.

Dann ein zweites Mal, als die göttliche
Athene ihm befahl,

Seine Hand, von Mord gerötet, hinzulenken
auf den Feind,

Gab er ein unaussprechlich furchtbar Wort
zurück:

O Fürstin, steh den andern Argossöhnen
bei.

Unsere starken Reihen wird nie ein Feind
durchbrechen.

So redend weckt er gegen sich der Göttin
Unholden Grimm, weil er übermenschlich

Hohes sann,"



807

Wie Domesthenes das Thema seiner
Rede nicht selten mitten in die Rede hin-
einstellt, so hat Sophokles die für das ganze
Drama enischeidende Stelle mitten in das
Drama hineingesetzt, um so auch äusserlich

zu bekunden, daß um diese Stelle das Ganze
wie um seinen Mittelpunkt sich dreht. Wenn
der Mensch die Schranken seiner
Natur überschreitet, sich von der
Gottheit emanzipiert und sich selbst
an die Stelle der Gottheit setzt, so

wird der Mensch für s e in un mensch-
liches Handeln bestraft. Das ist das
Thema des Dramas. Darum geht Ajas
der Waffen des Achilles verlustig. Dieser
Verlust beleidigt seinen Stolz so sehr, daß
er die beiden Atriden und seinen Konkur-
renten Odysseus töten will. Diesen Plan
vereitelt Athene, indem sie den Ajas mit
Wahnsinn schlägt und den großen Helden
ganz unheldenhaft seinen Zorn an wehrlo
sen Tieren stillen läßt, Darob ist Ajas zum
Gespötts seiner Feinde, des ganzen Heeres,
ja der ganzen Welt geworden. Nach seiner
Lebensdevise: „Entweder ruhmvoll leben
oder ruhmvoll sterben muß der edle Mann"
(V, 480), gibt es für ihn keinen anderen
Ausweg aus dieser Schmach als freiwilli-
ges Scheiden aus diesem Leben,

Allein mit dem Tode des Ajas ist die
verletzte sittliche Ordnung noch nicht herge-
stellt. Nach dem Satze: „Wie du mir, so

ich dir," wollen die Atriden, die sich an
dem lebenden Ajas nicht rächen konnten,
an den toten Ajas rächen, indem sie ihm
wie einem Verbrecher die Grabesehren ver-
sagen. Ajas muß also sogar nach seinem
Tode noch büßen, sein Heldentum im Le-
ben wird von den maßgeblichen Persönlich-
keiten mit Schande und Schändung nach
dem Tode bedroht. Erst der Vermittelung
des Odysseus gelingt es mit Berufung auf
die Gesetze der Götter, die Ajas verachtet,
den Ajas vor dem Schicksal eines gemeinen
Verbrechers zu retten und ihm die üblichen
Grabesehren zu verschaffen. In und durch
Odysseus spricht die Göttin Athene, welche
durch den Mund ihres Schützlings die be-
leidigte Gottheit für versöhnt erklärt.

So haben wir eine lückenlose, festge-
schlossene Handlung vor uns, deren erstes
Glied Verletzung und deren letztes Glied
Versöhnung der beleidigten Gottheit ist.
Damit ist auch die natürliche Verbindung
zwischen dem ersten und zweiten Teile der
Tragödie hergestellt. Man hat nämlich den
Teil der Tragödie, der nach dem Tode des

Ajas fortspielt, als eine unnütze, spätere
Zutat eines Ueberarbeiters erklären wollen.
Allein das Drama wäre ohne diesen Teil
ein Torso geblieben. Würde die Handlung
nach dem Tode des Ajas abschließen, so

wüßten wir nicht, ob die Gottheit durch
diesen Tod ausgesöhnt ist oder nicht. Die
nämliche Stimme, welche schon im Prolog
zu Gunsten des Ajas eintritt, muß auch im
Epilog der Tragödie für den geschmähten
Helden in die Schranken treten. Um ferner
den Haß des Ajas gegen die Atriden be-
greiflich zu machen, muß uns auch der Haß
der Atriden gegen Ajas in seinen Trägern
plastisch vor Augen geführt werden, Ajas
ist im ganzen Stücke gegenwärtig, im ersten
Teile lebend und handelnd, im zweiten Teile
tot und leidend, das Drama schließt ja mit
seiner Bestattung, Auch die Atriden sind
im ganzen Stücke gegenwärtig, im ersten
Teile unsichtbar, aber das Tun des Haupt-
Helden hervorrufend, im zweiten Teile ficht-
bar, das Leiden des Haupthelden bewirkend.
So sind Ajas und die Atriden in gewissem
Sinne Spieler und Gegenspieler,

Aber das eigentliche Spiel und Gegen-
spiel ist in Ajas und Odysseus verkörpert.
In überaus glücklicher Kombination hat
Sophokles die beiden Männer, die um die
Waffen des Achilles konkurrierten, in seinem
Drama zu Trägern, zu Konkurrenten zweier
Weltanschauungen gemacht. Diese beiden
Weltanschauungen heißen: Autono m is-
mus und Theismus, der Mensch ohne
Gott und der Mensch in Verbindung mit
Gott, der Mensch auf sich selbst gestellt und
der Mensch unter dem Schutz und Schirm
der Gottheit wandelnd, das ist der Inhalt
der Tragödie. Man könnte dem Drama
deshalb auch den Untertitel geben: Der
Kampf zwischen zwei Weltanschauungen.
Der Träger des Autonomismus ist der
Hauptheld Ajas, nach dem das Stück be-
nannt ist. Der Träger des Theismus, der
einzig richtigen und vernünftigen Welt-
anschauung ist Odysseus, Die Anschauung
des Ajas ist niedergelegt in den oben an-
geführten Versen, die Anschauung des Odys-
seus ist niedergelegt in den Worten:
„Ich sehe wohl, daß wir Sterbliche nichts

andres sind,
Als wesenlose Bilder und ein Schatten, der

vorüberhuscht." (125-f.)
Diese Worte decken sich mit denen der

hl. Schrift: „Der Mensch flieht wie ein
Schatten und bleibt nicht." (Joh. 14, L.) „Ich
fahre dahin wie ein Schatten" (Ps. 100, Lll),



Nach Ajas ist der Mensch alles und die
Gottheit nichts, nach Odysseus ist die Gott-
heit alles und der Mensch nichts. Nach Ajas
vermag der Mensch alles aus sich allein
(70« und 775), nach Odysseus vermag die
Gottheit alles aus sich allein («5). Ajas ist
der Tor (763), Odysseus ist der Weise (1374).

Aus den oben zitierten Worten des
Odysseus von der Eitelkeit und Nichtigkeit
des menschlichen Daseins zieht Athene die
Lehre:
„Auf dies nun schauend, rede wider Götter nie
Ein übermütig stolzes Wort und trage nie
Den Kopf zu hoch, auch wenn dein Arm

stärker ist
Und die Fülle größern Reichtums dich um-

gibt.
Denn der Tag bringt zur Neige und führet

herauf
Jedes menschlicheLos. DieGuten aber lieben
Die Götter und hassen die Bösen" (l27ff.).

Odysseus ist der Liebling der Götter,
weil er die Schranken des Menschentums
nicht überschreitet, weil er sich an die gött-
lichen Gesetze hält und zum Schützer und
Verteidiger derselben macht (1343 f.y Ajas
ist den Göltern verhaßt, weil er böse ist,
weil er sich in frevlem Wahne den Göttern
gleichstellt. Odysseus wird von den Göttern
mit den Waffen des Achilles belohnt, er
wird von der Göttin Athene beschützt, in-
dem sie die Geisel und das Schwert des
Ajas von seiner Person weg auf die Tiere
lenkt. Er wird sogar des vertrauten Um-
gangs mit der Göttin gewürdigt, die ihm
in der Gestalt des wahnsinnigen Ajas die
Vergänglichkeit und Nichtigkeit alles Jr-
dischen vorführt und ihm weise Lehren auf
den Lebensweg mitgibt, Lehren, die Odysseus
am Schlüsse der Tragödie in Form der
Fürsprache für Ajas zur Anwendung bringt.

(Fortsetzung solgt)

.Wohin gehört der Religionsunterricht?"
Unter diesem Titel erschien kürzlich eine

„biblische, geschichtliche und pädagogische
Studie" von einem Religionslehrer der
Staatsschule. *) Der — anonyme — Ver-
fasser rechnet damit, daß sein Buch auch in
katholischen Kreisen fleißig gelesen werde;
darum ist eine etwas längere Besprechung
wohl am Platze.

Das ist kurz der Inhalt des Buches
und seiner 12 Kapitel: Von der Pflicht der
Erwachsenen, den Kindern von früher Ju-
gend an religiöse Unterweisung zuteil wer-
den zu lassen. — Die Gegner des Schul-
religionsunterrichtes und ihre Gründe. —
Grundsätzliche Bedingungen für den Fort-
bestand des Schul-Religionsunterrichtes. —
Die tatsächlichen Verhältnisse und die ent-
sprechenden Aussichten. — Vermag der land-
läufige Schul-Religionsunterricht seiner ho-
hen Aufgabe zu genügen? — Auf was ruhte
ursprünglich und ruht jetzt noch die Pflicht
der religiösen Jugendunterweisung? — Wie
es kam, daß die religiöse Jugendunter-
Weisung vom Elternhaus an die Staats-
schule überging. — Welche Folgen die Äer
nachlässigung lener Lehrpsiicht durch die El-
tern hatte. — Sind die Eltern von heute
noch in der Lage, jene Pflicht zu erfüllen
— Wie weit geht die Lehrpflicht der Kirche,

und wie kann diese ihr am besten genügen?
usw.

Man sieht also: das Buch bespricht eine

ganze Reihe aktuellster Fragen über die re-
ligiöse Erziehung, beziehungsweise über den

religiösen Unterricht der Jugend. Und sage
ich es nur gleich: es ist ein Buch, das ich
so gerne auch allen katholischen Religions-
lehrern empfehlen möchte. So viel Wahres
und Schönes und Braves ist darin! Und
der Verfasser meint es so gut! Er ist sel-
ber so tief innerlich religiös und so warm
religiös! Und er ist so nobel — auch un-
fern katholischen Katecheten und ihrer Me-
thode gegenüber! Er ist so ausrichtig be-
strebt, uns Katholiken zu verstehen und uns
gerecht zu werden, auch da uns zu ver-
stehen, wo die meisten seiner Glaubensge-
nossen uns nicht verstehen wollen, uns auch
da gerecht zu werden; wo der Protestant
uns sonst nur schwer oder gar nicht gerecht
wird. Und so schön schreibt er über die
Aufgabe und die Würde des Religionsun-
terrichtes und über die Heiligkeit einer je-
den Religionsstunde! Und so ernst und so

voll heiligen Eifers und doch wieder im
Geiste christlicher Liebe deckt er die Mängel
so mancher bisherigen Katechese auf, daß
man dieses Kapitel — es ist das vierte des

Wohin gehört der Religionsunterricht? Eine biblische, geschichtliche und pägagogische Studie
v.'N einem Religionslehrer der Staatsschule. Kommissionsverlag der Basler Missionsgejellschaft. 1921.
Preis 2 Fr.


	Sophofles-Ajas, die Tragödie des autonomen Menschentums

