
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 7 (1921)

Heft: 23

Artikel: Darstellung und Beurteilung der anthroposophischen Pädagogik

Autor: Bucher, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7. Jahrgang Nr 23. 9. Juni!92ü

Schweizer-Schule
Wochenblatt der latholijchen Schulvereinigungen der Schweiz.

ver „pädagogischen Blätter" 28. Jahrgang.

Svr die

Schristleitung des Wochenblattes:
I. Troxler, Prof., Luzern, Billenstr. 14

21.66 Telephon 21.66

Beilagen zur Schweizer-Schule:

Volksschule — Mittelschule
vie Lehrerin

Druck und Versand durch die Geschäftsstelle
Eberle Se Nickenbach, Einsiedeln

Jnseratenannahme: Publicitas Luzern
Schweizerische Annoncen-Expedition Akticn-Beiellschast

Jahrespreis Fr, l», bei der Post bestellt Fr. 10,20
(Check IX o,lS7> (Ausland Portozuschlagi, Jnsertionspreis: 16 Rp. per mm Ispaltig.

Inhalt: Darstellung und Beurteilung der anthroposophischen Pädagogik, — Scholle und Schule.
Selbsttätigkcit! Arbeitsschule. — Schulnachrichten. — Stellennachweis. — Inserate.

Beilage: Volksschule Ztr. ll.

Darstellung und Beurteilung der anthroposophischen
Pädagogik.*)

Von D. Bucher, jun.

Sonderbarer Doppelwurf des Schicksals!
Jüngst lagen auf meinem Arbeitstisch zwei
Einladungen: die eine zu den „Hauptträgern
des geistigen Lebens" im Goetheanum zu
Dornach, die andere zu den Ausspendern
der „geistlichen Uebungen" im St. Josefs-
Haus zu Wolhusen Ich war wohl
nicht der Einzige, der darob verwundert
den Kopf schüttelte und dann nach — Wol-
husen ging. Klar! Katholizismus und An-
throposophie schließen sich gegenseitig aus;
über das Verhältnis jenes Glaubens und
dieser Lebensanschauung noch mehr
Worte zu verlieren, wäre überflüssig. Jedoch
wird es vielleicht den einten oder andern
aus unserm Leserkreise wundern, etwas über
Anthroposophie und deren Auswirkungen
im Erziehungswesen zu vernehmen,

I.

Ursprünglich beabsichtigte ich, einleitend
irgend etwas Lobendes über R. Steiners

») Diese Anschauungen sind in folgenden Werken niedergelegt: vr. Rudolf Steiner: Die Erziehung
des Kindes vom Gesichtspunkte der Geisteswisfenschast, Berlin 1919. „Soziale Zukunft", 6—7. Heft, Er-
zichungskunst. Schristleitung Dr. R. Boos, Dornach.

') Das wird hauptsächlich seinen Vorträgen nachgerühmt und man braucht auch nicht zu ver-
schweigen, daß seine Persönlichkeit edle Wesenseigenschasten haben soll, nur muß man dann die Gefahr
unterscheiden, die darin liegt, von einer liebevollen Person aus eine Sache geführt zu werden, die
wir verurteilen müssen.

Stil zu schreiben, indem ich mir wohl be-
wußt war. daß sein Stil stellenweise den
Leser in Bann zu ziehen vermag') und daß
seine Sprache einen Steuermann hat, der
sich geschickt durch Klippenwege zu schiffen
weiß. So ich aber anEn gels Forderungen
über die Ausdrucksweise denke, die sich durch
Wahrheit und Klarheit auszeichnen soll
und nachdem ich oft fast mit Kopfzerbrechen
Seite für Seite durchgelesen habe, um hinter
Steiners Geheimnisse zu kommen, muß ich
mich in diesem Lob bedeutend einschränken.

Ein philosophischer Schriftsteller, der im
Dienste höchster Wahrheiten schreiben will,
soll doch in erster Linie die Hochachtung
vor der innern Wahrheit der Begriffe wahren.
Nicht die „glänzende Diktion" ist die Haupt-
sache, sondern die Klarheit, Unzweideutigkeit
und Folgerichtigkeit der Ausdrucksweise.
Allerdings wenn wir die geistigen Erzeug-
nisse der „Modephilosophen und der philo-
sophierenden Dichter" durchgehen, dann ver-



234

missen wir jene Klarheit, die wir bei dem

Aquinaten zu finden gewohnt sind. „Kleider
machen Leute", und in dem bestrickenden
Gewände sog. sprachlicher Schönheit steckt

oft die feile Dirne philosophischer Auf-
machung. Ich bin kein Feind von schönen

Formen, ich liebe sie innig, wo sie mit der
Poesie vereint auftreten und ich liebte sie

auch in Gesellschaft der hohen Philosophia,
liebte sie. wenn

II.
Wer je in umfassender Weise über Pä-

dagogik in aufbauendem oder beurteilendem
Sinne schreiben will, hat drei Kernpunkte
auseinander zu halten: Die Seele des Zög-
lings, das Ziel der Erziehung und die Er-
ziehungsmittel. Wer einen dieser Punkte
stillschweigend übergeht, der muß Mißtrauen
in uns erwecken. Tatsächlich aber handeln
die erwähnten Schriften nirgends von einem
Ziel, vielmehr heißt es:

„Nicht Forderungen und Programme
sollen aufgestellt, sondern die Kinder-
natur soll einfach beschrieben werden.
Aus dem Wesen des werdenden Menschen
werden sich wie von selbst die Gesichts-
punkte für die Erziehung ergeben."
(N. Steiner: D. E. d. K.)
Aehnliches lesen wir auch in der „So-

zialett Zukunft" (S. Z Es ist das für die
Anthroposophie jedenfalls der beste Ausweg,
nachdem ihre Gotteslehre (wenn überhaupt
eine solche im System der Anthroposophie
gedacht werden könnte) sich im Pantheismus
(Natur, Kunst und Göttliches eins) ver
flüchtigt und die Unsterblichkeit der Seele
in der Lehre von der Reinkarnation (Seelen-
Wanderung) uns ganz sagenhaft anmutet.
Für uns aber und für jeden folgerichtig
denkenden Menschen bedeutet dieser Mangel
einer höhern Zielsetzung einen wesentlichen
Ausfall für die praktische Erziehung.

III.
Umso reichhaltiger, aber ebenso betrübend

wird sich eine Betrachtung über die Seele
des Zöglings gestalten. Vorerst hat die
Anthroposophie — sie nennt sich auch Geistes-
Wissenschaft das Wort:

Die Wesenheit des werdenden Men-
schen besteht aus vier Gliedern'), nämlich
1. Der physische Leib, welcher aus

jenen Stoffen besteht wie die übrige
leblose Welt.

2. Der Aetherleib^), welcher bewirkt,
daß die Stoffe und Kräfte des phy-
fischen Leibes sich zu den Erscheinungen
des Wachstums, der Fortpflanzung,
der innern Bewegung der Säfte sich

gestalten.
3. Der Astralleib^), welcher Träger

von Empfindungen ist.
4. Der Ich-Leib, das 4. „Glied"

menschlicher Wesenheit ist der Träger
der höhern Menschenseele. Die drei
letztgenannten „Leiber" sind nicht stoff-
lich zu denken. Der Aetherleib ist
eine Kraftgestalt und der Astralleib
eine Gestalt aus beweglichen Bildern.
Sowohl Aetherleib als Astralleib decken
sich in Form und Größe nicht mit
dem physischen Leib. Letzterer hat
die Gestalt eines länglichen Eies.

Und wie denkt sich R. Steiner die Ent-
faltung dieser Leiber?

Die Geisteswissenschaft redet von drei
Geburten des Menschen. Wie das Kind
bis zu seiner physischen Geburt von der
Mutterhülle umgeben ist, so ist es bis
zur Zeit des Zahnwechsels von einer
Aether- und Astralhülle umgeben. Zu
dieser Zeit entfaltet sich also der Aether-
leib. Bei Eintritt der Geschlechtsreife
erfolgt die Enthüllung des Astralleibes.
Wann die Entfaltung des „Ich-Leibes"

beginnt, darüber bleibt man sehr im un-
klaren, wie man auch das Verständnis über
die doppelspurige Arbeit dieses „Ich" an
den untergeordneten Gliedern nur mühevoll
und unsicher erschließen kann. Darum zitiere
ich wörtlich:

Diese Arbeit kann „entweder eine
solche sein, die mehr dem ganzen Men-
schengeschlechte eigen ist oder sie kann

ganz individuell eine Leistung des ein-
zelnen Ich an sich selbst sein."

Dem Sinne nach:
1. Der Astralleib wird in das Geist-

selbst (Manas) umgewandelt. Die
Umgestaltung beruht wesentlich auf
einem Lernen.

2. In der sog. Geheimschulung vollzieht
sich die Umwandlung des Aetherleibes
zum Lebensgeist (Dudhi). Das ist
bewußte und individuelle Umarbei-
tung der Gewohnheiten, Tempera-
mente, Charakter rc.

3. Auf einer noch höhern Stufe erlangt

y Andernorts ist statt .Glied" Gestalt oder Wesenheit gesetzt. Keine Begrisfseinheit!
y Diesen finden wir auch von Fichte gefordert.
y Astralleib nennt Paracelsus die primäre Seelenhülle — iäea oorsioris <>I?meiitariz.



235

der Mensch Kräfte, um gestaltend
auf den physischen Leib einzuwirken:
Geistmensch (Atman).

Wörtlich:
„DieUmwandlung, welche der Mensch

an seinen niedern Gliedern mehr im
Sinne der ganzen menschlichen Gattung,
oder eines Teiles derselben z, B, eines
Volkes, Stammes, einer Familie voll
führt, führen folgende Namen in der
Geisteswissenschaft: ')

Aus dem Astralleib wird eine Em-
pfindungsseele.

Aus dem Aetherleib wird eine Ver-
standesseele.

Aus dem physischen Leib wird eine
Bewußtseinseele.

Die Umwandlung erfolgt nicht nach-
einander, sondern gleichzeitig vom Auf-
blitzen des Ich an.
Auf diese „Leiber-Lehre" ist folgendes

zu erwidern: Die wissenschaftlichen An-
strengungen, um für animalische und vege-
tative Leben:Tätigkeiten besondere Seelen
zu postulieren, sind schon alt. Plato, Avice-
bron, Oecam, Bmo von Verulam, Günther
und andere haben drei oder zwei Lebens-
Prinzipien angenommen. Auf den ersten
Blick scheinen diese Forderungen gewisse
Berechtigung zu haben. Der Irrtum besteht
aber darin, daß die Lebenstätigkeiten mit
dem Träger dieser Akte identifiziert werden,
daß unstatthafte Parallelen zwischen Lebens-
tätigkeiten und Lebens-Prinzipien, zwischen
notwendigen Akzidentien und zwischen Sub-
stanzen gezogen werden.

R. Steiner, der Begründer der Geistes-
Wissenschaft, ärgerte sich wohl sehr über den
Vorwurf, daß seine Leiber-Lehre materia-
listische Denkungsart verrate. Wenn er aber
sowohl vom Aether- als Astral-Leib aus-
sagt, sie seien nicht stofflich zu denken
und anderseits diesen Leibern „Gestalten"
sagt, ihnen Größe und Begrenzung zumißt,
von Einhüllungen und drei Geburien redet,
so ist das ein Mangel an Folgerichtigkeit,
der kaum wo anders, als im Konto obigen
Vorwurfes gebucht werden kann.

Ueber den „Ich-Leib", das ist die eigent-
liche „höhere" Menschenseele, vernimmt man,
daß er in dem gegenwärtigen Menschen
keineswegs eine einfache Wesenheit sei.
Dr. Steiner kommt zu diesem Schluß, in-
dem er Menschen verschiedener Bildungs-
stufen, z. B. „Urmenschen, europäische Durch-
schnittsmenschen und hohe Idealisten" mit-

y Wer verstände das restlos?!

einander vergleicht. Statt des Beweises
werden uns also fragliche Behauptungen
aufgetischt:

Der Urmensch folge seinen Trieben
und Neigungen, der höher Entwickelte
sei in dieser Beziehung schon wählerischer ;

der Idealist habe zu den ursprünglichen
noch höhere Neigungen hinzugebildet.
Weiß denn R. Steiner nicht, daß z. B.

die alten Germanen, diese Barbaren, sittlich
viel höher standen als viele „Idealisten"
der Neuzeit? Und ist das nicht wieder
eine glänzende Oberflächlichkeit, von ver-
schiedenartig entwickelten Seelenfähigkeiten
einen Rückschluß in genanntem Sinne auf
die Wesenheit der Seele zu machen?

O, Geisteswissenschaft, deine Seelenlehre
ist eine Welt voller Widersprüche!

Wie einfach und wie klar dagegen ist
die Lehre der Dlrilo^opliiu peionui» :

Der Mensch hat nicht mehr als
eine Seele. Diese ist eine einfache
d.h. geistige Substanz. Wenn wir vom
Menschen reden, müssen wir zwei Sub-
stanzen unterscheiden: materielle und geistige.
Daß die drei „höhern Leiber" nicht aus
materiellen Substanzen bestehen, darüber
besteht kein Zweifel. Daß aber im physischen
Leib drei geistige Substanzen nebeneinander
bestehen können, das können wir durchaus
nicht annehmen; denn diese drei Substanzen
müßten entweder jede für sich selbständig
nebeneinander oder ineinander sein oder jede
von diesen dreien müßte Teilsubstanz sein,
was aber mit der Einfachheit geistiger Sub-
stanzen so wenig vereinbar ist wie ein Ver-
vielfachen. Daß in unserem Leibe drei Geister
wohnen in dem Sinne, daß jeder eine ihm
eigene Wesenheit besitzt, jede von diesen
Substanzen ihre besondern Akzidentien, das
widerlegt zudem sowohl das Bewußtsein
als die Vernunft. Das Bewußtsein be-
zieht alle Akte des Erkennens und Strebens,
alle Empfindungen immer auf das eine und
gleiche „Ich". Wenn uns nicht alle Vor-
gänge des vegetativen Lebens bewußt werden,
so hat das seine guten Gründe. Wenn aber
da Störungen auftreten, so erfolgt sofort
Meldung und zwar immer beim gleichen
10, 30 over 80Jahre lang substantiell gleichen
Ich. Die Vernunft sagt: Gäbe es drei
Seelen im Leibe, dann wollte jede für sich
ein eigenes Leben führen, unbekümmert um
die Interessen der andern und das umso
mehr, als Lebenstätigkeiten immanenter
Natur sind. Wir bemerken aber bei jedem



Menschen eine solche Einheitlichkeit bei allen
Lebensvorgängen, daß wir diese dreifache
Zielstrebigkeit als nicht bestehend anerkennen
müssen.

Aber Dr, Steiner postuliert ja gar nicht
drei Seelen — er redet von einer Kraft-
gestalt und von einer Bildergestalt. Darauf
erklären wir: Das ist nach dem, was wir
bis jetzt über Substanz und Akzidenz ge»
Hort haben, Täuschung, bewußte oder un-
bewußte! Denn sobald er von einer Kraft-
Gestalt redet, bedingt er für „Kraft", also
für ein akzidentelles Sein eine Substanz,
die er aber andernorts ausdrücklich nicht
der Seelensubstanz gleichsetzt. Außerdem
scheint R. Steiner zu übersehen, daß auch
Empfinden, Denken, Fühlen und Wollen
Seelen-Kräfte sind. Es ist gut ausein-
auderzuhalten, daß nicht die Seele selbst
die Tätigkeiten vollführt, sondern daß sie

sich ihrer Kräfte bedient,
Dr. Wille ms') schreibt:

„Die Seele denkt durch den Verstand,
strebt durch den Willen, stellt sich mit
der Phantasie etwas vor, erinnert sich

mittelst des Gedächtnisses, sieht, hört,
tastet durch die körperlichen Sinne. Da-
mit wollen wir der Seele selbst keine
Teile beilegen wie dem Körper, sondern
Kräfte Wir machen nochmals darauf
aufmerksam, daß man diese Kräfte
nicht mit den Sinnen wahrnehmen,
sich nicht mit der Phantasie vor-
stellen kann, so real sie auch sind, sondern
aus ihren Wirkungen erschließt."

IV.
Die letztgenannten Worte leiten über

zur anthroposophischen Erkenntnislehre,
die wir auf keinen Fall unbesprochen sein
lassen dürfen; denn sie ist eigentlich der
tiefste Grund, warum die Geisteswissenschaft
zu solch märchenhaften Ergebnissen über die
Menschenseele gekommen ist. Eine kurze
Blütenlese aus Steiners E, d. K, soll uns
zu dieser Besprechung überführen,

„Die Geisteswissenschaft hat für alle
Weltgeheimnisse die zutreffenden Gleich-

') .Grundfragen der Philosophie und Pädagogik",
zu baben, um mit größtem Nachdruck auf dieses hervorragende Werk aufmerksam machen zu können.
Lehrer, die sich um rationale, experimentelle und philosophische Psychologie bekümmern, finden hier ein
Werk, wo sich ein reiches Wissen mit einer verblüffend klaren Ausdrucksweise verbindet. (3 Bände,
Trier, Paulinus-Druckerei.)

2) Diesen Sap bestreite ich aus allgemeinen Gründen, weil er in vielen Formen und Fassungen
immer wieder als eine, der heutigen Zeit charakteristischen Irrlehre auftritt, Wahrheit oder Irrtum
erkennt man mittels des Verstandes und der Denkgesetze, Was einmal als logische Wahrheit gewiß ist,
bleibt Wahrheit, auch dann, wenn die Folgen, die sich daran knüpfen, unerwartet und unangenehm
aussallcn. Leider ist diese Irrlehre auch in kath. Kreisen geläufig, wenn es sich darum handelt, kathol
Wahrheiten aus das Leben, ans Schule oder Politik anzuwenden.

Nisse, — Man muß, um recht zu wirken,
eben selbst an seine Gleichnisse als an
Wirklichkeiten glauben. — Nicht etwa
nur bildlich ist es gesprochen, wenn man
sagt, man kann ebenso mit dem Gefühle,
mit der Empfindung, mit dem Gemüte
verstehen, wie mit dem Verstände
Der Verstand ist nun einmal das Seelen-
instrument für das Begreifen des Ma-
teriellen. — Die geistigen Wahrheiten
erkennt man am besten an ihren Früchten,
nicht durch einen angeblich noch so wissen-
schaftlichen Beweis^), der doch kaum viel
anderes sein kann als logisches Ge-
plänkel,"
Es braucht einer beileibe kein Philosoph

zu sein, um einzusehen, daß eine Wissen-
schaft, die sich auf Gleichnisse, Bildhaftes —
Verschwommenes stützt, eben keine Wissen-
schaft mehr ist, weil jede Wissenschaft ihre
allgemeingültigen Gesetze hat. Wenn nun
Steiner der Weltanschauungslehre, die doch
die Wissenschaft aller Wissenschaften ist, ihre
allgemeingültigen Gesetze fällen will, wenn
er insbesondere an Stelle des Verstandes
Gefühl und Gemüt als Verständnisguellen
hinsetzen will, wenn er und seine Helfer
bei jeder Gelegenheit Hiebe auf „Verstandes-
wissen" und „Erkenntnisgrenzen" bereit
halten und die wissenschaftlichen Beweise
als „logisches Geplänkel" hinstellen: ja dann
muß es uns nicht verwundern, wenn er in
leichtfertiger Weise den sichern Boden des
Wissens auf Grund der gewöhnlichen Sinnes-
erfahrung verschmäht und eine neue, geistes-
wissenschaftliche Erkenntnislehre ins Blaue
baut. Weiter hören!

„Es gibt für den Menschen diejenigen
Welten, für die er Wahrnehmungsorgane
hat. Wie der Blinde in eine neue Welt
blickt, sobald er operiert ist, so kann der
Mensch durch Entfaltung höherer Organe
noch ganz andere Welten erkennen
Für ihn (den geschulten Hellseher) ist
dann der Aetherleib ein Gegenstand
der Beobachtung: nicht bloß der Ver-
standestätigkeit und Schlußfolgerung."
(R. Steiner D. E. d. K.)

Es freut mich, hier einen Anlaß gefunden



237

„Die übersinnliche Wesenheit des

Menschen selber wird Gegenstand der
Erforschung nach naturwissenschaftlicher
(im Sinne Goethes) Methode. Und da-
mit wird der vollkommenste und höchste

natürliche Organismus, der aus dem
Kosmos herausgeborene Mensch, dem
modernen Goetheanismus zum Schau-
platz für eineumfassende Welterkenntnis."
(Karl Ballmer in der S. Z.)

„Will man das Wesen der Seele
durchschauen, so muß man das Gesetz-

mäßige mit künstlerischer Gestaltungs-
kraft in der Erkenntnis durchdringen.
Der Erkennende muß zum künstlerisch
Schauenden werden, wenn er das
Seelische erfassen will." (R. Steiner S. Z.)
Der Sinn dieser Worte erinnert uns

an Swedenborg oder Böhme, ganz besonders
aber an Goelhe. Will man über R. Steiner
wahrheitsliebend denken, so muß man immer
auf Goethe zurückkommen; denn von ihm
scheint er die machtvollsten Antriebe zu
seiner Welterkenntnis erhalten zu haben.
Sonderbar genug! Wenn der Philosoph
zum künstlerisch Schaffenden in die Schule
geht, so muß uns das etwas seltsam dünken,
besonders in diesem Falle, wo es sich um
Goethe handelt, der ja unbestreitbar ein
Dichter ersten Ranges bleibt und dabei ein
für jene Zeit außerordentliches Natur-Wissen
beherrschte, der aber anderseits, nach dem

Zeugnis vieler Zeitgenossen und Biographen,
keineswegs berufen war, Ausgangspunkt
einer ernst zu nehmenden Weltanschauung
zu werden.

„Er strebt (so schreibt Joh. Christ.
Kestner von ihm) nach Wahrheit, hält
jedoch mehr vom Gefühl derselben, als
von ihrer Demonstration."
Baumgartner S. J.Z schreibt von ihm:

„Goethe baute auf Spinoza, würfelte
aber bunt durcheinander, was jener über
die dreifache Erkenntnisart unterschied,
so daß er aufs Geratewohl launisch und
fragmentarisch im ganzen weiten Gebiet
des Anorganischen und Organischen
herumirrte, um hinter die Geheimnisse
der Natur zu kommen. Was ihm von
Spinozas Lehre dabei übrig blieb, war
eine dunkle und verblaßte Vorstellung,
in der Natur selbst unmittelbar das
Göttliche zu schauen, womit denn die
Möglichkeit gegeben war, seine natur-
wissenschaftliche Neigung mit dem Scheine

y Goethe, sein Leben und seine Werke. Frl
2) Repräsentanten des Menschengeschlechts.

einer gewissen poetischen Religiösität zu
umkleiden." — — „Goethes genialer
Geist wurde durch diese Zersplitterung
seiner Kräfte in jener Oberflächlichkeit
bestärkt, welche, ohne feste Wissenschaft-
liche Grundsätze, mit bloßer empirischer
Einzelkenntnis auszukommen glaubt; in
jener freien Forschung, welche keinerlei
Autorität über dem eigenen Geiste an-
erkennt."

Aehnlich urteilt sein geistreicher Biograph
jenseits des Ozeans, R. W. Emerson"), der
jedenfalls nicht durch die Brille scholastischer
Weltanschauung sieht:

„Ich möchte nicht behaupten, daß
Goethe die höchsten Höhen des Genius
erstiegen hat. Er hat sich nicht zur Ver-
ehrung der höchsten Einheit aufge-
schwungen und nie vermocht, sich den
moralischen Gesetzen ganz und aus-
schließlich zu unterwerfen... Erver-
ehrt nicht die Wahrheit an sich,
sondern die Wahrheit um der
Kultur willen."
Es scheint, daß R. Steiner der geistige

Erbe dieser planlosen Wahrheitssucherei ge-
worden ist; ja noch mehr! Nachdem Goethe
längst gefeierter Dichter und Wissenschaftler
der Nachwelt war, will Steiner den Ge-
feierten auch noch auf die hohe Zinne der
Philosophie erheben und ihn mit dem
Glorienschein „anthroposophisch orientierter
Geisteswissenschaft" umgeben. Mit Unrecht!
Goethe, obwohl kein strenger Wahrheits-
forscher, betrachtete doch alles zu sehr vom
Nützlichkeitsstandpunkte aus, als daß man
ihn mit R. Steiner im gleichen Atemzuge
nennen könnte. Er sagt ja selber: „Den
Sinnen darfst du kühn vertraun, kein Falsches
lassen sie dich schaun, wenn dein Verstand
dich wach erhält!" Nun arbeitet aber Steiner
mehr mit der Phantasie und andern unbe-
stimmten Erkenntnisquellen als mit dem
scharfen Verstand. Die märchenhaftesten
Hypothesen werden aufgestellt und — mit
keinem Wort bewiesen. Es ist bezeichnend
für unsere Zeit, daß so viele sich von dem
Blendwerk solcher Aufmachungen hinreißen
lassen und Unbewiesenes als reine Wahrheit
hinnehmen, während sie anderseits die auf
festen Grund gebauten Wahrheiten ver
schmähen. „Die Menschen neue Welten ent-
decken, neue Organe ausbilden, Anschauung
von der Seele haben"? Klingt das nicht

urg, Herder, 2 Bde.
äpzig, Reclam.



fast wie jener alte Lug und Trug: .Keines-
wegs werdet ihr sterben, vielmehr..."

Allen Vernünftigen, die noch auf das
Zeugnis ihrer gesunden Sinne bauen, die
ohne weiteres einsehen, daß auf Grund der
Sinneserfahrung durch geeignete, logisch
richtige Gedankenreihen zur Ermittlung der

Wahrheit geschritten werden kann und daß
die objektive Wahrheit bloßen subjektiven
Hypothesen rein vom praktischen und zeit-

Scholle u
(Fort,

um. Andere sind im Ablehnen weniger
schroff und geben zu, daß die Schule sich

um diese Frage bekümmern müsse, halten
sie aber nichr für fähig, an der Besserung
der menschlichen Gesellschaft tätig mitzu-
arbeiten, denn: die soziale Frage ist eine
Magenfrage! Nach dieser können die mensch-
lichen Charaktere erst dann besser werden,
wenn die äußern Verhältnisse besser gewor-
den sind. Die Lohnskala, die Nahrung,
die Kleidung, die Wohnung alles muß
zuerst sich gebessert haben, bevor der Mensch
es kann Diese gehen nach dem Axiom:
Der Mensch ist, was er ißt.

Dies heißt den Menschen zum Produkt
des wirschaftlichen Lebens herabwürdigen.
Wer nicht an den Sieg der Maschine glaubt,
sondern auf den Sieg des Geistes, des

Willens, des Gewissens über Fleisch und
Welt hofft, kann dem nicht beipflichten.
Alle „Organisationen, Konsolidationen, Kom-
binationen und Föderationen" sind nicht
imstande, die Welt aufwärts zu bringen,
sondern einzig bessere Menschen können
das!

Der göttliche Meister sah einen 38-jäh-
rigen Kranken vor sich; er sprach zuerst:
„deine Sünden sind dir vergeben!" und
dann heilte er den Kranken.

Leo Xlil, gibt den Rat: „Wollt ihr die
Lage verbessern, dann vervollkommnet auch
eure Seelen!"

Schiller schreibt an v. Humboldt: „Wir
sind Idealisten und würden uns schämen,
uns nachsagen zu lassen, daß die Dinge
uns formten und nicht wir die Dinge!"

Peabody (Jesus Christus und der christl.
Charakter) stellt den Satz auf: „Bessere
Methoden mögen die soziale Frage verein
fachen; gelöst werden kann sie durch nichts
Geringeres als durch bessere Menschen!"

ökonomischen Standpunkt aus schon vorzu
ziehen ist, überhaupt allen jenen, die den

Willen haben, die und nicht nur „eine
gewisse" Wahrheit zu suchen, möchte ich

zurufen: Die anthroposophische Erkenntnis-
lehre hat keine objektive Gültigkeit und
kann daher nicht Voraussetzung einer ernsten
Welt- und Lebensanschauung sein,

(Fortsetzung folgt,)

d Schule.
ung,)

Stellten diese Zeugnisse nicht den Geist,
die Seele in uns als die Ursache der Welt-
änderung dar? Darum erklärt Pius X.
feierlich, daß die soziale Frage in erster
Linie eine sittliche und religiöse ist und
deshalb vornehmlich nach dem Sittengesetz
und vom Standpunkte der Religion aus
gelöst werden muß. Das Christentum er-
neuert das Wirtschaftsleben durch Erneu-
erung der den Wirtschaftsprozeß tragenden
Menschen,

Einmal gab Gott den Kulturbefehl:
„Unterwerfet euch die Erde!" Erst dann
aber, wenn wir wieder innerlich besser ge-
worden, sittlich geläutert sind, unsere Be-
gierden hinauf und nicht hinab zielen, in
uns wieder der Glaube lebt, daß „unsere
natürliche Bestimmung nicht in der Existenz
allein besteht, sondern im sittlichen Leben,"
erst dann besitzen wir die gottgewollte Herr-
schaft über die Natur und über das wirt-
schaftliche Leben,

Der tote Stoff muß unter uns und
nicht über uns sein! Der Mechanismus
muß uns und nicht wir ihm dienen! Die
Kräfte der Natur müssen unsern Bedürf-
nissen sich anpassen und nicht wir uns ih-
ren Gesetzen! Der Charakter des Men-
schengeistes und die Begierden des Men-
schenherzens sind es, die Wissenschaft und
Technik brauchen und mißbrauchen, zum
Segen und zum Wucher, zum Heile und
zum Fluche, Machen wir unsere Leiden-
schasten edler und unsere Wünsche einfacher,
dann wird die Produktion der Wirtschaft
von selbst sich nach dem wahren Bedürfnis
richten,

„Die richtige Stellungnahme der Men-
schen zum Erdengut, die gesunde Verwer-
tung des Erdengutes, die richtige Wirt-
schaftsorganisation und Arbeitsmethode, der


	Darstellung und Beurteilung der anthroposophischen Pädagogik

