
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 6 (1920)

Heft: 29

Artikel: Dante und Milton, oder der mittelalterliche Katholizismus im Gegensatz
zur sogen. modernen Religiosität : Vortrag [Schluss]

Autor: Rüegg, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vermehrte und verbesserte Auflagen des
..Tischlein deck dich!" in geistiger oder leib-
licher Beziehung hervorzuzaubern?! Auch
da spricht die Kantonalkonferenz, die doch
unter einem Wahlpräsidium steht, nicht ge-
rade beweiskräftig!

Schluß! Die bisherigen Amtspräsidenten

haben nach amtlichen Berichterstattungen
und andern Zeugnissen ihre Pflicht getan
und niemand darf auf sie hinweisen und
sagen: »Wer keine Kraft hat zum Brennen
und Licht auszuströmen, soll wenigstens
andern nicht im Wege stehen." Dies zur
Währung!

Dante und Miltou.
oder der mittelalterliche Katholizismus im Gegensatz zur sogen.

modernen Religiosität.
(Vortrag von Herrn Pros. Dr. Aug. Rüegg, Basel, an der Pfingstmontagversammlung

des Luzerner Kantonalverbandes.)

(Schluß.)

Das katholische Mittelalter hatte die
irdische und die übernatürliche Welt in ein
harmonisches Verhältnis zu einander ge-
bracht. Die Renaissance aber huldigte dem
Geiste EpikurS und überließ ihre Seele um
den Preis der Erdenfreuden, dem Mephi-
stopheles. Selbst die ritterliche Frauenliebe
war dem Geschmack jenes Zeitalters etwas
zu Sublimiertes; solch typische Vertreter
der Renaissance wie Rabelais und Pulci
predigten die derbste, ausgelassenste und
egoistischste Animalität des Essens und Trin-
kens. Der Mensch hatte nach ihrer Ansicht
ein Recht darauf, so viel wie möglich Mensch
zu sein, und unter „Mensch" verstanden sie
das Tierische im Menschen. Der Grundsatz
des Pantagruelismus „tais ee que vou-
cki-as" erklärt die niedrigsten im Menschen
wohnenden Instinkte nicht nur für straflos,
sondern erhebt die robusteste Fleischlichkeit
zur vornehmsten Tugend und die Be-
sriedigung der primitivsten Neigungen zum
bewußten allgemeinen Lebensziel.

Immerhin erhoben sich diese Dichter
nicht als Rebellen gegen die Lehre der
Kirche; sie vermeinten bloß innerhalb dersel-
ben den asketischen Trübsinn zu bekämpfen.
Mit einer solchen Halbheit gab sich aber
Luthers Aufrichtigkeitsbedürfnis nicht zu-
frieden. Er wollte eine säuberliche Schei-
dung: entweder verlangte die Kirche zu viel
und Unnatürliches von der schwachen Mensch-
lichkeit, und dann hatten die Lebensgenießer
der Renaissance Recht, oder aber die An-
forderungen der Kirche waren gerechtfertigt,
und dann galt es die animalische Mensch-
lichkeit zu zügeln und niederzuwerfen. Das
Unglück wollte es, daß sich Luthers Tem-
perament zu Ungunsten der Kirche entschied.
Gegenüber der Halbheit oder Hypokrisie der

Humanisten und Heiden verdient Luther
für seine Offenheit und Konsequenz unsere
Anerkennung. Sein Auftreten wirkte denn
auch für viele seiner Zeitgenossen wie eine
Befreiung. Aber die Folge war nun die,
daß das irdische Genußleben religiöse Bil-
ligung erhielt; daß ein Teil der Menschheit
das Ideal, die niedern Seelenkräfte den
höhevn unterzuordnen, als etwas für immer
Unerreichbares aufgab. Und das Schlimmste
war das Beispiel, das er durch seine kühne
und erfolgreiche Auflehnung gegeben hatte.
Der Bann der Unantastbarkeit des katholi-
schen Glaubens war gebrochen. Die Re-
formation hatte einige Pfeiler aus dem
stolzen Bau des mittelalterlichen Katholi-
zismus herausgebrochen, und der Bau christ-
licher Frömmigkeit war nicht eingestürzt.

Man stutzte. Es ging also offenbar auch
so. Man begann zu zweifeln. Mußte es
denn überhaupt so fein, wie man sichs im
Mittelalter gedacht? Konnte es nicht ge-
rade so gut auch anders fein? Und so, daß
es besser zu den neuen Zeiten und Verhält-
nissen paßte? Und konnte sich nicht am
Ende jeder selbst am besten den sich für ihn
eignenden Tempel bauen? Eine wahre
Hinterlassenschaftsverschleuderung begann.
Jeder fand neue Gebäudeteile und Einbau-
ten für entbehrlich. Luther selbst glaubte,
es gehe ohne die Werke; der Glaube genüge.
Die Puritaner fanden, es gehe auch ohne
autoritative Ordnung und hierarchisches
Kirchenregiment. Spätere dachten, es gehe
überhaupt ohne Orthodoxie und Dogmen;
das Wesen des Christentums sei die Sitt-
lichkeit der Bergpredigt. In allem Mög-
lichen unterschieden sich die neuen Konfessi-
onen, nur in der Gegnerschaft gegen die

mittelalterliche Kirche waren sie einig. Schis-



mata und Häresie hatte es allerdings auch
im Mittelalter gegeben, aber nur örtlich
und zeitlich beschränkte. Seit 1500 aber
war das religiöse Gewissen aller tieferden-
kenden Menschen Europas dauernd irgend-
wie zerrissen. Die Kraft der organischen
Welterfassung, die harmonische'Einheit des
Weltbildes und das Gleichgewicht des See-
lenlebens waren unwiederbringlich verloren
gegangen. Mit der zunehmenden Laisierung
und Profanisierung der Religion erstarb
zusehends die Fähigkeit, religiös zu empfin-
den. Die philosophische Denkkraft wurde
auf allen Gebieten matter und versiegte
schließlich fast vollständig auf dem Gebiet
der Metaphysik. Es konnte schließlich gar
nicht anders gehen, als daß ein großer
Teil der abendländisch-modernen Mensch-
heit dem Atheismus oder der religiösen
Gleichgültigkeit verfiel.

Heute finden wir unter der Bevölkerung
einer Großstadt alle Schattierungen feind-
seliger Haltung gegenüber der Religion, von
der geistigen Stumpfheit und von einem
aus mannigfachen Vorurteilen genährtem
Mißtrauen, bis zur überlegenen Verachtung,
zum zynischen Spott und zur gehässigen
Verfolgungswut. Die einen verstricken sich

in querköpfigen Bedenken oder Vorbehalten
gegen das bestehende Kirchentum und dessen

augenblickliche Vertreter und entschädigen
sich durch eine vage Allerweltsreligiösität.
Für viele andere ist Religion ein ausge-
machter Schwindel oder eine lästige Be-
engung der persönlichen Freiheit. Andere
wiederum verkümmern in neurasthenischer
Aengstlichkeit und unterdrücken ihre Gefühle,
weil sich keckere Geister gegen die Religion
abfällig äußern. Wieder andere gehen am
Konflikt zwischen Glauben und Wissen zu
Grunde. Andere anerkennen zwar den ide-
alen Zug, der in der Religion liegt, aber
sie lassen sie ruhig schlummern, weil sie dem
Gebot des Geschäftsinteresses und den An-
forderungen'.des praktischen Lebens zu recht-
winklig widerspricht. Selbst eine große Zahl
getreuer Katholiken betätigt sich in der Re-
ligion unserer Zeit eher passiv und mecha-
nisch als freudig bewußt und schöpferisch
aufbauend. Die unbeirbts freie Selbstver-
ständlichkeit, die imponierende Sicherheit,
die naive Treuherzigkeit und Innigkeit, das
Glück, einen solchen Glauben zu haben und
das Leben nach ihm gestalten und beleben

zu können, ist ihnen abhanden gekommen.
Verstehen Sie mich wohl, meine Damen
und Herren, ich meine mit jener unbeirrten

freien Selbstverständlichkeit nicht jene Bur-
schikosität, die sich damit erschöpft, daß
sie ab und zu wie ein melancholischer Stier
auf der Weide ein steriles „Ich bin auch
noch da" in den Zeitüngswald brüllt oder
daß sie an einem Punkt der Straße, wo
viele Leute verkehren, möglichst vielen Be-
gegnenden demonstrativ auf die Zehen tritt
und ihnen bedeutet, sie tue das, um sie zu
erinnern, daß es eine katholische Grund-
sätzlichkeit gebe, sie sollten die Mahnung wei-
ter geben. Echte Religion ist doch wohl
etwas, was man nicht beständig zum Fen-
ster hinaushängt, um die Blicke anderer
auf sich zu ziehen, und was man nicht mit
Reklametamtam auf dem Markte feil bietet,
sondern etwas tief Innerliches, etwas Hei-
liges, Wohlgeschütztes, das sich sozusagen
nur spontan im Affekt, im Schmerz und
in der Freude, im Eifer der Entrüstung
oder im mitleidigen Hilfsbedürfnis nach
außen zeigt. Aber eben diese letztere Art
der Religion ist bei Laien heute so selten.
Natürlich gab es auch in den Volksmassen
des Mittelalters Hypokriten und Pharisäer,
Querköpfe und Schwächlinge, die sich gegen
das Gesetz der Religion vergingen. Aber
sie stürzten doch das Gesetz nicht für im-
mer um, nur weil es ihnen gelegent-
lich nicht paßte. Und das Bezeichnendste
ist, daß es gerade die bedeutendsten Köpfe
der modernen Aera sind, die eins solche

auffällige Unfähigkeit, konstruktiv zu denken
und eine solche gewaltsame Zerrissenheit des
Seelenlebens aufweisen. Das zeigt sich

gleich in jenen berühmten Schöpfungen der
Renaissance, in jenem alten Zauberer Dr.
Faust, und in dessen unseligem Kampf zwi-
scheu unersättlicher Genuß-, Wissens- und
Machtgier und dem Bedürfnis nach dem Frie-
den mit Gott und seinem Gewissen; in je-
nem jungen und doch so enttäuschungsmüden
Pessimisten Hamlet, dem .es wertlos erscheint,
in dieser gemeinen Welt überhaupt zu han-
dein, in jenem edlen Don Quijote, der durch
eine Laufbahn von Spott und Schlägen und
Steinwürfen unflätiger Gassenbuben schließ-
lich zur Einsicht kommt, daß sein ritterlicher
Enthusiasmus eine Gaukelei seines Narren-
gehirns gewesen sei, und in jenem Epiku-
räer Don Juan, der mit der unbezwing-
lichen Grazie des weltgewandten Kavaliers
die ihn verfolgenden Gewissensbisse abfer-
tigt, bis ihn schließlich die harte Steinhand
des Komturs packt und in die Hölle schleppt.
Es wäre eine Lüge zu behaupten, daß es
der Menschheit seit ihrer Befreiung vom



Joch der Religion sonderlich wohl wäre.
Gerade jener Intellektualismus, mit welchem
man der modernen Menschheit wie mit tau-
send Nägeln den Glauben und die Fähig-
keit zu glauben aus der Seele getrieben
hat, verfolgt sie seitdem mit den unaus-
stehlichen Qualen seiner Zweifel wie den
Don Juan die Schatten derjenigen, die er
betrogen, und den Faust die höllischen Gei-
ster, denen er seine Seele verschrieben hatte.
Der Geist der Ironie, der Männer wie
Voltaire, Shelley, Byron, Goethe und Nietz-
sche unter der Maske des Prometheus oder
des Mephistopheles zu geradezu unheimlich
blasphemischen Aeußerungen angeregt hat,
ist im Grunde nicht ein Kind der Freude,
sondern eine Ausgeburt der Qual, des Trotzes
und der Hysterie. Geradezu pathetisch wirkt
es, wenn Pnlci an einer Stelle seines Mor-
gante den Teufel Astaroth selbst sagen läßt,
„Wie glücklich seid ihr doch, ihr Christen.
Denn euch rettet jedesmal, wenn ihr fehlt,
ein Tränchen und ein Schlag an die Brust,
ein ,Herr, ich habe gesündigt'. Wir fehlten
nur ein einzig Mal und sind auf ewig in die
Hölle gebannt." ES ist kein Wunder, daß ein
Mensch, wie Tolstoj, der noch einen Keim
echter, orientalischer Religiösität in sich trug,
den modernen Rationalismus der Westeu-
ropäer wie den Satan und die Pest gehaßt
hat, so daß er im Gegensatz dazu im Chri-
stentum einseitig nur noch den rettenden
Geist verzeihender Liebe Pflegte, alles an-
dere, selbst die Idee der Gerechtigkeit und
die Freude des künstlerischen Schaffens in
den Abgrund seines Zornes warf. Die mo-
derne Menschheit hat wahrhaftig, wenn
man's recht betrachtet, das ganze Geschick
des Dr. Faustus durchgekostet, wie es uns
das alte Volksbuch erzählt, seine Ueber-
Hebung, seinen Abenteuertrieb, seine Genuß-
sucht, seinen Wissensdurst, seine Machtgier,
seinen dämonischen. Hang zur Magie, sein
unausrottbares Verlangen nach geheimnis-
vollem und verbotenem Tun, nach der Herr-
schaff über das uns entzogene Reich des
Dunkels, aber auch alle seine Zweifel und
Gewissensbisse, seine Unbefriedigtheit, seine
Reue und seinen Bekehrungswillen, sein
Nichtmehrumkehrenkönnen, die Erkennt-
nis des ,,Zuspät" und des „Niewiedergut-
machens", das Gefühl der Verworfenheit
und der Verdammnis, der Verhärtung und
der Verzweiflung. Und auch das letzte
scheint ihr nicht erspart zu bleiben, was die
Sage von Dr. Faustus weiß, das Ende in
Schrecken. Optimisten haben während des

Krieges gehofft, die Heimsuchung werde den
verlorenen Sohn zur Rückkehr bewegen,
eine Regeneration des religiösen Lebens
bewirken. Ihre Hoffnung ist in der bol-
schewistischen Walpurgisnacht der Geschla-
genen und in der Tanzorgienepidemie der
Sieger zu Schanden geworden. Dieselben
Optimisten wünschen jetzt, daß der Bolsche-
wiSmuS sein Zerstörungswerk vollende, im
Gedanken, die Menschheit werde sich endlich
im Anblick des Bildes einer Zerstörung
und eines Jammers, gegen die es keine ir-
dische Hilfe mehr gebe, bekehren. Es heißt
ja mit einer kleinen Aenderung in Ton und
Sinn der Dichterworte, „Neues Leben blühe
aus den Ruinen". Meine Damen und
Herren, wir wollen uns diesen Wünschen
nicht anschließen, nicht bloß, weil sie uns
nicht sonderlich fromm erscheinen, sondern
auch, weil wir an die daran geknüpften Er-
Wartungen nicht glauben. In einer jüngst
erschienenen sehr merkwürdigen und im apo-
kalyptischen Stil gehaltenen Schrift des

Patmosverlags heißt es sehr richtig: «Der
Tot ist heute die Tat, Sterben ist heute
Gebet. Aber sie werden doch die Treue
nicht halten. Die Besten sterben, aber es
wird doch keine Buße getan. Taumeln wer-
den die Menschen, aber nicht auf die Knie
fallen, trunken werden sie sein von Schmer-
zen, aber sie werden uicht zur Erkenntnis
des Giftes erwachen. Verloren ist das
Geschlecht dieser Tage und die Weisheit
muß sich rechtfertigen lassen von ihren Kin-
dern." Die Menschheit bekehrt sich trotz
der Prophetenrufe so wenig als zur Zeit
JesajaS und JeremiaS inmitten des Zu-
sammenbruches der palästinensischen Welt.
Und selbst, wenn sie einsähen, daß sie Gift
getrunken hättten, würden sie nicht dem
Rat des Arztes folgen. Wissen Sie, was der
unselige Ajas getan hat, als es ihm klar
wurde, was für eine schändliche und lâcher-
liche Sache er in seinem Wahnsinn ange-
richtet hatte; er nahm Abschied von allem,
was ihm lieb war auf Erden und ging ab-
seits und stürzte sich in sein Schwert. Unsere
moderne Menschheit ist noch eher imstande,
wie AjaS zu enden, als wie der verlorene
Sohn weinend, um Verzeihung flehend um-
zukehren.

Meine Damen und Herren, eine Be-
kehrung vollzieht sich nicht automatisch in
Auswirkung eines Naturgesetzes, jedesmal,
wenn ein Unglück geschehen ist. Eine see-

lische Regeneration tritt nicht ein, ohne daß
wir selbst etwas dazu tun. Nur wenn unser



Geist sich anstrengt aus den Worten Christi
jene Religiösität herauszugewinnen, die sie
beseelt und aus den Gnadenmitteln der
Kirche jene Kraft zu schöpfen, die das Mit-
telalter zu feinen hehren Leistungen befähigt
hat, werden wir zur Rettung unserer Heu-
tigen Welt beitragen. Warten wir nicht
auf eine Sündflut, die die andern vernich-
tet, sondern nähren wir in uns selbst und
in unsern Nächsten jenes heilige Feuer, das
heute noch wie in alten iZeiten Wunder
verrichten kann.

Lassen Sie mich! zum Schluß einer Hoff-
nung Ausdruck geben, die ich schon lang
mit meinem Herzblut nähre und die jedes-
mal heiß aufflammt, wenn ich mit dem
Heimweh eines Mannes, der sich semer im
Bergland verlebten seligen Kindheit erin-
nert, aus der Großstadt mit ihren Mauer-
zeilen und starrenden Kaminen ins Land
hinaus wandere mit seinen Höhen und

Seen, Wäldern und Matten. Dann dünkt
mich jedesmal, wenn ich in ein Bauernhaus
trete und den Leuten in die klaren Augen
schaue, ihre harten Hände schüttle und in
jedem ihrer Worte und in jeder ihrer Hand-
lungen ihr treuherzig gesundes Wesen spüre,
daß. was unsere Dichter von der Reinheit
der Alpen und von der Urkraft des Volkes
sagen, nicht ein bloßer Schwindel sei. Aus
einem solchen Volke, sag ich mir dann,
müßten die Kräfte kommen, an denen das
verdorbene Leben unserer modernen Welt
genesen könnte. Mein innigster Wunsch ist
der, daß unter ihrem Schutz, meine ver-
ehrten Herren Geistlichen, meine Kollegen
und Kolleginnen und im Geiste unseres
teuren Katholizismus jene Seelen heran-
wachsen möchten, deren ideale Kraft dazu
berufen ist, über die Götterdämmerung von
1914 eine bessere Zukunft heraufzuführen.

Schutnachrichten.
Luzern. Hw. Herr Wilh. Schnyder, Pro-

fessor am theolog. Seminar in Luzern, wurde zum
Chorherr am Stift zu St. Leodegar gewählt.

— Die nächste Velegiertenversammlung der
kantonalen Lehrerkonferenz ist auf den 29.
Juli einberufen. Der Borstand schlägt ihr vor,
die nächste Kantonalkonferenz in Luzern abzuhalten.
Als Haupttraktandum soll die Behandlung des

Religionsunterrichtes in der Volksschule zur Sprache
kommen.

— Die kantonale Fehrmittetkommissiou be-

faßte sich in ihrer Sitzung vom 8. Juli mit der
Schaffung einer neuen Fibel. Die bestellte Sub-
kommiffion. erhielt nach einläßlicher Diskussion den

Auftrag, nach den aufgestellten und gutgeheißenen
Leitsätzen an die Ausarbeitung eines Entwurfes zu
gehen, der der Gesamtkommiflion und der Oberbe-
hörde zur Begutachtung unterbreitet werden soll.
Um die wichtige Aufgabe möglichst befriedigend zu
lösen, wurde die Subkommission auf deren Wunsch
durch weitere bewährte Praktiker auf dieser Stufe
und anerkannt tüchtige Zeichner ergänzt.

Ferner diskutierte man die Schaffung eines

Sprachbuches für die Primärschule, Unterstufe
(2. und 3. Kl.), bezw. die Frage, ob ein vorlie-
gender Entwurf als Schülerbuch obligatorisch zu
erklären sei. Die Kommission verneinte diese Frage,
da der Entwurf zu weit gehe Nnd für diese Stufe
zu schwer sei, war aber der Meinung, daß er als
Lehrerhandbuch umgearbeitet und ausgebaut werden
könnte. Der Ruf nach einer vermehrten Pflege
der formellen Seite unserer Muttersprache fand
allgemeine Unterstützung.

Ueber die Schaffung eines Realbuches für
die Sekundärschulen soll an einer nächsten
Sitzung gesprochen werden. Inzwischen wird der

Sekundarlehrerverein zu dieser Frage noch Stellung
nehmen.

St. Gallen. IM" Kant. st. gall. Lehrer-
tag, Samstag, den 17. Juli 1920, vorm. 10 V«

Uhr, im „Schützengartensaal", St. Gallen. Haupt-
traktandum: „Revision der Pensions-Kassa-Sta-
tuten der Volksschullehrer". Die Kommiffion

des K. L. V.
— : Der st. gall. Lehrertag in St. Gallen hat

u. a. auch die Kommiffion für eine weitere Amts-
dauer zu bestellen. Seit Jahren fetzt sie sich zu-
sammen aus 3 Mitgliedern unserer Richtung und
4 der andern, und man ist gut dabei gefahren.
Standen unsere katholischen Lehrer und Lehrerinnen
vor Jahren dem neutralen Lehrerverein noch etwas
mißtrauisch und zögernd gegenüber, haben sie sich

in der Folge im guten Glauben an ein gedeihliches
Miteinanderarbeiten aller Parteien im Lehrerverein
so zahlreich angeschlossen, daß er heute sozusagen

alle aktiven Lehrkräfte umfaßt. Ein erfreuliches
Zutrauen in die Präsidialleitung und in die übri-
gen Vertrauensmänner der Kommission, ein har-
manisches Zusammenarbeiten zwischen .Regierung"
und „Volk" ließ denn auch im verflossenen Dezen-
nium manches Erfreuliche zur ideellen Förderung
und materiellen Besserstellung der Lehrerschaft er-
reichen. Es liegt darum in unser aller Interesse,
das friedliche und glückliche Zusammenarbeiten in
der Kommission weiterhin nach Kräften zu ermög-
lichen und zu fördern und so den Verein auch zu-
künftig lebens- und schaffenskräftig zu erhalten. Wer
dieses Ziel im Auge behalten will, der wird darum
an der Zusammensetzung der Kommission kaum rüt-
teln wollen und die beiden zu ersetzenden Mitglie-
der: Präsident Schönenberger sel. und Rohrer,
Buchs den entsprechenden Parteien entnehmen, umso
mehr, als kein Mangel an tüchtigem Holz vorliegt.


	Dante und Milton, oder der mittelalterliche Katholizismus im Gegensatz zur sogen. modernen Religiosität : Vortrag [Schluss]

