
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 6 (1920)

Heft: 25

Artikel: Dante und Milton, oder der mittelalterliche Katholizismus im Gegensatz
zur sogen. modernen Religiosität : Vortrag [Fortsetzung]

Autor: Rüegg, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-541824

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-541824
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6. Jahrgang. Nr. 2S. 17. Zuni IS20

Schweizer-Schule
Wochenblatt der latholischen Schulvereinigungen der Schweiz.

ver ..pädagogischen Blätter" 27. Jahrgang.

5iir die
5christlettllng des Wochenblattes:
I. Troxler, Prof., Luzern, Billenstr. 14

21.66 Telephon 21.66

Beilagen znr Schweizer 5chule:
Volksschule — Mittelschule

vie Lehrerin ^
Druck und Versand durch die GefchästSstelle

Sberle 6c Mckenbach, Einsiedeln^
Jnseratenannahme

durch die PublicitaS A -G., Luzern.
Jahres preis Fr. ».SO — dei der Post bestellt Ar. » 70

lCheck IX 0,1 »7> <Bu«land Portozulchlag». Preis der 32 mw breiten Colonelzeile 26 Rp.

Inhalt: Dante und Milton. — Eine ernste Gefahr. — Gymnasialresorm und Physische Erziehung. —
f Professor und Kanonikus Jak. Waßmer. — Zwei Winke für unsere Versammlungen. — Reisekarte.
Zu den Arbeitsgruppen. — Lehrermangel in Amerika. — Dei; Kröpf in den Schulen. — Erniedri-
gendes aus dem Gehaltserhöhungs-Zeitalter. — Der deutsche Geistesarbeiter und Handarbeiter. —
Schulnachrichten. — Bücherschau. — Mitteilung. — Lehrerzimmer. — Inserate.

Beilage: Volksschule Nr. 12.

Dante und Milton,
oder der mittelalterliche Katholizismus im Gegensatz zur sogen.

modernen Religiösität.
(Bortrag von Herrn Prof. vr. Aug. Rüegg, Basel, an der Psingstmontagversammlung

des Luzerner Kantonalverbandes.)
(Fortsetzung.)

Nicht weniger hart litt Milton unter
den politischen Konflikten seiner Zeit. Auch
er sah — in der englischen Revolution — all
seine Hoffnungen zu Grunde gehen. Auch ihn
ächtete das grausame Geschick der Zeiten
und bannte ihn in die stillen Räume seines
Schulmeisterhauses. Das häusliche Glück
war ihm versagt — eine Ehescheidung zeugt
von dem Jammer seines intimsten Fami-
lienlebens. In der trostlos grauen Ein-
samkeit seines Alters, von der Gicht ge-
plagt, mit Blindheit geschlagen, hat er seine
Seele dem wogenden Meer von Gedanken
und Gefühlen überlassen, dem er das Ge-
dicht vom .Verlorenen Paradies" abrang.
Bis dahin gilt die Gleichung.

Je größer aber die Uebereinstimmung
der allgemeinen Lebensumstände der beiden
Männer erscheint, um so schlagender wirkt
der Unterschied in der Art, wie sie sich aus
dem Jammer, in den sie ihre Katastrophe
geworfen hatte, herausarbeiteten.

Bei Dante hat man den Eindruck, er
projiziere alles, was er in seinen frühern
bessern Jahren erlebt hat, und was er nun

aus dem farbenglühenden, verklärenden Ge-
dächtnis des in der Verbannung schwer-
zenden Verlustes heraufholt, alles, was er
von der Zukunft erhofft nnd mit der Sehn-
sucht und dem Ehrgeiz einer gewaltigen
Lebenskraft erstrebt hatte, in eine Jenseits-
weit hinüber, die ihm das Verlorene er-
setzen, die ihn reich entschädigen und deren
Wahrheit ihn nicht betrügen wird. Vielleicht
darf man's auch so ausdrücken: er wendet
sich von den Schönheiten und Herrlichkeiten
dieser Welt, die sein offener Dichtergeist
aufgenommen hat, nicht vollständig ab; er
baut sich nur mit seiner machtvoll schaffen-
den Phantasie aus ihren Elementen eine
neue Welt, die ihm niemand rauben kann,
oder er sieht die bestehende Welt mit den
Augen dessen, der tiefer schaut, der das We-
sen unter dem Schein erkennt, anders an,
und hebt das Irdische in das Licht ewiger
Wahrheit.

Milton dagegen dreht gleichsam das
Licht ab, das seine Welt erleuchtet hat, mit
der entschlossenen Geberde dessen, der will,
daß es, weil es gelogen, nie mehr leuchte,



sondern daß Finsternis herrsche. Er ver-
setzt uns plötzlich in die dunkle, gestaltlose
Nacht des Chaos, mit dessen Schilderung
Mose die Schöpfungsgeschichte beginnt. Der
Entschluß zu diesem Werk der Zerstörung,
zur Bekämpfung und Abtötung alles Schö-
neu, Reizvollen, Verführerisch-Lockenden die-
ser Welt ist ihm nicht leicht gefallen. Wir
wissen aus den Gedichten seiner Jugend,
wie sehr er die Schönheit der Renaissance-
kunst zu empfinden und zu schätzen ver-
mochte. Er hat sich auch einst mit dem
Plan getragen im Stile Spensers und der
italienischen Epiker eine große Dichtung
von King Arthur und den Heldenrittern
seiner Tafelrunde zu schreiben. Doch jetzt,
am Ende seiner Laufbahn, hatte er keinen
Sinn mehr für den bunten Märchenkram
der Fabelphantasie, für Festturniere, Schild-
und Wappenprunk, Bankette, Pferde und
golddurchwirkte Decken. Jetzt in der Neige
feines kampferfüllten, verbitterten Lebens
wählte er sich einen bedeutenderen Stoff,
der ihn heroischer dünkte als jene erfunde-
nen Ritterspiele. Er sang von des Men-
schen erster Schuld, „jener Frucht des

strengverbotenen Baumes, die durch Genuß
Tod in die Welt gebracht und jjeglich
Weh; von des Menschen Treuebruch, von
Mißtrauen, Ungehorsam und Empörung,
und wie der Himmel dann voll Widerwil-
len sich von ihm wandt', und ihm entfrem-
det ward, und wie des Himmels Zürnen
mit gerechtem Vorwurf das Urteil sprach,
das dieser Welt stracks eine Welt voll Weh
und Leid erschuf, die Sünd' und ihren Schat»
ten, Tod, und Elend, des Todes Herold."

Man spürt es Miltons Pathos an
mancher Stelle seines Werkes an, daß er
geradezu von jenem grausamen Schmerz
befallen war, der den Othello zur Ver-
zweiflung und zur Vernichtung der änge-
beteten Schönheit trieb, die er so herzlich
geliebt, der er sich so vertrauensvoll hin-
gegeben, und die ihn nun so fürchterlich be-

trogen hatte. „Die süße Welt des Genusses
hat mich betrogen, betrügt alle Menschen;
sie ist die Sünde, sie darf nicht mehr leben.
Weg mit der schönen Lüge. Laßt uns die
harte Wahrheit schauen," hat Milton mit
fast zoroastrischem Eifer gedacht, und er hat
die falsche Schönheit getötet. Das ist der
Geist der Bilderstürmer, bis zu einem ge-
wissen Grad aber auch der Geist Platos
und Tolstojs, des Russen. Kein Mensch
wird leugnen, daß etwas Großes und ewig
Wahres in dieser Geberde Miltons liegt,

und doch werden wir als Katholiken die
weniger leidenschaftliche und weniger brüske,
die weniger yon Enttäuschungen verbitterte,
seelisch heitere und deshalb gerechte Lösung
des Widerspruchs zwischen unserm Glücks-
bedürfnis und dem Jammer dieser Welt
vorziehen.

Dieser Gegensatz der beiden Männer
Dante und Milton läßt sich nun im ein-
zelnen an einer Reihe von Punkten ihrer
Dichtungen als charakteristisch nachweisen
und gibt jeweilen eine treffliche Beleuch-
tung des Unterschieds zwischen dem katho-
lischen und dem puritanischen Ideal. Dante
hat eine „Divina Commedia" geschrieben,
ein Gedicht von der Gewinnung des gött-
lichen Landes unserer Sehnsucht, Milton
ein „pai-sàe I.ost", ein Verlorenes Pa-
radies, zu dem das „?ai-aàe kìegaineck",
das „Wiedergewonnene Paradies" nur eine
späte, vom Dichter ursprünglich nicht be-
abstchtigte, und wie Milton selbst meinte,
eigentlich überflüssige, poetisch weniger wert-
volle Zutat darstellt. Für Dante liegt der
Hauptton auf der Erreichung des Ziels,
auf der Erfüllung des Glücks; Milton
legt das Hauptgewicht auf die Verwirk-
ung des Glücks, auf die Verstoßung
der Schuldigen, auf die Fähigkeit dem U n-
glück fest ins Auge zu schauen. Beide
Gedichte sind mythisch-allegorischer Art, d.

h. sie reihen nicht bloß äußere Erlebnisse
aneinander und geben denselben große kau-
sale Zusammenhänge, sondern es liegt ihnen
im einzelnen und in ihrer Gesamtheit ein
tieferer Sinn zu Grunde, den sie gleichsam
wie ein wunderbares Geheimnis nur dem
Berufenen offenbaren.

Dante lehnt sich an jene alte Märchen-
dichtung von dem Prinzen an, der auszieht
große Taten zu verrichten, ein verwünsche-
neS Schloß vom Bann zu lösen, die Hand
einer Prinzessin, und ein Lebensglück zu ge-
winnen. Er malt seine Jenseitsfahrt auf
den Hintergrund jener gotischen Ritterepen,
die uns erzählen, wie Parsifal in die Welt
hinauszog, um nach vielen Irrfahrten und
Abenteuern endlich das Ziel und den Preis
aller Mühen zu finden, die Ruhe und Herr-
schaft der waldumstellten, berggipfelkrönen-
den Gralsburg. Aber nicht bloß um eine
abenteuerliche Wanderung durch die 3 Jen-
seitsreiche handelt es sich bei Dante, son-
dern um eine stufenweis sich vollziehende
Bekehrung, um eine biologisch begründete
Seelenentwicklung, die parallel läuft mit
der Betrachtung der Weltgeschichte und der



Geschichte menschlicher Verrohung, Besserung
und Beseligung. ES handelt sich schließlich
um den Aufbau einer Welt des Wissens
und der Wahrheit aus dem Bedürfnis der
suchenden Menschenseele und aus der Offen-
barungSgnade der göttlichen Güte heraus.
Milton auf der andern Seite ist durch seine
Kämpfe und durch die Widerwärtigkeit des
Diesseitslebens weniger dazu gedrängt wor-
den, anderswo einen Ersatz zu suchen oder
zu bauen, als vielmehr dazu, über den U r-
sprung und die Ursache dieses Unglücks
nachzubrüten. Indem er der Quelle des
Uebels im Leben der Völker wie der Fa-
milien, im einzelnen Menschenleben und im
einzelnen Fall von Sorge, Krankheit, Feind-
schaft und Tod nachgeht, entdeckt er, daß
am Anfang und am Keime jedes Unglücks
eine Sünde sitzt, daß alles Unglück der ge-
samten Welt ein Gewebe von ewig fort-
wirkenden, irgendwo aufzuweisenden Ver-
fehlungen ist, und daß man, den Fäden
dieses Gewebes nachfolgend, auf eine erste
Ur- und Erbsünde stößt, auf eine erste gründ-
sätzliche und exemplarische, alle andern Sün-
den wie in einem Ei enthaltende Kapital-
Verfehlung.-

So wird ihm die Idee der Erbsünde
zur beherrschenden Idee seiner dichteri-
scheu Schöpfertätigkeit. Wie die ersten
Menschen sich verschuldeten und durch ihre
Schuld die ganze von ihnen abstammende
Menschheit in die Wirkung der Sünden-
lausalität verwickelten, das zu erzählen wird
ihm zum tiefsten Bedürfnis, damit sich die
Menschen von Reue und Schuldbewußtsein,
von Schmerz und Verzweiflung gepeitscht
aufraffen und ihre Erlösung von der Schuld
bewerkstelligen. Dantes Geistesrichtung ist
also eher positiv und optimistisch; seine

aanze dichterische Arbeit wendet sich der
Erfüllung eines Wunsches, der Erreichung
seines Glückes zu. Miltons Seele ist eher
negativ und pessimistisch. Er schärft uns
eher das verlorene als das zu gewinnende
Glück ein. Auch er will uns wie Dante
zur Bekehrung, zur Erlösung bewegen; aber
er tuts eher durch Erschütterung als durch
Führung und Lockung. Dante ist Haupt-
sächlich von Sehnsucht und hehrer Hoffnung
erfüllt; er orientiert sich nach den seligen
Freuden des Himmels. Milton ist mehr
von Reueschmerz und von herber Sühne-
Entschlossenheit beherrscht; er läßt sich von
dem Gefühl der Genugtuungsleistung zu
neuem Handeln hier auf Erden treiben.
Dantes Haupttriebkraft ist das schwung-

volle Streben nach dem Ideal. Milton
läßt sich leiten vom starken Realismus sei-
ner kausalen und pragmatischen Einsicht in
den Gang der Dinge ; er schlägt sich, wie
es nun einmal sein muß, durch die harte
Wirklichkeit durch. Dante richtet sein Helles
Auge eher in die Zukunft, Miltons Blick
ist eher verdüstert durch die Schatten der
Vergangenheit.

Dantes Phaytasiewelt verfügt ferner
über eine viel größere und reich wechselnde,
geradezu universale Auswahl ästhetischer
Eindrücke. Alles was das atmosphärisch
und geographisch bewegte Leben der Natur,
was das Alltagsleben der Städte und des
Landes, der Gesellschaftsklassen und Berufe,
was die Völker- und Menschengeschichte für
eindrückliche, stark ausgeprägte und unver-
geßliche Bilder liefern, Bilder der Früh-
lingswonne und des Wettersturmes, der
Winterstarrheit, des Flammenregens, der
vulkanischen Elementargewalt und der le-
benSfrohen Vegetation, Bilder königlichen
Menschenstolzes und kindlicher Demut, fre-
velnder Leidenschaft und ahnenden Ent-
zückens, unnatürlichen Leidens und jubeln-
der Lust, alles, alles breitet er vor unsern
Augen aus, und alles dient demselben Zweck,
uns zu läutern und der Vollkommenheit
zuzuführen. Milton dagegen findet zwar
wuuderbare Worte zur Schilderung der
Schönheit des Paradieses und bringt lyrische
Empfindungen erhabenster Größe und tief-
sten Gehaltes zum Ausdruck. Aber erhält
doch darauf die Schönheit und die mannig-
faltige Buntheit der betrügerischen Welt von
sich zu weisen. Am deutlichsten ist dies
im „?ura6ise Ueguineck" der Fall, wo
Satan als Versucher Christus auf den Berg
führt und ihm die Macht und Herrlichkeit
dieser Welt, die Kriegsheere der Parther,
den kaiserlichen Prunk Roms und die Weis-
heit Athens zeigt. Man hört aus den Wor-
ten Christi Miltons eigene Abneigung gegen
das ästhetische Bedürfnis der Menschen,
seine Umwelt gestaltend den Schönheitsge-
setzen des eigenen Geistes anzupassen, wie
wenn er von dieser Tätigkeit eine Verzär-
telung der menschlichen Seele fürchtete.

Dante kennt keine solche Pruderie; seinem
Geiste ist nichts schlechthin fremd, und der
Glanz seiner Poesie adelt selbst in gewissem
Masse die sündige Liebe Francescas, den
vermessenen Atheismus des kuàià ckegli
vbeiti und den grauenhaften Haß des
Ugolino. Milton ist tatsächlich viel aus-
schließlicher als Dante ein Willensmensch,



ein Ethiker. Man würde freilich Dante lehr
unrecht tun, wenn man in ihm nicht auch
in erster Linie einen Ethiker sahe; er ist in
der Tat ein Mensch von unbeugsamstem
Willen und imponierendster Autorität. Aber
Milton ist sozusagen nur Ethiker, seine Re-
ligion ist praktisch fast nur Willensbetä-
tigung; sein Gedicht ist weniger eine Schil-
derei, eine Erzählung, als eine Predigt, eine
Exhortatio Ganz anders als Dante be-
schränkt er sich auf das eine Grundmotiv,
die eindrückliche Darstellung, daß die ersten
Menschen das Paradiesesglück verloren.
Dante führt uns der Prozeß der Bekehr-
ung, der Abwendung und Erlösung von
den Sünden nicht bloß in seinem Fall, son-
dern in tausendfacher Brechung, im strah-
lenden und widerstrahlenden Krystallgewölbe
einer ganzen Welt von Sünde und Sühne
vor. Außerdem spielt bei Dante das in-
tellektuelle und intuitive Moment in Hin-
ficht auf die Bekehrung eine größere Rolle.
Milton denkt von der subtilen philosophi-
schen Weisheit und der theologischen Spin-
tisiererei nicht hoch. Er hat die Auffassung,
dieses Leben führe vom großen Meerder Wahr-
heit weg, um schließlich im Sande des Skepti-
zismus und des Materialismus zu versickern.

Milton mutet uns deshalb eher wie
ein Mann der irdischen Praxis, des nüch-
ternen Alltagsempfindens und des reali-
stischen Sinnes für das Nächstliegende an,
wenn auch seine negative Haltung inSge-
samt etwas Majestätisches hat. Dante da-
gegen ist das sukzessive Erlernen der tiefsten
Wahrheiten, das Eindringen in die Rätsel
der Welt ein höchster Genuß und ein we-
sentlicher Bestandteil des religiösen Lebens.
Er wird nicht müde zu sagen, wie sich

Schleier um Schleier gleich Nebeln vor sei-

nen Augen haben, Vorhänge fallen, neue
ungeahnte Tiefen der Erkenntnis sich öffnen,
wie sich der Blick klärt und dehnt, sein Da-
seins- und sein geistiges Dominationsge-
fühl sich umfassend weitet und gewaltig
wächst, daß er sich im mächtigen Flug des
Gedankens über die düstere Welt hinaus
in die Höhen des Himmels bis zur Gott-
heit hinaufschwingt, sich immer schneller und
schneller bewegt, wie er sich in der Wonne
des überirdischen Lichtes, das in seine Au-
gen strömt, spürbar vergeistigt, seine Erden-
schwere verliert und den Prozeß des .Tra-
sumanar" bis zur Anschauung Gottes, bis
zur Vereinigung mit ihm, seinem Wesen
und Willen vollendet. Dieses Aufgehen in

der Erkenntnis, im Wissen, dieser Jubel der
Ablösung von allem Irdischen, ist bei Mil-
ton durch nichts Gleichartiges aufgewogen.
Nur für die Weltschöpfungs- und die Er-
lösungslehre und für die großen Linien des
künftigen Erdengeschickes hat Milton ein
theoretisches Interesse. Seine Feindschaft
gegen alles Dogmatische ist natürlich hi-
storisch bedingt und begreiflich.

Aber das Dogma braucht weder Schlacken-
zeug, noch Kinderwerk, Noch ein Prokrustes-
bett zu sein. Dante hat die Grundwahrheiten
seines Katholizismus im Flug der Bekehrung
als beglückend empfunden. Er hat die Ant-
Worten, die ihm die katholische Kirche auf die
größten Rätsel gibt, die sich dem menschlichen
Geiste bei der Welterklärung stellen, mit
der Freude eines Eroberers und Entdeckers,
der neue Welten findet und gewinnt, auf-
genommen. Ihm waren sie die Wunder-
Mittel, die seine eigene geistige Metamor-
phose zustande brachten. Nicht gegen die
Lehre und gegen die Einrichtungen der
Kirche wandte sich sein Zorn und sein Re-
formeifer, nur gegen einzelne Persönlich-
keiten, welche die Kirche vertraten und gegen
ihre Mißbräuche. Dem unbändigen Frei-
heitsbedürsnis Miltons war die Lehre selbst
und überhaupt der Anspruch der Kirche au-
toritativ zu lehren, zuwider. Auch von der
Freude am systematischen philosophischen
Konstruieren, am theologischen Organisieren,
am fast mathematisch-mystischen Einteilen
der Gedankenwerte, die wir bei Dante fin-
den, findet sich nichts bei Milton. Dante
zeigt in alledem mehr den apollinischen
Geist Platos, des Aristoteles und Augustins,
jenen Geist der Klarheit, der sich auch in
der Sinnfälligkeit und logischen Präzision,
in der bald plastischen, bald silhouettenschar-
fen Geschnittenheit seines sprachlichen Aus
druckes äußert, Milton hat mehr vom äschy-
leischen Geist, der durch die Mittel des .Dei-
non", der majestätischen Erhabenheit seiner
poetischen Vorstellungen und furchtbaren
Ergriffenheit seiner Seele zum Sittlichen
treibt. Er hat wie überhaupt der Puri
tanismus mehr vom pompösen Pathos de

Jehovageschichten des alten Testamentes
vom eifernden Mose und dem wetterschwan
gern Sinai in seiner Sprache. Wo Dante
konstruiert und schaut und baut, da reiß:
Milton mit den Waffen und dem Geist de

Polemik starre, beengende Formen ein, er-
hebt den Ruf der Begeisterung und zerstör:
„trügerische" Bilder. (Fortsetzung folgt.)


	Dante und Milton, oder der mittelalterliche Katholizismus im Gegensatz zur sogen. modernen Religiosität : Vortrag [Fortsetzung]

