
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 4 (1918)

Heft: 32

Artikel: Die moderne Gedankenfreiheit [Schluss]

Autor: Baum, H.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537381

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 Jahrgang. Nr. 32. 8. Nugust 1918.

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen Schuloereinigungen der Schweiz.

Der „pädagogischen Blätter" 25. Jahrgang.

8ür die
Schriftleitung des Wochenblattes:
I. Troxler. Prof., Luzern, Villenstr. 14

Beilagen zur Schweizer-Schule:

Volksschule — Mittelschule : :

vie Lehrerin — viicherkatalog

Geschäftsstelle der „Schweizer-Schule": EberleS-Rickenbach, Einsiedet n.

Inhalt: Die moderne Gedankenfreiheit. — Ein weiterer Beitrag zur Lohnfrage. — Stellennach-
weis. — Schulnachrichten. — Inserate.

Beilage: Volksschule Nr. IS. »

Die moderne Gedankenfreiheit.
Von l)r. H. P, Baum.

(Schluß.)

Findet die Freiheit des Denkens ihre natürliche Grenze in der Wirklichkeit
und objektiven Wahrheit der uns umgebenden Welt, so gibt es auch eine überna-
türliche Grenze für sie; denn nur wer die Existenz eines überweltlichen persönlichen
Gottes leugnet, kann die Bindung des Denkens durch Gottes Wort beanstanden.
Die Offenbarung ist nun aber ihrem Wesen nach Mitteilung einer Wahrheit
durch Gott, und niemandem, der unter Gott die ewige untrügliche Wahrheit
selbst versteht, steht es ohne Leugnung Gottes frei, diese Mitteilung anzuerkennen
oder nicht. Allerdings haben verschiedene moderne und modernistische Richtungen
den Offenbarungsbegriff ummodeln wollen und versucht, ihn in einen Gefühlsaus-
bruch, ein Sich-Bewußtwerden der Menschheit, kurz in ein menschliches Produkt
umzudeuteln, ohne sich im geringsten darum zu kümmern, daß diese Auffassung

nicht nur in geschichtlicher Hinsicht jeder Grundlage entbehrt, da nach bibl. Bericht
Gott stets als von außen an den Menschen herantretend und ihnen eine Mittei-
lung machend dargestellt wird (Adam, Abraham, Moses, die Propheten, Apostel),
sondern auch den Weissagungen, auf die doch Christus selbst sich stets berief, und
die tatsächlich erfüllt wurden, ratlos gegenübersteht. Wo aber, sagt mit Recht der

Verfasser, „die ewige, unfehlbare Wahrheit spricht, obliegt dem Menschengeist die

Pflicht hl. Unterwerfung" und diese übt der Mensch durch den Glauben. Dieser

ist eine der Vernunft völlig entsprechende Bindung des Denkens, ohne darum dem

Verstände seine Betätigung und sein Recht zu nehmen. Eine solche Unterwerfung
des Denkens ist durchaus nicht, wie man es oft darzustellen sucht, unvernünftig,
noch ist sie eine „Gefühlssache", aber die Tätigkeit unseres Verstandes geht hier



nicht auf den Inhalt der Mitteilung, den Gegenstand der uns gegenübertretenden
und Anerkennung fordernden Wahrheit, sondern auf die Prüfung der Zuverläßig-
keit der Mitteilung resp, des Gewährsmannes. Die Freiheit unseres Denkens
wird hier nicht dadurch gebunden, daß wir, wie in der Wissenschaft, den Tatbestand
selbst durchschauen, sondern dadurch, daß wir einen Zeugen für den Tatbestand
haben, dessen absolute Zuverlässigkeit wir klar durchschauen. Unser Glaube ist
demnach ein Fürwahrhalten des Inhaltes einer Mitteilung Gottes, von
der wir wissen, daß sie von Gott stammt, der uns absoluteste Gewähr bietet,
der aber auch für diese Mitteilung unsere volle Verstandesanerkennung fordern
kann und muß. In dieser Grundlegung unseres Glaubens liegt seine Festigkeit
und Sicherheit, die dem Leben Ziel und' Halt geben, weil wir wissen, was wir
an den Wahrheiten der Religion haben.

Aber nicht als eine Zuversicht, sondern als Verstandesüberzeugung ist
der Glaube stets aufgefaßt worden, vom Auftrage Christi an die Apostel an:
„Gehet hin in alle Welt und lehret die Völker, lehret sie alles halten, was ich

euch gesagt habe," durch die Väterzeit hindurch, wo der hl. Augustinus die Frage
„Was is? Glauben" beantwortet: „Was anders, als zugeben, daß wahr ist, was
gesagt wird," bis hinauf zu den großen Lehrern des Mittelalters Thomas von
Aquin, Albert d. Großen u. a. hinein in unsere Tage, wo die Kirche ebenso scharf
wie einst Paulus unterscheidet zwischen Glaube und Hoffnung, ersteren als das

Unterpfand für letztere erklärend; denn nur das können wir zuversichtlich erwarten,
um dessen Dasein wir wissen, bei übernatürlichen Dingen also glauben. Und hat
Christus nicht versichert: „Dazu bin ich in die Welt gekommen, daß ich Zeugnis
ablege für die Wahrheit"? wobei selbst jene, die die Gottheit Christi leugnen, im
Grunde genommen zugeben müssen, daß seine Worte Mitteilungen Gottes sind, da

er bezeugt: „Meine Lehre ist nicht mein, sondern dessen, der mich gesandt hat."
Da nun eine von Gott zur Annahme vorgelegte Wahrheit als Dogma be-

zeichnet wird, so ist unser Glaube ohne Zweifel ein Do g m en glaube.
Da erhebt sich nun gleich wieder die moderne Fürsorge für die Freiheit des

Denkens mit ihren Schlagworten: „Glauben und Wissen sind Gegensätze, die sich

einander ausschließen". „Wer durch Dogmen gebunden ist, kann nicht frei forschen,
denn der Dogmenglaube schließt voraussetzungslose Forschung aus" oder wie
Paulsen sagt, „Wer den Namen eines gläubigen Mannes haben will, muß auf
den Ruhm eines Gelehrten verzichten". — Mag Paulsen auch manches Gescheidte

geschrieben haben, der obige Ausspruch verrät jedenfalls, daß er auch über Dinge
schrieb, wo er aus Mangel jeglicher Kenntnis des wahren Sachverhalts „frei" be-

Häupten konnte. ES wäre ein Leichtes, auf jedem Gebiete menschlichen Forschens

nicht nur Gelehrte, nein eine große Zahl bahnbrechender Führer zu nennen, die

tiefgläubige Männer waren, Namen wie Rob. Meyer, Joule, Linné, von Baer,
Maxwell, Faraday, Ampère, Secchi, Heis, Cuvier, Davy, von Liebig, Frauenhofer,
Fizeau, Joh. v. Müller, Pasteur, Lyell u. a., die auch ein Paulsen füglich hätte
kennen sollen, von vielen älterer Zeit gar nicht zu reden!

Versteht man- unter voraussetzungsloser Forschung eine solche ohne jegliche

Voraussetzung, so wird man sie niemals erfüllt finden, denn sie ist der bare Un-



sinn. Der Physiker z. B, setzt die Richtigkeit der Mathematik, der Astronom jene
der Optik, der Physiologe jene der Logik, alle Forscher die Zuverlässigkeit ihres
Verstandes oder ihrer Sinne voraus u, s, f Wie kann jemand Geschichte treiben,
wenn er sich nicht auf die Quellen stützen darf?! Welch vernünftiger Mensch
fordert da etwas anders, als daß der Forscher sich von der Zuverlässigkeit, d. h

von der Wahrheit des Berichtes jener Quellen vergewissere?!
Die Forderung der Voraussetzungslosigkeit kann demnach vernünftigerweise

nur den Sinn haben, daß man nicht von haltlosen, falschen und unbewiesenen
Annahmen ausgehe, woraus folgt, daß man bewiesene und wahre Voraussetzungen
machen darf und soll.

Nun denn, die Dogmen sind unfehlbares Gotteswort, und daß sie dies
sind, kann man beweisen. Wer kann uns demnach tadeln, wenn wir diese als
Richtschnur des Suchens nehmen. Wem beim Denken und Forschen die Wahrheit
als oberste Norm gilt, der muß vor dem Dogma Halt machen. Wer aber für das
Ideal alles Denkens und Forschens die Freiheit hält, der schaffe nicht nur die
Korrekturen der Schülerhefte, nicht nur jede Prüfung, nein, überhaupt jede Schule
und alle Forschung selbst ab, denn auf Schritt und Tritt wehrt sich alles in und

um uns gegen jene Freiheit, bei jeder noch so einfachen Untersuchung wird man
sich an objektive Tatsachen, nennen wir es beim rechten Namen, an objektive

Wahrheiten stoßen, die dieser Freiheit Hohn sprechen.

Doch gehen wir noch einen Schritt weiter und fragen, kann man im Grunde

genommen überhaupt beim Forschen von Freiheit reden? Ist denn nicht jede

Forschung von vorne herein schließlich dazu verurteilt, das zu finden, was da ist
und war, ist ihr nicht ein festes Ziel gesteckt, ehe sie überhaupt beginnt?!

War etwa Kolumbus in der Auffindung Amerikas freier als der heutige
Seefahrer, der das Ziel kennt und sich nach Seekarten und Kompaß richten kann?
Und ist es für letzteren verkehrt, sich dieser Hilfsmittel zu bedienen? Soll die

„Freiheit" der Irrfahrt ein so großes Gut sein, dann sind doch die vielen Institute
und Anstalten, die von allen seefahrenden Staaten mit großen Mitteln unterhalten
werden, die reinsten Tyrannisierungsanstalten und Mördergruben für die Freiheit
des Denkens und Forschens! Welche Summe von Arbeit und Geld haben nicht
so viele Untersuchungen und Entdeckungen gekostet und dies alles um die Freiheit
zu binden! Oder wird nicht durch jede neue Erkenntnis die Freiheit des Denkens

eingeschränkt?! Warum nimmt man diese Tausende von Fesseln so willig auf sich,

während man glauben machen will, durch ein paar Dogmen, die zudem niemals
positiv in eine Forschung über die ganze sinnliche Welt eingreifen, sondern höchstens

als Regulativ dienen können, soll die ganze Freiheit dahinfallen! „Merkwürdig,"
sagt Förster, „wenn ein Astronom beim Durchrechnen der kopernikanischen Theorie
einen Fehler zu entdecken glaubt, so wird er nicht gleich Kopernikus als Tor be-

trachten, sondern er wird den Fehler zunächst bei sich selber suchen. Wer aber

heute irgend einen greifbaren Widerspruch in religiösen Lehren zu finden meint, der

sucht die Schuld niemals darin, daß ihm selber wohl noch die nötige Reife des

Denkens, der Selbsterkenntnis und der Lebenserfahrung, ja, überhaupt der Schlüssel

zum Verständnis zum religiösen Mysterium fehle, nein, er betrachtet sogleich die

Religion als etwas Überwundenes."



396

Wahrlich, demjenigen, dem in nur wenig demütiger Selbstbetrachtung, die
geringe Tragweite seines Verstandes klar geworden und der in selbst kurzer Lebens-
erfahrung die Beschränktheit des menschlichen Urteils kennen gelernt, dürfte es

nicht schwer fallen, bei einem scheinbaren Widerstreit zwischen seiner Ansicht und
dem Dogma letzterem den Vorzug zu geben, und es wird ihm nicht in den Sinn
kommen, daß er damit seine Freiheit knechte oder gegen sein Gewissen handle, sagt
ihm doch dieses, daß er im Dogma das Wort der untrüglichen ewigen Wahrheit
besitzt, der gegenüber alle menschliche Weisheit nur Torheit ist. Nicht Knech-
tung bringt das Dogma, sondern im Gegenteil wahre echte Frei-
heit, denn nur die Wahrheit macht frei! —

Ein weiterer Beitrag zur Lohnsrage.
: Korrespondenz.

Da schreibt ein Lehrer einer kath. st. gall. Landgemeinde an den Verlag der

„Sch.-Sch.":
.Verdanke bestens Ihre Gratissendung der „Sch -Sch.", bedaure aber, Ihnen

mitteilen zu müssen, daß ich auf ein Abonnement verzichten muß aus rein finan-
zielten Gründen. Die kath. Gemeinden könnten und sollten oft ein mehrereS

zur Besserstellung ihrer Lehrer leisten, besonders, wo es die Steuerkraft erlauben
würde. Wenn man mit der Not des Lebens zu kämpfen hat, verfliegt der Idea-
lismus. —"

Ja, so weit kommt's. Aber mein lieber Freund, hast du nicht Unrecht ge-
tan? Dem Freunde, der's gut mit uns meint, dem weist man doch nicht die Tür,
den schlägt man nicht, wenn man doch einen andern meint. Die „Sch.-Sch." ist

schon unter der Redaktion U. Veit Gadients so mannhaft auch für die finanziellen
Lehrerinteressen eingestanden und behält diesen Kurs bei. Lies nochmals den Ar-
tikel: „Unsere Besoldungsfrage", Nr. 39, Jahrgang 1917 von U. V. Oder soll ich

verweisen auf verschiedene Korrespondenzen aller Kantone, die die gleiche Frage
berühren? Nein, mein Lieber, ich hätte dir einen bessern Rat gegeben, und der

hätte gelautet:
Abonniere die „Sch.-Sch.", aber streiche alle die Teuerung und die Lehrer-

gehakte bezügl. Artikel mit Blaustift an und schick' sie deinem Schulrate zu. „Steter
Tropfen höhlt den Stein" — und daß es fortwährend tropft und tropft auf die

harten Steine, werden deine Kollegen schon sorgen. Dem geizigen Brotherrn,
dem waschen wir die Kappe!

Stellennachweis des Schweiz, lathol. Schulvereins.
Offene Stelle.

Für eine kleine katholische Privat-Sekundarschule der Jnnerschweiz wird
auf Mitte oder Ende September ein junger, tüchtiger, musikalisch gebil-
deter Sekundarlehrer gesucht. — Jahresgehalt 2500—3000 Fr. — Anmel-

düngen mit Patentausweis und Zeugnisabschriften sind zu richten an
Schweiz, kath. Schulverein Luzcrn, Villenstr. 14.


	Die moderne Gedankenfreiheit [Schluss]

