
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 4 (1918)

Heft: 20

Artikel: König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens
[Schluss]

Autor: Egger, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sprechen, habe ich als Unterpfand der Wahrheit das Wort des Gottessohnes, der

vom Himmel auf die Erde herabgestiegen ist, durch sein Leben, sein Leiden und
seine Auferstehung, sowie durch seine einzigartige Wundermacht sich als souveräner
Herrscher über alle Naturkräfte, als Herrn Himmels und der Erde ausgewiesen
hat. Von diesem Gottessohn ward mir meine Mutter gegeben und zwar an dem

erschütterndsten bedeutungsvollsten Tage, den die Weltgeschichte gesehen. In jener
Stunde, da die Soune sich verfinsterte, die Erde bebte und die Felsen barsten, hat
er mir mit brechender Stimme zugerufen: „IZeee mater tua, siehe da deine Mutter".
Das, mein lb. Herr Kollega, ist meine Garantie. Die juridisch durchaus un-
anfechtbaren Beweise für die Gottheit Jesu Christi sind auch die schlagendsten Ar-
gumente für die weltüberwindende, siegreiche Kraft meiner Mutter."

„Es ist genug," sagte Herr Lehrer Z. mit einem Zuge von Wehmut im
Antlitz. „Auf dem Wege der Disputation wird die Verschiedenheit unseres Stand-
Punktes wohl kaum gehoben werden. Ach, ich wollte, ich könnte glauben. Viel-
leicht, daß die Erfahrungen des Lebens uns später doch näher bringen. Für
heute leben Sie wohl." —

„Ja mein Freund, das Leben soll entscheiden," fiel Herr Lehrer X. rasch ein,
krampfhaft die dargebotene Hand des Kollegen erfassend. „Die Lebenserfahrung
kann und wird Ihnen sagen, ob der Mensch getrösteter durchs Leben geht an der

Hand der Mutter Natur oder der Mutter Maria."
Die beiden Männer trennten sich. Über den Disput hatte der edle Anwalt

der Muttergottes die Maiandacht versäumt. Die Gläubigen gingen bereits nach

Hause. Trotzdem trat er noch in die stille Kirche und betete vor dem Bilde der

Maienkönigin ein Ave für den Kollegen, der in der Wirklichkeit keine Mutter hatte.

König Oedipus, die Tragödie des Menschen- «nd
Völkerlevens.

Von Dr. I. B. Eg ger 0. S. v., Tarnen.

(Schluß.)

III. Das Christliche in König Oedipus.
Wir haben bereits Gelegenheit gehabt, durch Zitate und Parallelen aus der

hl. Schrift auf das Christliche in König Oedipus hinzuweisen. Da nämlich die

menschliche Seele von Natur aus auf das Christentum veranlagt ist, so ist es nicht

zu verwundern, daß die größten Dichter und Denker des Heidentums in ihren
Schöpfungen Gedanken und Ahnungen des Christentums niedergelegt

haben. Zu diesen „Pädagogen zu Christus hin", um einen Ausdruck des hl.
Paulus zu gebrauchen, gehört auch Sophokles. Schon A. W. Schlegel, einer der

gründlichsten nnd feinsinnigsten Kenner der dramatischen Literatur der Griechen,

nennt Sophokles „den frommen heiligen Dichter, dessen Empfindungen am meisten

Verwandtschaft mit dem Geiste unserer heiligen Religion haben". Und Wilamowitz
sagt: „Wollen wir bezweifeln, daß Augustin in Sophokles und nicht in seinen

beiden Genossen (Aeschylus und Euripides) einen Geistesverwandten anerkennen



würde? Wenn es Christentum ist, in all den Unbegreiflichkeiten und Ungerechtig-
keiten, die das Leben jedem ernsten Blicke zeigt, die Hand des persönlichen, direkt
in alles eingreifenden Gottes zu sehen, der auch alles Übel schickt, wenn nicht zur
Vergeltung, so zur Prüfung, so kann man die Gesinnung des Sophokles christlich
nennen." Allerdings ist hier berichtigend beizufügen, daß nach der Lehre des

Christentums Gott nicht „direkt" in alles eingreift, sondern sich zur Erreichung
seiner providentielle» Zwecke der natürlichen Ursachen bedient, die dann allerdings
mit Notwendigkeit wirken. Ferner ist Gott nicht Urheber des Bösen, sondern der

freie Wille des Menschen. Aber Gott läßt das Böse zu, vermag es jedoch zum
Guten zu lenken.

Wenn aber Wilamowitz behauptet, die christlichen Kritiker seien nicht in der

Lage, die Geschichte des Oedipus mit der Theodizee in Einklang zu bringen, so

ist zu erwidern, daß die christliche Theodizee allein imstande ist,
das im Oedipus aufgeworfene Problem des unschuldig Leiden-
den befriedigend zu lösen.

Die Kritiker haben alles Mögliche getan, um ein Gleichgewicht zwischen

Schuld und Strafe im Charakter des Königs Oedipus herzustellen. Sie gingen
eben von der vorgefaßten Meinung aus, daß jede Strafe eine Schuld zur Voraus-
setzung hat. Sie dachten dabei wohl an Goethes „Harfenspieler", der von den

„himmlischen Mächten" sagt:

„Ihr führt ins Leben ihn hinein,

Ihr laßt den Armen schuldig werden,
Dann überlaßt ihr ihn der Pein,
Denn alle Schuld rächt sich auf Erden."

Nicht nur Kritiker, sondern auch Dichter haben sich an diese Theorie gehalten,
sind sogar so weit gegangen, daß sie einen historischen Charakter dieser Theorie zu
Liebe gefälscht haben. Schiller in seiner Jungfrau von Orleans ist ein Beispiel
hiefür.

Im Banne dieser Theorie befangen, hat man nun von vorneherein ange-
nommen, so ein Dichter wie Sophokles habe einen Charakter, den die Götter so

entsetzlich strafen, mit Schuld belasten müssen. Dies um so mehr, als bei Jokaste
die Schuld ja über jeden Zweifel erhaben ist. Da nun bei Oedipus die Schuld
nicht so offen zu Tage liegt, so hat man alles Mögliche versucht, eine solche aus

ihm herauszupreffen. Zu diesem Zwecke hat man dem König seine leidenschaftliche

Sprache gegen Teiresias und Kreon vorgeworfen, ohne dabei zu bedenken, daß diese

Sprache aus der heißen Liebe zum Volke und zum Wohle des Staates sich sehr

wohl rechtfertigen läßt und durch das geheimnisvolle Gebaren des Sehers gerade-

zu provoziert wird. Zudem brauchte Sophokles notwendig einen so impulsiven
Charakter, um die Katastrophe psychologisch zu motivieren. Leidenschaftliches Tem-

perament, das die Natur einem Menschen auf seinem Lebenswege mitgibt, be-

gründet noch keine Schuld, wie auch das Phlegma KreonS keine Schuld begründet.
Was nun den Vatermord und die Mutterheirat des Oedipus anlangt, so gilt in
der Moral das Axiom: „Xeseien» nemo peccat, niemand begeht eine Sünde

ohne Wissen." Oedipus wußte nicht, daß König Laios, den er ermordete, sein



Vater und daß Jokaste, die er heiratete, seine Mutter war. Übrigens handelte er
dem Greise am Dreiwege gegenüber in gerechter Notwehr. Oedipus ist also durch-

aus unschuldig, er ist so unschuldig wie Antigone im gleichnamigen Werke des

Dichters, oder, wenn man will, wie Cordelia im König Lear und Ophelia im
Hamlet. Wer König Oedipus mit Schuld belastet, der fälscht das Gedicht und

handelt gegen die Intention des Dichters.
Aber da hört man die Ästheten sagen: „Es verstößt gegen das Gesetz ästhe-

tischer Wahrheit, einen Menschen unschuldig leiden zu lassen. Leid setzt Schuld,

Sühne setzt Sünde voraus." Dagegen ist zu bemerken, daß Leiden ohne Schuld

nur gegen das Gesetz eingebildeter Wahrheit, nicht aber gegen das Gesetz

wirklicher Wahrheit verstößt. Wenn man das wirkliche Leben anschaut, so findet
man sehr häufig, daß der Mensch unschuldig leidet, ja daß der Unschuldige oft
mehr und schwerer leidet als der Schuldige. Und die Kunst hat doch das reale,
das wirkliche und nicht das fiktive, das eingebildete Leben zur Darstellung zu
bringen. So verstößt die Darstellung unschuldigen Leidens nicht gegen das Gesetz

ästhetischer Wahrheit, denn die ästhetische Wahrheit hat sich nach der historischen,

oder, wenn man will, nach der natürlichen Wahrheit zu richten.

Daß der Unschuldige tatsächlich leidet und daß es nicht gegen die Wahrheit
verstößt, wenn die Kunst unschuldiges Leiden zur Darstellung bringt, liegt also klar
und offen zu Tage. Aber warum leidet der Unschuldige? Diese Frage kann

nur das Christentum lösen, jede andere Weltanschauung versagt bei Lösung dieser

Frage. Mit dem natürlichen Lichte der Vernunft vermag der Mensch das Problem
des Leidens nicht zu ergründen. Nur die Offenbarung verbreitet Licht über diese

dunkle Frage. Wir finden das Problem des Leidens zum erstenmal gelöst im
Buch Job und wir finden es ganz klar und unzweideutig gelöst im bitteren Leiden

und Sterben desjenigen, dessen Vorbild Job ist, im bitteren Leiden und Sterben
unseres Herrn. Der Mensch leidet, weil er vermöge seiner Abstammung hinein-

gezogen ist in eine Urschuld, in eine Weltschuld, die von den Stammeltern der

Menschheit kontrahiert wurde. Das ist eine andere Schuld, die nicht so offen zu
Tage liegt, wie die persönliche Schuld, nach welcher die Kritiker bei ihren
dramatischen Helden Ausschau halten. Es ist eine solidarische Schuld, die

vom Haupte auf alle Glieder sich verbreitet. Eine Ahnung von der Solidarität
dieser Schuld, wie sie uns die Offenbarung lehrt, findet sich auch im Oedipus aus-
gesprochen, indem das ganze Land in die Schuld des Oedipus hineingerissen wird
und unter derselben leiden muß. Aber auch jener andere Gedanke des Christen-

tums kommt in der Geschichte des Oedipus zum Ausdruck: Das Leiden hat eine

reinigende, läuternde und sühnende Kraft. Ohne Krankheit und To-
desschmerz wird Oedipus von dieser Erde weggenommen, in dem heiligen Haine
der Eumeniden in Kolonos geht er bei lebendigem Leibe zu den Göttern.

Shakespeare und Sophokles, diese beiden gewaltigen Tragiker, die in der

seelenvollen, lebenswahren Darstellung des menschlichen Lebens um die Palme
ringen, rühren und erschüttern am tiefsten, wo sie die Vernichtung des Reinen,

Edeln, Hohen und Unschuldigen zur Darstellung bringen. Man lese beispielsweise

Romeo und Julie oder Antigone. So hat auch die tieftragische Wirkung des Kö-



nigs Oedipus in der Schuldlosigkeit seines Helden den letzten Grund. Und wenn
wir tief ergriffen fragen: „Warum kommt denn all dieser Jammer über einen
Unschuldigen, wie kann denn der Dichter den Leser und Hörer mit solchen Vor-
stellungen quälen?", so gibt uns das Leben die Antwort, wie es uns die heilige
Schrift so naturwahr schildert: „Ein Kriegszug ist das Leben des Menschen auf
Erden, und wie die Tage des Taglöhners sind seine Tage. Vom Weibe geboren,
lebt er nur kurze Zeit und wird gesättigt mit vieler Trübsal" (Job 7. 1, l4. 1).

Treffend schreibt Wilamowitz: Einerlei, wie traurig es ist, Oedipus muß un-
tergehen, weil daran die Allmacht der Gottheit hängt. Was liegt auch dem gegen-
über an dem Glücke eines Sterblichen? Was sie weiter mit ihm tun wollen, ist
der Götter Sache. Hat etwa der Mensch sie zu meistern? Und wenn sie uns
selbst so niederschlagen wie Oedipus, dürfen wir sie der Ungerechtigkeit zeihen?
Apollons Licht strahlt hell, sein Auge durchschaut alle Wunder Himmels und der
Erden: was liegt daran, daß das Auge des Unreinen erlosch?" Wilamowitz richtet
diese Worte gegen jene Kritiker, welche sich mit der Theodizee des Sophokles nicht
aussöhnen wollen. Noch besser läßt sich die göttliche Allmacht und die menschliche

Ohnmacht, wie sie der Dichter in der Oedipustragödie zur Darstellung bringt, mit
den Worten des Propheten kennzeichnen: „Alles Fleisch ist wie Gras, und alle
seine Herrschaft ist wie des Feldes Blume. Das Gras verdorrt, es welkt die

Blume, das Wort unseres Herrn aber bleibt in Ewigkeit. Wer maß in hohler
Hand die Wasser und wog die Himmel mit der Spanne ab? Wer trägt auf drei
Fingern der Erde Wucht? Wer wog nach dem Gewicht die Berge und die Hügel
auf der Wage? Wer half dem Geist des Herrn, oder wer war sein Ratgeber und

hat ihn unterwiesen? Wen fragte er um Rat, daß er ihn lehrte den Weg der

Gerechtigkeit und ihm Einsicht gäbe und den Weg der Klugheit ihm zeigte? Siehe
die Völker sind dem Tropfen gleich am Eimer und wie Stäubchen in der Wag-
schale, sieh die Inseln sind wie winziger Staub. Wem also wollet ihr Gott
vergleichen, oder welches Bild wollet ihr hinsetzen neben ihn?" (Is. 40, 6—18).

Das Schicksal des Oedipus hat auch eine klassenversöhnende Wirkung,
weist auf die große Wahrheit hin, die später das Christentum in die Welt gebracht

hat, die Wahrheit von der Gleichheit aller Menschen. Wenn die strafende Hand
Gottes selbst die Großen dieser Erde, an welche kein Arm eines irdischen Richters
hinanreicht, unbarmherzig ergreift und schüttelt, sie zwingt, an sich selbst das

grausamste Urteil zu vollziehen, wenn Königsthrone stürzen und Könige zu Bett-
lern werden, so ist das reicher Trost für die kleinen Leute, für die Mühseligen
und Beladenen, für alle armen Sterblichen, denn sie sehen, daß es eine ausglei-
chende Gerechtigkeit gibt, daß die Gottheit keinen Unterschied macht zwischen Hoch

und Niedrig, Reich und Arm. Und wenn wir sehen, mit welcher Resignation, mit
welcher Seelengröße Oedipus sein jammervolles Los erträgt, so werden auch wir
uns in Demut und Ergebenheit beugen, wenn die Vorsehung über uns Bitteres
verhängt. So erschüttert uns das Schauspiel des Oedipus nicht nur in unserem

tiefsten Innern, sondern es erhebt uns auch, es läutert unsere Seele von den

Schlacken des Alltagslebens, es offenbart sich in ihm „das große gigantische Schick-

sal, welches den Menschen erhebt, wenn es den Menschen zermalmt", ein Gedanke,



250

mit dem Jsmene ihren Vater Oedipus tröstet, indem sie sagt: „Die Götter, die
dich schlugen, sie erhöh'n dich jetzt," oder wie diesen Gedanken noch klarer und
bestimmter der Apostel zum Ausdruck bringt mit den Worten: „Die Leiden dieser

Zeit sind nicht zu vergleichen mit der Herrlichkeit, die künftig an uns offenbar
werden wird" (Rom. 8. 18).

Sophokles läßt Oedipus und durch ihn die Thebaner nur durch das Da-
zwischentreten einer Gottheit, nämlich durch Apollon in Delphi von Schuld
gereinigt werden. Auch nach der Lehre des Christentums kann der Mensch nur
auf übernatürlichem Wege von Schuld befreit werden. So ist der Heide
Sophokles christlicher als der „Christ" Goethe, der in der Jphigenie und im Faust
den Menschen durch den Menschen auf rein natürlichem Wege entsühnt
werden läßt nach dem Rezepte: „Alle menschlichen Gebrechen heilet reine Mensch-
lichkeit".

Stimmt nicht ganz!
Im „Vaterland" Nr. 90 wendet sich ein Einsender gegen die Angriffe, die

auf die Motion Knellwolf gemacht worden sind. Er meint, man solle doch

zuerst die Begründung der Motion abwarten. Knellwolf verlange vom Bundes-
rate eine „intensive Unterstützung des Turnwesens". Es genüge nicht,
einfach nach dem Wortlaut der Motion zu urteilen. Knellwolf sei ein gescheiter

Mensch von außergewöhnlicher Beredsamkeit und habe seit drei Jahrzehnten den

Systemsradikalismus und dessen Petrefakten in Wort und Schrift bekämpft. Spe-
ziell (hier richtet sich der Einsender besonders an die „Schildwache", die sich

hierüber wohl auch zum Worte melden wird) sei Knellwolf ein intimer Freund von
Nationalrat Decurtins gewesen und habe Schulter an Schulter mit ihm im Kanton
Graubünden gegen radikale Unduldsamkeit und soziale Rückständigkeit gekämpft.

Wir wollen dem verehrten Herrn Einsender des „Vaterland", der mit der

sozialpolitischen Gruppe in der Bundesversammlung (Knellwolf, Otto Weber, Scher-
rer-Füllemann, Hofmann-Thurgau) durch Bande persönlicher Freundschaft verbun-
den ist, gerne glauben, daß Knellwolf persönlich nicht so sehr Freund der Bundes-
bureaukratie ist.

Die Motion fordert aber, es sei die Frage zu prüfen, „wie die lebendige
Volkskrast zur Sicherung unserer wirtschaftlichen und nationalen Zukunft gehoben
werden kann durch eine systematische Erziehung der gesamten
Schweizerjugend in voller Entfaltung ihrer körperlichen und innern
Fähigkeiten auf dem Wege der Förderung aller gesunden Leibesübungen, und was
insbesondere der Bund in dieser Richtung leisten soll, sowohl für die Stufe der

schulpflichtigen als der reifern Altersklassen. Zur Aufstellung eines

harmonisch in sich geschlossenen Arbeitsprogramms für die Körper- und Ch a r ak-

terbildung umfassende Ertüchtigung unseres Volkes sind außer den geeigneten
Bundes- und Kantonsbehörden als Berater beizuziehen die freiwilligen
Vereinigungen für Körperpflege und Leibesübunge n."

Also strebt die Motion nicht bloß „eine intensive Unterstützung des Turnwesens"
durch den Bund an, sondern bezweckt eine systematische Erziehung der


	König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens [Schluss]

