
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 4 (1918)

Heft: 17

Artikel: König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens
[Fortsetzung]

Autor: Egger, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-531594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-531594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Jahrgang. Nr. 17. 25. Stpril 1918.

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen Schulvereinigungen der Schweiz.

Der „pädagogischen Blätter" 25. Jahrgang.

Schriftleiter des Wochenblattes:
vr. Veit Gadient, Stan»
Prof. I. Troxler, Luzern

Beilagen zur Schweizer-Schule:

Volksschule — Mittelschule : :

vie Lehrerin — viicherkatalog

Geschäftsstelle der „Schweizer-Schule": Eberle S Rickenbach, Einsiedeln.
Inhalt: König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens. — Schule und Schüler.

Zum Kapitel Jugendverrohung — „Der neue Schulkampf". — Jnformationskurs über siaats-
bürgerliche Bestrebungen. — Schulnachrichten. — Bücherschau. — Verdankung. — Einladung
des Erziehungsvereins. — Erklärung. — Schenkung. — Stellenvermittlung. — Inserate.

Beilage: Volksschule Nr. 8.

König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und
Völkerlebens.

Von Dr. J>B. Egger 0. 8. L,, Sarnen.

(Fortsetzung.)

II. DaS Typische in König OedipuS.
König Oedipus gehört zu den Weltgedichten. Wie die Divina Commedia,

Parzival und Faust, so schildert Oedipus nicht ein einzelnes Menschenschicksal,

sondern das Menschenschicksal überhaupt, das Schicksal ganzer Völker. Es

ist auf eine kurze Formel gebracht das Gedicht von der göttlichen Allmacht
und der menschlichen Ohnmacht. Gott ist alles, der Mensch ist nichts, das

ist der tiefste Sinn der Dichtung.
Das Schicksal des Oedipus weitet sich aus zum Schicksal des Menschen

überhaupt. Man kann dies Schicksal mit den Worten Schillers in der Braut
von Messina zeichnen:

„Was sind Hoffnungen, was sind Entwürfe,
Die der Mensch, der flüchtige Sohn der Stunde,
Ausbaut aus dem betrüglichen Grunde!"

König Oedipus nennt sich den Sohn der Tyche, des Glückes Kind. Und

fürwahr, er ist ein Glückskind. Von seinen Eltern dem Tode geweiht, ausgesetzt

auf den Höhen des Kithäron mit durchbohrten Knöcheln wird er von mitleidigen
Hirten vom Hungertode gerettet und an den Königshof nach Korinth gebracht.

Sklaven, Leuten aus der niedersten Volksklasse, verdankt er seine Rettung. Von

Korinth führt ihn das Schicksal durch eine besondere Verkettung von Umständen

in der Blüte der Jahre auf den Königsthron von Theben. Durch den Tod seines



Adoptivvaters Polybos fällt ihm auch der Thron von Korinth zu, und schon ist
ein Bote da, der ihn zur Besitzergreifung des erledigten Thrones einladet. So hat
Oedipus die höchste Stufe irdischen Glückes erklommen. Allein jählings stürzt er

von derselben herab. An Körper und Geist eine Kraftgestalt, von seinem Volke

wie ein Gott verehrt, von seiner liebenden Gattin und von einem blühenden

Kranze von Kindern umgeben, muß er von seinem eigenen Volke, ja sogar von
seinen Angehörigen verstoßen, ins Elend wandern und von den Gaben mitleidiger
Menschen sein Leben fristen.

Das ist vielfach die Geschichte des Menschenlebens. Was Sophokles in
seinem Oedipus mit dem holden Scheine der Poesie verklärt zur Darstellung bringt,
das ereignet sich so oft in der Prosa des Alltagslebens: Der Sturz von der Höhe

in die Tiefe, vom Glück ins Unglück. Da gilt das Sprichwort: „Das Leben ist

kurz, die Kunst ist lang." Wie viele Oedipusgestalten sind dahingegangen über

diese Erde, seitdem der Dichtergenius des Sophokles das Idealbild seines Königs
Oedipus geschaffen, Menschen, die am Mittag ihres Lebens im heitersten Glücke

sich sonnten und den Abend ihres Lebens in Armut, Not und Elend verbringen
mußten! Das Gedicht zeichnet die Wandelbarkeit und Eitelkeit des irdischen

Glückes, wie sie Schiller in seiner ganz von sophokleischem Geiste beherrschten

Braut von Messina treffend schildert:

„Auch aus entwölkter Höhe,
Kann der zündende Donner schlagen.

Darum in deinen fröhlichen Tagen
Fürchte des Unglücks tückische Nähe.

Nicht an die Güter hänge das Herz,
Die das Leben vergänglich zieren.
Wer besitzt, der lerne verlieren,
Wer im Glück ist, der lerne den Schmerz."

So ist Oedipus die Tragödie von der Nichtigkeit des irdischen Glückes.
„Darum," sagt Wilamowitz, „greift uns der Menschheit ganzer Jammer an die

Seele, werden wir unserer eigenen irdischen Nichtigkeit schaudernd inne. Diese

Wirkung, die uns überwältigt, ist immer neu, auch wenn wir die Verse seit Jahr-
zehnten auswendig wissen und als wissenschaftliches Objekt vielfach unter den

Händen gehabt haben. Vor ihr verblassen alle auch noch so weisen ästhetischen

Theorien von den Erfordernissen für den Charakter des tragischen Helden, von
Furcht und Mitleid, von tragischer Schuld und Gerechtigkeit und von versöhnendem

Schlüsse. Es ist uns ganz einerlei, ob diese Wirkung tragisch heißen darf, ob sie

ästhetisch berechtigt ist: sie ist da, wir fühlen sie, wir fühlen das Göttliche der

Poesie, denn sie ist stärker als wir. Aber sie ist schrecklich, es fehlt jede Mil-
derung, sie schlägt uns geradezu zu Boden."

Oedipus ist mit einem glänzenden Geiste ausgestattet:
„Was Menschenwitz erkennt, was ihm verschlossen,

Die Wunder all im Himmel und auf Erden,
Du schaltest frei damit Teiresias."

Mit diesen Worten erkennt Oedipus die überragende Weisheit des Sehers
an. Allein sie dienen bloß dazu, um einen Maßstab für die Wissenschaft und



203

für den durchdringenden Scharfsinn des Oedipus zu bilden. Teiresias war
nicht imstande, das Rätsel der Sphinx zu lösen, dazu brauchte es den Geist eines

Oedipus, Aber welch ein Kontrast zwischen der spekulativen Wissenschaft des

Oedipus und seiner praktischen Lebensweisheit! Mit Recht sagt deshalb der

Chor mit Bezugnahme auf diese Charakterseite des Oedipus: „Rasches Denken ist
vor Irrtum nicht geschützt." Und Voltaire erklärt in seinem dritten Briefe über
Oedipus: „Oet Oeckip, qui expliquait les euigmes, u'euleuà pas les eìioses
les plus elaires." Das Rätsel der Sphinx vom Menschen im allgemeinen ver-
mag er spielend zu lösen, aber die Wandel- und Jrrgänge seines eigenen Lebens

vermag er nicht zu durchdringen, vermag sein lichter Geist nicht aufzuhellen. Kaum
hat er über die Sehergabe des Teiresias so geringschätzig geurteilt, deckt dieser all
die dunkeln Greuel des Königs, die bisher im Verborgenen schliefen, schonungslos
auf. Allein die Weisheit des Oedipus versagt gänzlich, sie sieht in den Worten
des Sehers nur ein Intrigenspiel, sie wittert Politik, Kreon bedient sich nach ihm
des Sehers nur, um sich auf den Thron zu schwingen. Er wirft dem Seher in
höchst verletzender Weise seine physische Blindheit vor, aber seine eigene geistige

Blindheit sieht er nicht. Wer erinnert sich da nicht an das Wort der Schrift:
„?erckam sapientiam sapientium et pruckentiam pruckentium roprobado,
ich werde die Weisheit der Weisen vernichten und die Klugheit der Klugen zu
Schanden machen' (I. Cor. l, 19.). Das Drama Oedipus Rex ist deshalb auch

das Drama von der Unzulänglichkeit menschlichen Wissens. Jener ur-
alte griechische Gedanke, daß die Gottheit allein weise ist, und der Mensch ein

bloßer Teilhaber, ein Liebhaber der Weisheit, dem schon Pythagoras Ausdruck

verlieh, findet sich im König Oedipus verkörpert. Und jener andere Gedanke durch-
zieht das Drama, welcher den Eckstein der sokratischen Philosophie bildet: „Mensch,
erkenne dich selbst!" Was nützt es dem Menschen, wenn er von allen möglichen

Dingen Kenntnis besitzt, allein dabei sich selbst nicht kennt? Apollon mit seinen

drei Orakelsprüchen führt das ganze Drama, apollinischer Geist durchweht dasselbe,

und wie über dem Tempel zu Delphi die Inschrift stand: „Mensch, erkenne dich

selbst," so ließe sich auch das Drama von König Oedipus mit dem Motto über-

schreiben: „Mensch, erkenne dich selbst!" Der Mensch vermag wohl anderen Füh-
rer zu sein auf dem Lebensweg, er selbst aber wandelt oft die Irrwege der Sünde.

So ist also Oedipus das Gedicht von der Ohnmacht menschlicher Macht
und von der Unzulänglichkeit menschlicher Wissenschaft. Der Mensch

ist nur ein „Scheinbild" und ein „leerer Schatten", der über die Erde dahinhuscht,
wie Sophokles im Prolog zum Ajas sagt. Daß Wissenschaft und Macht, die höch-

sten Güter des Menschen, eitel und nichtig sind, läßt der Dichter auch den Chor
am Schlüsse des Stückes verkünden:

„Ihr Bewohner Thebens schauet, sehet, das ist Oedipus,
Der berühmte Rätsel löste und der erste war an Macht.
Niemand hat zu seinem Glücke ohne Neid emporgeschaut.

Seht, in welches Mißgeschickes grause Wogen er geriet.

Darum preiset niemals selig eines Sterblichen Geschick,

Der noch nach dem Schluß der Tage bang erwartend vorwärts blickt,

Eh' er nicht das Ziel erreicht hat, unberührt von Schmerz und Leid/



Die Geschichte des Oedipus ist nicht nur typisch für einzelne Menschen,
sondern sie ist typisch für ganze Völker. Wieder drückt das der Dichter selbst

aus, indem er den Chor, den Interpreten seiner Gedanken, also singen läßt:
Wehe, ihr Menschengeschlechter all, die ihr lebet,

Wie schätze ich euer Dasein dem Nichts gleich!
Denn welcher Mann, welcher Mann kostet mehr von dem Glücke,

Als den eiteln, den törichten Schein,
Der ihn eine Zeit lang umgauckelnd.
Plötzlich verschwindet, wie von den Bergen die Sonne.

Dein Beispiel vor Augen habend, o unglückselger Oedipus,
Dein grausiges Jammergeschick, ja deines,

Vermag ich in Zukunft nicht mehr glücklich zu preisen

Sterblicher Menschen Los."

Es ist nicht wahr, was die modernen Kulturfortschrittler sagen, daß nämlich
die Geschichte der Völker in einem fortgesetzten Ausstieg, in einer ununterbrochenen

Höherführung sich bewegt, sondern wahr ist, daß die Völker allmählig emporsteigen
bis zu einer gewissen Höhe des Glückes und dann wieder von derselben herab-
sinken, um schließlich ganz von der Bildfläche zu verschwinden. Man denke an die

ehemals so blühenden Kulturvölker des Orients, an die Babyloner, Assyrer und

Ägypter, man denke an die Griechen und Römer. Die Völker sind sterblich, wie
die einzelnen Menschen, sie erscheinen auf der Weltenbühne, spielen ihre Rolle eine

Zeit lang mehr oder weniger glücklich und verschwinden von derselben. Ganz in
Übereinstimmung mit dem obigen Chorgedanken, sagt deshalb die hl. Schrift:
„Alle Völker sind vor Gott als wären sie nichts, für nichts und eitel gelten sie

ihm" (Is. 40. 17).

„Meine Gedanken sind nicht euere Gedanken und euere Wege sind nicht meine

Wege" (Is. 55. 8). Diese Worte des Propheten, mit denen die Gedanken und
Wege Gottes in Kontrast gesetzt werden zu den Gedanken der Menschen und zu
den Wegen ganzer Völker, erinnern lebhaft an das Schicksal des Oedipus. Durch
obstinates Festhalten an seinen eigenen Gedanken kommt Oedipus nicht nur in
Konflikt mit seinen bisherigen Vertrauenspersonen Teiresias und Kreon, sondern

entfernt sich anfangs weit von der Erwahrung der Orakelsprüche, die aber schon

in Erfüllung gegangen sind. Die Gottheit hat ihre Gedanken an ihm bereits ver-
wirklicht, er hat seinen Vater getötet und seine Mutter geheiratet, er ist dadurch
der Urheber alles Unheils geworden, das über Theben gekommen ist. Aber er

kann unmöglich glauben, daß das Ungeheure wahr ist, bevor der Zeugen- und

Indizienbeweis mit absoluter Sicherheit feststeht. Um die Erfüllung der Orakel-

sprüche zu verhindern, hat er Korinth vermieden und ist nach Theben gegangen,
allein gerade dadurch hat er den Orakelspruch, der an ihn persönlich ergangen, so-

wie den Orakelspruch, den schon sein Vater erhalten, restlos erfüllt. Durch seine

Weisheit glaubte er die Weisheit des Gottes zu Schanden zu machen, und nun
muß gerade er es sein, der durch rücksichtsloses Fragen und Forschen, das einem

Untersuchungsrichter von Beruf alle Ehre machen würde, trotz Warnung und Be-

schwörung Vonseite seiner Gattin, alles haarklein an den Tag bringt. So zeigt
uns der Dichter Oedipus als ein Instrument in der Hand der Vorsehung, das



dazu dienen muß, nicht nur ihre Pläne praktisch zu verwirklichen, sondern diese

Verwirklichung auch theoretisch anzuerkennen. Auch dieser Vorgang ist nicht ohne

Parallele in der biblischen Geschichte. Die Söhne Jakobs verkaufen ihren Bruder
Joseph in ein fremdes Land, um dessen Erhöhung und Bevorzugung vor ihnen zu
verhindern, allein gerade durch diesen Akt führen sie seine Erhöhung und Bevor-

zugung vor ihnen herbei.
Auch in diesem Punkte ist Oedipus wieder so recht ein Symbol des Völker-

lebens und der Völkergeschichte. Die Völker sind da, um die ewigen Gedanken

und Pläne Gottes zur Ausführung zu bringen. Und wenn sie sich so oft dagegen
sträuben, ja gegen die Pläne Gottes ihre eigenen Pläne verwirklichen wollen, so

müssen sie schließlich doch dazu dienen, auch gegen ihren Willen, die Gedanken

Gottes zu verwirklichen. Dies ist so häufig 'der Fall, daß der Volksmund die
oben angeführten Worte der hl. Schrift zum Sprichwort geprägt hat! „Der Mensch
denkt und Gott lenkt." Wir könnten diese Wahrheit durch zahlreiche Beispiele aus
der Geschichte belegen, beschränken uns aber nur auf eines, und zwar auf ein ganz
naheliegendes. Jahrzehnte lang wurde der Weltkrieg vorbereitet. Alles wurde

genau ausgerechnet und bis in das kleinste Detail abgewogen. Bündnisse und

Geheimverträge wurden abgeschlossen, und man glaubte, die Rechnung und Be-
rechnung sei so exakt, daß es unmöglich fehlen könne. Allein die Rechnung war
falsch. Den Gang des Krieges bestimmte nicht menschliche Voraussicht und Be-
rechnung, sondern die göttliche Vorsehung. Erst nach dem Kriege wird man das

Mißverhältnis zwischen menschlicher Berechnung und göttlicher Vorsehung bis ins
Einzelnste verfolgen können. »

So ist also Oedipus das Drama, die Tragödie des Menschen- und
Völkerlebens. Es zeigt uns die Nichtigkeit des Glückes, derMacht und
der Wissenschaft im Leben des einzelnen Menschen und ganzer Völker. Im
ersten Teile der Tragödie steht Oedipus im Glänze seines Glückes, seiner Macht
und Wissenschaft da. Seine Sprache ist voll Selbstbewußtsein, ja geradezu her-
ausfordernd und verletzend. Sein Verhalten dem ehrwürdigen, gottgeweihten
Sehergreise gegenüber, das sich nur aus seiner Leidenschaft für das StaatSwohl
rechtfertigen läßt, macht uns erzittern. Wir erinnern uns an das Verhalten Aga-
memnons gegen den Priester Chryses in den ersten Versen der Jlias, das der

Oberfeldherr so schwer büßen muß. Im zweiten Teile der Tragödie steht Oedipus
da, physisch und moralisch gebrochen, sein Glück hat sich in Unglück, seine Macht
in Ohnmacht, seine Wissenschaft in Irrtum verwandelt. Den Seher hat er kurz

vorher wegen seiner körperlichen Blindheit verspottet und nun steht er selbst vor
uns mit ausgestochenen Augen, ein Jammerbild, das dem Chore die rührendsten

Klagen entlockt. Mit Arnold von Melchtal im Wilhelm Tell kann er ausrufen:
.Sterben ist nichts, aber leben und nichts sehen, das ist ein Unglück." Auch die

modernen Völker haben auf ihre verfeinerte Kultur, auf ihre Macht und ihre
Wissenschaft gepocht. Aber das stolze Gebäude der modernen Kultur ist beim Her-
anbrausen des Krieges zusammengestürzt wie ein Kartenhaus, die Macht ganzer
Völker ist gebrochen, die Wissenschaft muß dazu dienen, die Menschen zu verstüm-
mein und zu vernichten. Wie Oedipus blutüberströmt aus seinem Palaste auf die



206

Bühne tritt, eine Jammergestalt, so steht die Menschheit gegenwärtig aus tausend

Wunden blutend auf der Bühne der Weltgeschichte, und wie Oedipus nach könig-

lichem Überflusse darben mußte, so haben sich auch im Völkerleben die fetten Jahre
vor dem Kriege in Jahre der Not und des Hungers verwandelt.

^ (Schluß folgt.)

Schule und Schüler.
Von Hans Mülli, Narau.

Dummheiten machen.

Schaut, meine lieben Schüler, solange ihr die Dummheiten zuvorderst habt,

Dummheiten während des Unterrichts, vor und nachher machet, seid ihr keine

rechten Schüler, habet ihr eure Bedeutung und Aufgabe gar nicht erfaßt. Ein
Schüler von Herz und Verstand hat gar keine Zeit dafür; es ist nicht möglich!
Er hat acht zu geben, denn jede Minute bringt etwas Neues, einen neuen Ge-

danken, einen Auftrag, eine Anfrage, eine Anregung. Er hat in der freien Zwi-
schenzeit etwas zu ordnen an Büchern, Heften, Arbeiten, Aufgaben, etwas nach-

zuholen, auszubessern, fertig zu machen, schon vorzubereiten für die kommenden

Tage. Wahrlich, ein Schüler kann keine Zeit für Dummheiten haben, oder dann
verdient er den Namen „Schüler" nicht; er wäre ein Kasperli, ein Joggeli und

noch Schlimmeres. — Ein Schüler hat wirklich einen ganz ernsten Beruf, muß
wissen, warum er da sitzt, sich müht, acht gibt, wissen, was er will, was die

schweren Folgen des Fleißes und'Unfleißes sind.

Darum weg mit den Dummheiten, dem Zerren, Zupfen, Stoßen, Kneifen,
Papierchenherumwerfen! Dafür sind die Zeiten vorbei! Arbeiten in der ersten

.und letzten Stunde! Arbeiten daheim und in der Schule! Ich erlebe immer das-

selbe wieder: Schüler, die Dummheiten machen, genügen in allen Beziehungen
nicht, sind immer rückständig. Sie vergessen ihre Schulsachen, überhören ihre Auf-
gaben^ verstehen Erklärungen erst bei der vierten oder fünften Repetition, er-

schweren furchtbar jede Schularbeit und verunmöglichen ihre eigenen Fortschritte.

Vom Handstand.
Ich habe gesehen, welche unendliche Mühe ihr euch gebet, auf den Händen

stehen und gehen zu lernen. Seit bald zwei Wochen beobachte ich eure Anstren-

gungen, und ich glaube, in weitern zwei Wochen werde die ganze Stadtjugend
Kopf unten einhergehen. Ich bewundere eure Ausdauer. Hundert und hundert-
mal des Tages probiert ihr das Kunststück. Wirklich, ich kann nur bewundern.

Immerhin ist mir dieser Tage der Gedanke aufgestiegen: Du lieber Gott, wenn
meine werten jungen Leute nur den zehnten Teil dieser Mühe und Ausdauer für
Erlangung einer anständigen Schrift oder Orthographie aufwenden wollten, müßte
das eine feine, tadellose Schule werden!

Zeitdiebstahl.
Davon ist noch nie zu euch geredet worden, und ihr habt noch nie daran

gedacht, daß es so etwas gebe. Doch, doch, es gibt Zeitdiebstahl l Und auch ihr


	König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens [Fortsetzung]

