
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 4 (1918)

Heft: 15

Artikel: König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens

Autor: Egger, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 Jahrgang. Nr. IS. II. Npril 1918.

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen Schulvereimgungen der Schweiz.

Der „pädagogischen Blätter" 25. Jahrgang.

Zchriftleiter des Wochenblattes:
vr. Veit G a dient, Stans
Prof. I. Troxler, Luzern

Beilagen zur 5chweizer-5chule:

Volksschule — Mittelschul« ::
vie Lehrerin — vilcherkatalog

Geschäftsstelle der „Schweizer-Schule": Eberle K Nickenbach, Einsiedeln.
Inhalt: König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens. — St. Gall. Kantonal-

Erziehungsverein. — Ein schulpolitijches Programm. — Aarg. kathol. Erziehungsverein. —
Schulnachrichten. — Krankenkasse. — Schweiz, kathol. Erziehungsverein. — Schulnachrichten
voni Ausland. — Lehrerzimmer. — Stellennachweis. — Inserate.

Beilage: Mittelschule Nr. 3 (mathematisch.naturwissenschastliche Ausgabe).

König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und
Völkerlebens.

Von Dr. I, B. Eg ger 0, 8. It., Tarnen.

Neben Shakespeares Hamlet ist König Oedipus von Sophokles vielleicht das

tiefsinnigste Drama der Weltliteratur. Wie wir ein Hamletproblem und eine

Hamletliteratur haben, so haben wir auch ein Oedipusproblem und eine Oedipus-
literatur. Schon im Altertum galt OedipuS Rex als eines der beliebtesten Bühnen-
stücke, und seitdem Schiller seine Braut von Messina nach dem Muster der sopho-

kleischen Tragödie verfaßte, hat König Oedipus nicht bloß für den Altphilologen
und Ästhetiker, sondern auch für den Germanisten und Literarhistoriker erhöhte

Bedeutung gewonnen. Die Kunstkritiker haben sich seit Aristoteles mit Oedipus
befaßt und durch das Medium der Braut von Messina ist er die Grundlage und
das Vorbild eines dramatischen Typus in der deutschen Literatur geworden, der

sogenannten Schicksalstragödie.
Es war uns im Laufe der Jahre vergönnt, eine ziemlich reichhaltige Oedipus-

literatur kennen zu lernen. Allein was wir vermissen, ist die Heraushebung der

großen Gedanken, welche das Stück tragen und bewegen, der philosophischen Ideen,
welche ihm Ewigkeitswert sichern. Zwar findet sich im Wüste der kritischen,

ästhetischen und dramaturgischen Erörterungen manch zutreffender Gedanke verstreut,
allein eine Zusammenfassung und Gruppierung der Ideen
nach einem einheitlichen Gesichtspunkt suchen wir vergebens. Na-
mentlich fehlt uns eine Würdigung des Dramas vom Standpunkt des

Christentums. Und doch ist es das Christentum allein, welches das darin
aufgeworfene Problem des Leidens befriedigend zu lösen vermag. So wollen wir



178

also mit Beiseitelassung aller formalistischen Fragen, den engen Grenzen dieser

Zeitschrift entsprechend, das Drama in aller Kürze nach seinem philosophisch-
ethischen Gehalte würdigen, der es über die engen Schranken des Griechen-
tums hinaushebt und ihm allgemein menschliche Bedeutung verleiht.

König Oedipus ist die Tragödie des Menschen- und Völker-
lebens. Um darzutun, daß dies der tiefste Sinn der Tragödie ist, müssen

wir vor allem den persönlichen Charakter des Königs kennen lernen, dann zeigen,
wie dieser Charakter sich zum Menschheitstypus ausweitet und schließlich das Drama
im Lichte des Christentums betrachten. Wir handeln also I. über das Persön-
liche, II. über das Typische und III. über das Christliche in König
Oedipus.

I. Das Persönliche in König Oedipus.
Man hat von drei Dramen des Sophokles, die sich mit der Oedipussage be-

fassen, Oedipus, den König, nicht nur deshalb an die Spitze gestellt, weil er den

grundlegenden Teil der Sage behandelt, sondern auch deshalb, weil der König
technisch das vollendetste und philosophisch das tiefste Drama der Oedipustrilogie
ist. Denn während Oedipus auf Kolonos nur einzelne Charakterzüge des Königs
weiter ausführt und Antigone nur die letzten Ausläufer der Oedipussage enthält,
konzentriert sich im König die ganze Handlung um den Haupthelden, er ist König
nicht nur im politischen, sondern auch im technisch-dramatischen Sinne, er beherrscht

mit königlicher Souveränität die ganze Handlung. Er ist aber auch König im
physisch-ethischen Sinne des Wortes, indem ihn die Natur wahrhast königlich mit
allen ihren Gaben ausgestattet hat.

König Oedipus ist mit allen Glücks gütern des Leibes und der

Seele geschmückt, deren ein Sterblicher fähig ist. Seine Körperkraft hat
er am Dreiweg in Daulis gezeigt, wo er den in der Vollkraft der Mannesjahre
stehenden Thebanerkönig Laios mit einem einzigen Schlage getötet und die ganze
Begleitschaft, die den Tod des Königs rächen wollte, niedergemacht hat mit Aus-
nähme eines einzigen Mannes, der sich durch eilige Flucht dem sicheren Tode zu
entziehen vermochte.

Vor allen aber sind es die Gaben des Geistes und des Her-zens,
welche Oedipus für das Königtum prädestinieren, ihn geradezu zu einem Ideal
eines Königs machen.

Er ist ausgestattet mit einem scharf s inigen, durchdringenden
Verstände. Hunderte hatten versucht, das Rätsel der Sphinx zu lösen, aber

ohne Erfolg, nicht einmal der greise Seher Teiresias brachte es heraus. Da kommt

Oedipus von seiner Wallfahrt nach Delphi in die Gegend von Theben. Spielend
löst er das dunkle Rätsel der Sphinx, das da lautet: „Es ist am Morgen vier-
füßig, am Mittag zweifüßig, am Abend dreifüßig. Von allen Geschöpfen wechselt

es allein die Zahl seiner Füße, aber gerade, wenn es die meisten Füße bewegt,

sind Kraft und Schnelligkeit seiner Glieder am geringsten." „Dein Rätsel," er-

widert Oedipus, „ist der Mensch. Denn dieser geht am Morgen seines Lebens als

hilfloses Kind auf seinen zwei Füßen und seinen zwei Händen, am Mittag seines

Lebens als Jüngling und Mann geht er nur auf den zwei Füßen, als Greis am



179

Abend seines Lebens nimmt er den Stab als dritten Fuß zu Hilfe/' Mit der

Lösung dieses Rätsels befreit Oedipus die Stadt Theben nicht nur von einer Land-
plage, sondern erhält als Preis dafür auch die Hand der Königin Jokaste und den

Königsthron,
Als König bringt Oedipus den Stadt-Staat Theben durch seine Intel! i-

genz und Hingabe auf eine noch nie dagewesene Höhe, Die Liebe zu seinem
Volke und zu seinem Lande kennt keine Grenzen. Lange schon, bevor das Volk

wegen der herrschenden Not bei ihm vorstellig wird, hat er zur Linderung des

Elends Schritte getan, indem er Kreon nach Delphi schickte. Das Unglück seines
Landes geht ihm so tief zu Herzen, daß er, der starke Mann, hierüber bittere
Tränen vergießt. Diese Liebe und Hingabe an die Gesamtheit wird vom Volke
mit einer fast abgöttischen Verehrung und einem unbegrenzten
Vertrauen erwidert. Als „den ersten der Männer",- der dem Range nach

gleich nach den Göttern zu setzen ist, als „den mächtigsten Herrscher" und „den
Besten unter den Sterblichen" bezeichnet ihn der Oberpriester. Der Ruf von seinen
Taten ist auch in die Außenwelt gedrungen, so daß sich Oedipus im Prolog selbst

als „weltberühmten Mann" vorstellen kann.

Und in der Tat zeigt uns der Dichter König Oedipus als einen macht-
und kraftvollen Herrscher. Wo es sich um seine Königswürde und seine

königliche Ehre handelt, da kann er heftig werden sogar einem treuen, altbewähr-
ten Freunde gegenüber, wie es Kreon ist. Sein Ehrgefühl ist überaus
fein ausgeprägt. Entrüstet fährt er auf, wie er von Teiresias als Mörder
des Laios bezeichnet wird Aber sobald es sich herausgestellt hat, daß er wirklich
dieser Mörder ist, da trägt er auch kein Bedenken, die Konsequenzen zu ziehen,
seine königliche Würde niederzulegen und ins Elend zu gehen.

Sein Gerechtigkeitssinn ist so unparteiisch, ja unnachsich-
tig, daß er über den Mörder des Laios ohne Rücksicht auf Stellung und Ver-
wandtschaft die vom Gott in Delphi festgesetzte Strafe verhängt, und wie er selbst

als der Täter und so als Urheber des Landesunglückes erscheint, eine in gewissem
Sinne noch schwerere Strafe an sich selbst vollzieht. Ebenso streng, ja rück-
sichtslos ist seine Wahrheitsliebe. Er ruht nicht, bis er all den

grauenvollen Geheimnissen, welche die Götter bisher barmherzig verhüllt, auf den

Grund gekommen ist. Mit stürmischer Hast reißt er, jeder Warnung zum Trotz,
alle Decken von der Vergangenheit hinweg und enthüllt sich vor seinem Volke als
Mörder des Königs und Vaters, als Ehegemahl seiner eigenen Mutter, mit der

er in blutschänderischer Weise vier Kinder gezeugt, als einen gottverworfenen,
fluchbeladenen Mann, der all das Unheil über Theben gebracht hat. Je näher er
der Wahrheit kommt, desto rücksichtsloser verlangt er deren Enthüllung, bis sie

endlich in überwältigender, niederschmetternder Wirklichkeit vor seinem Geiste dasteht.

Trotz dieses strengen, fast harten Sinnes für Ehre, Gerechtigkeit und Wahr-
heit ist Oedipus kein Tyrann oder Despot, sondern er teilt seine
Herrschaft friedlich zwischen seiner Gattin Jokaste und seinem Schwager
Kreon. Keine größere Staatsaktion vollzieht er ohne den Rat der Ältesten, der

Vertreter des Volkes, die er auch in der wichtigen Frage nach dem Urheber des



180

Laiosmordes zu sich bescheidet. Allerdings verleitet ihn seine scharfsinnige
Kombinationsgabe und sein lebhaftes Temperament zu unge-
rechten Schlüssen gegenüber Teiresias und Kreon. Allein wie zart i st seine
Rede gegenüber seiner Gattin und namentlich gegenüber seinen beiden
Töchtern, deren Lebenslos er in den rührendsten, weichsten Tönen beklagt.
Seinen vermeintlichen Eltern Polybos und Merope in Korinth ist er mit der in-
»ersten Seele zugetan. Das Heimweh nach ihnen verläßt ihn nie. Obwohl er

Jahre lang von ihnen getrennt in einem fernen Lande wohnt, einen eigenen, glück-

lichen Hausstand gegründet hat und im Glänze des Königtums die begeisterte und

ungeteilte Liebe seines Volkes besitzt, so fühlt er sich doch nicht recht heimisch,

kommt sich vielmehr als Verbannter vor. Wie Sophokles in seiner Elektra mit
einem einzigen Satz die Macht und Liefe der Mutterliebe zeichnet: „Gewaltig
ist ein Mutterherz, nicht hassen kanns des Schoßes Frucht, wenns Böses auch er-
fuhr," so zeichnet der Dichter mit einem einzigen Verse die Elternliebe des Königs
Oedipus: „Es gibt nichts Süßeres, als in die Augen der Eltern zu schauen."

Dies sind nur Andeutungen. Man könnte eine ganze Abhandlung schreiben über

Oedipus als Vater, als Gatte und als Sohn. Es hat den Anschein, als habe der

Dichter die unnatürlichen Verhältnisse seiner Helden in Familie und Ehe dadurch

zudecken wollen, daß er jene Züge ganz besonders kräftig herausarbeitete, welche

die ewige Natur unauslöschlich ins Menschenherz hinein geschrieben hat, die na-
türlichen Pflichten der Pietät, der Eltern-, Gatten- und Kindesliebe.

Seine königliche Autorität wahrt König Oedipus nur deshalb mit
aller Entschiedenheit, weil sie die Grundlage einer ersprießlichen Regierung bildet.
Es ist nicht der Stolz auf seine Stellung als König, der ihm so harte Worte gegen
Kreon und Teiresias eingibt, sondern lediglich die Rücksicht auf das allgemeine
Wohl. Für sich ist er die Demut und Bescheidenheit selber. Im Gegen-
satz zu seiner selbstbewußten, adelsstolzen Gattin schämt er sich nicht, wenn die

Untersuchung herausstellt, daß er nicht aus königlichem Geblüte stammt, sondern
ein bloßer Findling ist.

So hat Sophokles seinem Oedipus durch Mischung harter und weicher, strenger
und milder Affekte jene Harmonie verliehen, die ihn uns als das Ideal-
bild eines Königs erscheinen lassen. „Denn wo das Strenge mit dem

Zarten, wo Starkes sich und Mildes paarten, da gibt es einen guten Klang."
Aber all die häuslichen, sozialen und politischen Tugenden, die wir an Oedi-

pus als Menschen und Herrscher bewundern, ruhen auf dem Fundamente eines

nie wankenden Gottesglaubens und Gottvertrauens. Mögen
alle seine irdischen Hoffnungen und Erwartungen sich als Täuschung erweisen, ja
mag die Gottheit scheinbar sogar selbst dazu beigetragen haben, ihn in Jrrsal und
Elend zu stürzen, seine Glaube, seine Ehrfurcht, seine Hingabe an die

Gottheit bleibt unerschüttert. Der Lichtgott in Delphi ist ihm Führer und Leit-
stern auf seinem Lebenswege. Zu ihm wendet er sich, wenn es peinigende Zweifel

zu lösen und Not und Gefahr abzuwehren gilt. So fest ist sein Glaube an die

Gottheit, daß er lieber zu erzwungenen Auslegungen seine Zuflucht nimmt, als
die Wahrhaftigkeit der Orakelsprüche in Zweifel zieht. Polybos, meint er, könne



181

» ja aus Sehnsucht nach seinem Sohne gestorben sein» und so wäre er doch der
Mörder seines Vaters. Seine tief religiöse Gesinnung oder, wie die
Modernen sagen, seine Weltanschauung, kommt im prächtigen Chorlied zum
Ausdruck:

„O wenn mir doch das Schicksal gönnte,
Frommen, reinen Sinn zu wahren
In Worten und in Werken all,
Scheu vor jenen Urgesetzen,

Jenen hohen, die des Himmels
Heil'ger Gvtterschos; gebar.
Einzig des Olympos Kinder
Nicht erzeugt vou ird'schen Menschen

Schläfert nie Vergessenheit sie ein.
Denn groß und nie alternd
Waltet in ihnen die Gottheit."

Die leichtsinnige Jokaste spottet über die Aussprüche der Gottheit, selbst der
lebensernste Chor thebanischer Greise beginnt an deren Wahrheit zu zweifeln, nur
Oedipus hält unerschütterlich daran fest. Wie es sich um die Entdeckung des

Königsmörders handelt, spricht er: „Alles zu tun bin ich bereit, sei es zum Heil,
sei es zum Untergang, wir folgen Phöbus." Ja sein Gehorsam gegen den Gott
steigert sich zum Gebet an ihn: „Apollon aber, der den Spruch gesandt, sei hilf-
reich und erlös uns von der Pest."

Daß ein für Recht und Sittlichkeit sa außerordentlich empfindsames Gewissen
jede Untat auf das Tiefste verabscheut, ist von vornherein anzunehmen. Schon
der Gedanke, er könnte Laios getötet und die Gattin des Getöteten umarmt haben,
erfüllt ihn mit Entsetzen. Der Gedanke aber, die Weissagung des Gottes in
Delphi, er werde seinen Vater töten und seine Mutter heiraten, möchte sich er-
füllen, macht ihn vollends erschaudern und in die Worte ausbrechen: „Nein, nie
und nimmer, ihr heiligen Himmelsmächte, laßt mich schauen diesen Tag, sondern
rafft mich fort aus dieser Welt, ehe ich das Schandmal eines solchen Fluches
tragen muß."

Und als die bange Ahnung erschütternde Wirklichkeit wird, und er vor aller
Welt dasteht, verfemt vor der Geburt, im Leben ein Vatermörder und Blutschän-
der, stürzt er wie rasend fort ins Haus, rennt die Türe des Schlafgemaches ein,
wo seine Frau und Mutter bereits erhängt in einer Schlinge schweben. Als er
sie sieht, brüllt er entsetzlich auf und läßt den Strick herunter, löst die Spange aus
dem Kleide seiner Frau, bohrt sie in die eigenen Augen und schreit: „So etwas
sollt ihr nicht mehr sehen, wie ihr es tatet, und ich es dulden mußte, sondern in
ewiger Nacht möget ihr schauen, was ich nicht sehen durfte und erkennen, was
mir Wonne bot." So wühlt er mit dem goldnen Werkzeug in den Augen, bis
der Quell des Lichtes völlig ausgeflossen war. Und wie früher als König im
Strahlenglanze seiner Herrlichkeit, so tritt er nun als verstümmelte Jammergestalt,
unsicheren Schrittes vor sich hintappend, vor sein Volk und fleht es an: „Führt
mich hinweg sofort, ihr Freunde aus dem Lande, mich den Verworfensten, den

Verfluchtesten, der den Göttern am meisten verhaßt ist unter den Sterblichen."
Ja wäre es ihm möglich, auch des Hörens Quell zu verstopfen, er würde keinen



182

Augenblick Bedenken tragen, ganz abzuschließen von der Außenwelt seinen jammer- »
vollen Leib. So felsenfest hatte er geglaubt, seine Hände seien rein und makellos,
und nun sind sie mit den unnatürlichsten Greueln befleckt. Seine sittliche Empörung
läßt ihm nicht Zeit zur Reflexion über Schuld und Unschuld, sondern vollzieht in
überstürzender Hast an sich selbst die schärfste Sünde.

In keinem anderen Drama des Sophokles geht die Einheit und Geschlossen-

heit der Handlung derartig parallel mit der Einheit und Geschlossenheit
des Hauptcharakters. Oedipus ist im Drama alles, um ihn g r u p pie-
ren sich auch die Nebencharaktere, die nur dazu dienen, den Haupt-
charakter kräftiger herauszuheben und in ein helleres Licht zu rücken.

Der rücksichtslosen Energie des Oedipus, die ohne Ansehen der Person für
Wahrheit und Recht eintritt und dabei manchmal hart und unerbittlich wird, steht

die schwankende Gestalt des Kreon gegenüber, der überall zu besänftigen
und zu versöhnen sucht und von Rücksichten der Opportunist sich leiten läßt.

Während so Kreon die Nachgiebigkeit fast bis zur Schwäche treibt, hat der

Dichter im Seher Teiresias eine Figur geschaffen, in der Oedipus den Meister
findet. Die Leidenschaftlichkeit und Heißblütigkeit im Charakter
des Oedipus erreicht in Teiresias den höchsten Grad und läßt sich nur
durch den Angriff auf die Würde und persönliche Ehre des Apollondieners recht-

fertigen. Dem frommen, ernsten und tiefgläubigen Sinne des Oedipus steht der

verweichlichte Charakter derJokaste gegenüber, die im behaglichen

Genusse des Augenblicks befangen, jedes höheren Ideales bar, alle Anstrengungen
macht, ihrem Manne den Glauben an die Orakel und an die göttliche Vorsehung
aus dem Herzen zu reißen. Das Verführerische der Gräfin Terzky und das Fri-
vole der Lady Macbeth vereinigt sie in einer Person. Man glaubt einen Philo-
fophen aus der Aufklärungszeit zu hören, wenn sie spricht:

„Was soll man fürchten, da der Zufall herrscht?
Und Vorsehung sich nicht beweisen läßt?
So in den Tag hineinzuleben ist das Beste,

Wie es eben jeder kann."

Für diese gotteslästerlichen Äußerungen, die sich im Munde einer Königin
und eines Weibes nur um so widerlicher ausnehmen, ereilt sie die verdiente Strafe.

So hält also der Charakter des Königs zwischen der impulsiven Leidenschaft-

lichkeit des Sehers und der phlegmatischen Resignation Kreons die schöne Mitte
und seine stahlharte Natur tritt durch das ängstliche und verweichlichte Wesen seiner

Gattin und Mutter nur desto mehr in den Vordergrund. (Fortsetzung folgt)

Einladung
zur geschäftlichen Versammlung des st. gall. Kantonalerziehungsvereins

samt darauffolgender Komiteesitzung auf

Dienstag, den 111. April nachmittags 2 Uhr im Kasino in St. Gallen.
Vortrag von HH. Professor G. Zweifel, Religionslehrer am St. Gall. Leh-

rerseminar, und die statutarischen Traktanden.
Alle Sektionen sollen ihre Vertreter senden. Das Präsidium.


	König Oedipus, die Tragödie des Menschen- und Völkerlebens

