
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 3 (1917)

Heft: 33

Artikel: Willensfreiheit [Schluss]

Autor: Bessmer, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang. Nr.. 33. 16. Nugust 1917.

Schweizer- Schule
Wochenblatt der katholischen Schulvereinigungen der Schweiz.

Der „pädagogischen Blätter" 24. Jahrgang

Schriftleiter des Wochenblattes:
I>r. 1'. Veit Gadient, Stans
Dr. Josef Scheuber, Schwqz
Or. H. p. Baum, Laden

Beilagen zur Schweizer-Schule:

Volksschule, 24 Nummern
Mittelschule, 16 Nummern
vie Lehrerin, 72 Nummern

Geschäftsstelle der „Schweizer-Schule": Eberle 6 Nickenbach, Ei »siedeln.

Inhalt: Willensfreiheit. — Unsere Hauptsache. — Aus Deutschlands Vergangenheit. — Aus den
Jahresberichten unserer Kollegien und Institute. — Schulnachrichten vom Ausland. — Zur
gefl. Beachtung. — Bunte Steine. — Inserate.

Beilage: Die Lehrerin Nr. 8.

Willensfreiheit.
Von I. Beßmer 8. 9., Valkenbnrg, Holland.

(Schluß.)

Selbstzucht, Selbstverbollkommnung und Freiheit.
Die Lehre von der Freiheit, so hören wir die Deterministen sagen, macht

alles Streben nach sittlicher Besserung und Vervollkommnung aussichtslos. „Er-
ziehung besteht ja darin, daß Motive zu sittlichen Willensakten hervorgerufen und

durch Übung verstärkt werden, so daß das Wollen nimmer mehr durch sie bestimmt,
„determiniert" wird. Nach dem Indeterminismus bleibt „der Wille" oder „das
Ich" trotz aller dieser Motive jederzeit völlig frei; es kann sich auch jederzeit gegen
sie z. B. für ein sittlich verabscheuungswürdiges Tun entscheiden. Muß das nicht
Quietismus zur Folge haben?" So läßt Professor August Messer ') seinen Deter-
ministen reden. Nun! Die Geschichte des Erziehungswesens zeugt jedenfalls nicht
dafür, daß die katholischen Pädagogen, die zu den entschiedensten Vertretern der

Willensfreiheit zählen, einem sorglosen Gehen- und Machenlassen das Wort ge-
redet oder einem mutlosen Fatalismus sich hingegeben hätten. Messers Determinist
scheint gar nicht bedacht zu haben, daß der Mensch trotz aller gegen das sittlich
gute Wollen und Handeln auftretenden Triebregungen, Begierden und Motive sich

frei für das sittlich Gute zu entscheiden vermag. Aber gerade dazu soll die Er-
ziehung den Zögling anleiten, daß er auch inmitten großer und schwerer Kämpfe
sich frei für das sittlich Gute entscheide. Es läuft bei den deterministischen Aus-

') Das Problem der Willensfreiheit. Göttingen 1911. S. 84 f. Messer selbst kommt aus
dem Banne des Determinismus infolge philosophischer Unklarheiten nicht hinaus.



50«

legungen alles menschlichen Wollens und Handelns immer die falsche Idee nnter,
als machten die Motive alles, als nötigten sie den Menschen und geben ihm den

letzten unbedingt notwendigen Stoß, ohne den der Wille ebenso wenig in Bewegung
käme, als der ruhende Stein ins Rollen, Allein diese mechanistische Auffassung
des Willenslebens richtet sich selber. Der menschliche Wille ist nicht ein passives

Werkzeug, das von den Motiven hin- und hergeschoben wird. Des Menschen
Willen steht über den Motiven. Die Motive haben Einfluß auf ihn, sie regen ihn
an, sie locken und drängen ihn durch die Gefühle und Affekte, die sie wachrufen,
aber sie nötigen ihn nicht. Es ist seine Sache zu entscheiden, in welcher Richtung
er nun gehen will. Der Mensch ist frei in seiner Wahl und deshalb in seinem

Tun. Wer das sittlich Gute einmal schätzen gelernt und lieb gewonnen hat, der

wird sich meistens auch für das Gute entscheiden. Einzelne Fehler aber im Klei-
nen werden immer noch vorkommen. Jene Höhe, auf welcher der sterbliche Mensch

keines Fehltrittes mehr fähig wäre, gibt es nicht. Die größten sittlichen Heroen,
die Heiligen, zitterten im Bewußtsein ihrer Gebrechlichkeit. Es kamen schon Eichen

zum Falle und Cedern des Libanon stürzten. Die Deterministen sollen nicht glau-
ben, daß sie mit ihren Lobeshymnen auf den sittlich gefestigten Charakter, die Er-
fahrung von Jahrtausenden und Gottes Mahnwort Lügen strafen können. Die
sittlich guten Motive können weder in uns, noch in andern durch bloß menschlichen

Einfluß so gestärkt werden, daß sie den Entschluß zum sittlich Guten mit absoluter

Sicherheit nach sich ziehen. Das Bewußtsein aber, fallen zu können, weil wir frei
sind, macht bloß umsichtiger, demütiger und geneigter, Hilfe von dort zu erflehen,

wo sie zu finden ist. „Wachet," mahnt der Herr, „und betet, damit ihr nicht in
Versuchung fallet. Denn der Geist ist zwar willig, aber das Fleisch ist schwach."

Wir möchten nunmehr eine Gegenfrage an die Deterministen stellen. Wie

soll es eine Selbstbesserung, eine Selbsterziehung, eine Bildung des eigenen Cha-

rakters geben, wenn es keine Freiheit gibt, die über den Motiven steht, oder wenn
der einmal angeborne oder erworbene Charakter jedes Wollen oder Handeln ein-

deutig bestimmt, so daß es nur so und nicht anders verlaufen kann? Zur Selbst-
besserung, Selbsterziehung, Charakterbildung braucht es nach den Zugeständnissen

der Deterministen zwei Dinge: Gute edle Motive und Stärkung derselben durch

Gewöhnung.
Also muß es in meiner Gewalt stehen, edle gute Motive wachzurufen. Das

ist schon ein Stück Freiheit. Es ist die erste Bresche, welche die Deterministen in
ihre Mauer schlagen müssen. Wenn der ganze seelische Verlauf so eindeutig fest-

gelegt und determiniert wäre, wie die Deterministen dies zu schildern belieben,

wäre ein solches Wecken von Motiven überhaupt nicht möglich. Wir wären in
unserm Willensleben auf jene Motive angewiesen, die der seelische Mechanismus
aus sich zu liefern imstande ist. Die Deterministen sagen dann, wir müßten die

Motive stärken für den Fall, daß sie sich nicht als stark genug erwiesen, um zum
Guten zu determinieren, und die zum Bösen drängenden Momente durch die Ge-

danken an unsere Pflicht, an unsere Verantwortlichkeit, an die Folgen unserer Ent-
schließungen schwächen und überwinden. Es steht also in meiner Macht dies zu
wollen und so auf Gestalt und Stärke meiner Gedanken und Vorstellungen Einfluß



zu gewinnen. Das ist schon das zweite Stück Freiheit, die zweite große Bresche
im Determinismus, Endlich nehmen die Deterministen auch für sich die Möglich-
keit in Anspruch, nicht etwa bloß, daß sich bei,ì', D oder Z im Laufe der Zeit be-

stimmte Willensrichtungen, ein bestimmter Charakter herausstelle, sondern daß es
in meiner Gewalt stehe, meinen Charakter zu schaffen und auszubilden, in dem ich
die Gewöhnung sittlich zu handeln anfange, fortsetze und vollende. Und das ist
das dritte und größte Stück Freiheit, die dritte und größte Bresche in die Zwing-
bürg des Determinismus, Mit ihr sinkt der Determinismus zusammen. Er be-

stände bloß dann, wenn es im Willensleben des Menschen nirgendwann und nir«
gendwo ein Stück Freiheit gäbe. Der Determinismus steht und fällt mit der

Behauptung, daß es kein Plätzchen für die Freiheit gibt.
Manche Bekämpfer der alten Freiheitslehre setzen immer voraus, wer die

Freiheit des Willens verteidige, könne der Bedeutung der Motive für das Willens-
leben und weiterhin dem Einfluß der Übung und Gewöhnung, des angebornen und
erworbenen Charakters in der Erziehung nicht gerecht werden. Das ist eine

Täuschung. Die Vertreter der Freiheit anerkennen die Notwendigkeit der Motive,
die Macht der Gewohnheit, den Einfluß des Charakters. Was sie leugnen ist, daß
die Motive notwendig determinieren, daß die Gewöhnung im Guten wie im Bösen
an sich jede freie Selbstbestimmung aufhebe, der Charakter unwiderruflich und mit
absoluter Sicherheit überall den Pfad weise, so daß ein Ausweichen unmöglich sei.

Die alte Wahrheit geht auch hier die goldene Mittelstraße,
In all seinem Wollen und Tun hat der Mensch irgendwelche Motive, Trieb-

federn und Beweggründe, Er will nichts, außer deshalb, weil er von ihm eine

gewisse Befriedigung, einen Nutzen erhofft oder in ihm etwas Edles und Gutes
erblickt, das ihn vervollkommnet. Der Mensch mag sich in seinem Urteil darüber
schwer täuschen. Aber Motive sind vorhanden, innere oder äußere, sonst würde er

nicht wollen, noch mit Willen handeln. Doch diese Beweggründe brauchen nicht

zu zwingen und zu nötigen. Und die eigene innere Erfahrung sagt uns oft genug,
daß sie nicht im mindesten zwingen.

Die Macht der Übung und Gewöhnung ist eine sehr große zum Guten wie

zum Bösen, Das ist von katholischen Moralphilosophen und Moraltheologen aller
Zeiten anerkannt worden. Es genügt hinzuweisen auf die philosophische Lehre von
den Habitus, von Tugenden und Lastern, von den Gewohnheitssünden, die in
jedem Handbuch der Sittenlehre sich findet. Der Umstand, daß die Deterministen
die so leicht zugänglichen Arbeiten der Vertreter der alten Freiheitslehre nicht
kennen, gibt ihnen kein Recht, ihren Gegnern falsche Anschauungen zu unterschieben.

Die Macht der Gewohnheit darf indes nicht übertrieben werden. Und auch

dies betonen die großen Lehrer der Vorzeit mit Recht. So bemerkt der hl, Tho«

mas, ') die Neigungen, die sich aus solchen erworbenen Eigenschaften ergeben, un-
terstehen dem Urteil der Vernunft. Der Wille braucht ihnen also nicht Widerstands-
los zu folgen, sondern kann ihnen entgegentreten. Die Fälle, wo sich die Gewöhn-

heit sozusagen organisch festgesetzt hat und zur völligen Aufhebung der innern

') ,8umm» tkso!, I l>. 83 a, I Stl 5">».



50«

Wahlfreiheit führt, oder auch nur die Ausführung des Gewollten unmöglich macht,
sind die selteneren. Wo sie so weit geht, Hort natürlich die Zurechnungsfähigkeit
im Einzelfalle auf. Im übrigen gilt es die guten Gewohnheiten dem bewußten
Willen dienstbar zu machen, die aus den bösen Gewohnheiten entstehenden Nei-

gungen und Begierden zu bekämpfen. Der hl. Thomas bemerkt an der gleichen
Stelle mit Recht, die Gewohnheiten liegen selbst in der Macht des Willens. Er
hat sie geschaffen, er kann sie auch wieder bekämpfen und zum Verschwinden brin-
gen. Eousuetucko conmieluckine vinoitnr sagten die Alten. Durch energischen

Willen kann man mit der Gewohnheit brechen und durch fortgesetzten guten Willen
eine neue gute Gewohnheit begründen. Die Deterministen werden nicht im Ernste
glauben, für die sittliche Besserung sei etwas gewonnen, wenn man die absolute

Determinierung durch die erworbenen Gewohnheiten behauptet.
Das von der Gewohnheit gesagte läßt sich auch auf den Charakter anwenden.

Er setzt sich aus zwei Momenten zusammen, aus der angebornen Anlage und aus
den durch Übung und Gewöhnung erworbenen Willensrichtungen. Die angeborne

Anlage betrifft, wie der hl. Thomas bemerkt, zunächst den Körper; ein direkter de-

terminierender Einfluß auf das höhere geistige, namentlich das Willensleben, ist

durch sie noch nicht gegeben; die Neigungen und Begierden, die aus ihnen er-
stehen, können durch Verstand und Wille geregelt werden. Das gleiche gilt von

Neigungen und Begierden, die den erworbenen Willensrichtungen entspringen,
Diese letztern selber können, wie sie durch den freien Willen geschaffen wurden, durch

ihn, wenn auch nur allmählig, geändert werden. Von einer allgemein deter-
minierenden Kraft des Charakters kann keine Rede sein.

Sind Mutlosigkeit und Sorglosigkeit Folgen der Freiheitslehre?

Zwei ganz entgegengesetzte Vorwürfe werden der Freiheitslehre auf dem Ge-

biete der Erziehung gemacht. Die einen behaupten, die Annahme einer Freiheit
bei den Kindern müsse den Mut und das Vertrauen bei den Erziehern brechen;
die andern behaupten sie führe zu Sorglosigkeit und gleichgültigem Sichgehenlassen.

Schon daß sich zwei so entgegenstehende Erscheinungen, wie ängstige Mutlosigkeit
und frohe Sorglosigkeit aus der Überzeugung von der Willensfreiheit für den Er-
zieher ergeben sollen, läßt uns diese beiden Vorwürfe als nicht sehr ernster Natur
erscheinen. Doch lohnt es sich für einen Augenblick auf sie einzugehen und die

Winke für uns nutzbar zu machen, die in diesen Vorwürfen geborgen liegen, soweit

sie überhaupt einen Schein von Berechtigung an sich tragen.
Messer läßt einen Deterministen den Einwand erheben: Der Indeterminismus

hebe alles Vertrauen des. Menschen aus sich und andere auf: „Jeder muß stets in
Angst vor sich und seinen Mitmenschen leben; denn trotz aller Gegenmotive ist ja
stets die Möglichkeit vorhanden, daß der Wille sich für das unsinnigste oder ruchloseste

Treiben entscheide. Auch der Edelste bleibt dauernd der ehrlosesten Handlungsweise
fähig." Nun, ein gewisses Maß von Mißtrauen auf seine eigene sittliche Kraft schadet

nicht, namentlich so lange sie verbunden ist mit kindlichem Vertrauen auf Gott, in
dem wir alles vermögen. Wahre Demut hat noch keinen schlecht gemacht, Dem

Nächsten begegnet der Vertreter der Freiheit nach dem Grundsatz: Man muß überall



509 l

das Bessere Voraussetzern Xomo iimlut,, ni^i prc>i>olur. Der Mensch kann seine

Freiheit zum Guten gebrauchen, und gebraucht sie, Gott sei Dank, oft zum Guten; die
bloße Möglichkeit, daß er sie zum Bösen mißbraucht, kann vernünftigeeweise keine

Angst begründen. Es kann ein Blitz vom hellen Himmel fallen; man lebt deshalb
noch nicht in beständiger Angst erschlagen zu werden. Das Gute hat, obschon es

nicht nötigt und zwingt, doch auf den Menschen seine Anziehungskraft nicht ver-
loren und selbst einzelne Fehltritte beweisen noch nicht, daß kein guter Grund
mehr im Herzen des Menschen besteht. Wer unsere katholischen Lehrer und Er-
zieher kennt, wird kauin behaupten wollen, als hätten sie durchschnittlich alles Ver-
trauen auf die Menschheit verloren.

Dennoch können wir aus dem Einwand der Deterministen etwas lernen. Es
mag sein, daß bittere Erfahrungen, ja selbst die Alltagsschwierigkeiten in der Er-
ziehung für kurze Zeit den Frohsinn verdunkeln und so manches mit schwarzer
Brille schauen lassen. Dann läßt man sich verleiten, Mangel an gutem Willen
und gewollte Bosheit zu sehen, wo die harmlosesten, jedenfalls aber durch keinerlei
böse Absicht hervorgerufeneu Kindersehler vorliege». Mangelnde Aufmerksamkeit,
allerlei tolle Streiche, selbst Trotz und Frechheit sind noch keine Zeichen von mau-
gelndem guten Willen oder gar von bösem Willen. Die Schule hat nie die Reize
der frohen, heitern Gottesnatur, in Buben- und auch Mädchenköpfen wachsen allerlei
drollige Ideen, die in den Rahmen der Schuldisziplin sich schwer einfügen wollen,
und nicht so selten verbergen scheinbarer Trotz und Frechheit einen kleinen innern
Kummer oder eine körperliche Mißstimmung. Denken wir uns etwas hinein in
die Kinderseelen; dann werden wir manches nicht mehr allzu tragisch fassen. Das
Kind besitzt die physische Wahlfreiheit. Jene Einsicht aber in Gut und Bös und

vor allem jene Überlegung, die erst die vollkommene freie sittliche Entscheidung be-

gründet, reift erst mit der Zeit heran. Darum sind eben Kinderfehler Kinderfehler.
Man darf sie nicht mit dem Maßstab messen, den man an Reden und Tun des

gestrengen Herrn Lehrers und Pfarrers legen muß. Auch vor dem lieben Gott
gilt das Kind noch als vermindert zurechnungsfähig.

Der andere Einwand lautet, die Lehre von der Freiheit verführe zu Sorg-
losigkeit gegenüber den Aufgaben der Erziehung und der Selbsterziehung. Er wird
damit begründet, wer an die Freiheit glaube, werde denken, es ist ja noch jederzeit
eine Besserung möglich, von heut auf morgen; denn der Wille bleibt ja frei. Dieser
Einwand möchte jenen gegenüber vielleicht irgendwelche Berechtigung haben, die

meinen, der Wille brauche keine Motive, es gebe eine schrankenlose Willkür, Ge-

wöhnung, Übung, Anlage und Charakter hätten gar keine Bedeutung. Ob es solche

Vertreter der Freiheitslehre gibt, möge dahingestellt bleiben; in den Kreisen der

katholischen Erzieher sind sie nicht zu suchen; höchst wahrscheinlich leben sie nur in
der Einbildung der Deterministen. Der Sorglosigkeit im Erziehungswerke arbeiten
alle bedeutenden Pädagogen durch den Ernst entgegen, mit dem sie Ziel, Aufgaben
und Mittel der Erziehung in ihren Schriften behandeln. Der Sorglosigkeit aber

in der Selbsterziehung begegnen die ernsten Ermahnungen zur Selbstzucht den

strengen Warnungen vor der Lauheit, die warmen Aneiferungen zum Streben nach

Vollkommenheit. Was die christliche Askese hier bietet, ist so reichhaltig und tief,



510

daß die Deterministen ihm nichts desgleichen an die Seite zu stellen vermag, M,
Faßbender zeigt in seinem trefflichen Werke: „Wollen eine königliche Kunst", was
die christliche Askese auch dem Manne mitten im Kampfe der Welt zu geben hat,

A, Messer meint: „Erziehung wie Selbsterziehung dürfte sich sowohl vom

Standpunkt des gemäßigten Indeterminismus wie des Determinismus verstehen

und regulieren lassen," Das ist zwar im Vergleich zu den Ausführungen von
E, von Rhoden ein bedeutender Fortschritt. Allein zustimmen können wir nicht.

Unsere Ausführungen haben uns zu klar ergeben, daß der Determinismus, wenn

er folgerichtig denken will, weder Erziehung noch Selbsterziehung für möglich Hal-

ten kann,

Unsere Hauptsache.
Von L, Rogger, Seminardirektor,

III,
Wer hat recht?

Wer hat recht? Der Geist der alten Schule, die auf die erste Katechismus-
antwort sich stützt: „Wir sind auf Erden, um Gott zu erkennen, Gott zu lieben,
Gott zu dienen und dadurch ewig selig zu werden"? Oder die neue Schule, die

nur auf das eine Bibelwort schwört: „Unterwerfet euch die Erde und herrschet

über sie!"?
Aber der nämliche Gott, der dem Menschen den Auftrag gab, alle Kräfte des

Leibes und der Seele immer weiter auszubilden, um immer mehr Herr zu werden

über die Erde, sprach auch das andere so schlichte und doch so gewaltige, alle

Jahrhunderte überdauernde und in jede Menschenseele und in jede noch so hohe

Zivilisation hineindonnernde Wort, das unsere Frage für immer und ohne Ausweg
entscheidet: „Was nützt es dem Menschen, wenn er dieganzeWelt
gewinnt, er nähme aber Schaden an seiner Seele? Und was
wird er geben als Lösegeld für seine Seele?"

Wer hat recht? — Wer an Gott und die Unsterblichkeit der Seele glaubt;
wer daran glaubt, daß dieser Gott von den Menschen auf eine bestimmte Art und
Weise verehrt werden will; erst recht: wer daran glaubt, daß Gott seine Wahrheit
und seineu Willen durch übernatürliche Offenbarung seinem auserwählten
Volke im alten Bunde und dessen Rechtsnachfolgerin, der katholischen Kirche,
im neuen Bunde kundtat; wer daran glaubt, daß dieses Leben nie vom Schicksal
des Jenseits getrennt werden könne, daß dieses Leben eine Vorbereitung sei

auf das ewige Leben: für den ist die Frage entschieden.

Wer hat recht? Kurz und schlagend schrieb kürzlich ein Protestant in eine

amerikanische Zeitung die Antwort darauf. „Es gibt eine Kirche, bei der die Re-

ligion einen wesentlichen Bestandteil der Erziehung ausmacht; das ist die katholische

Kirche. Haben sie unrecht, die Katholiken, — so frägt der Protestant weiter —
sind sie Dummköpfe, Idioten, daß sie Schulen bauen, in denen Religion gelehrt
wird? Nein, wenn der Mensch mehr wert ist als ein Hund, und
wenn die Menschenseele mit ihrer Ewigkeitsbestimmung
von größerem Werte ist, als die Eintagsfliege,"


	Willensfreiheit [Schluss]

