
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 3 (1917)

Heft: 32

Artikel: Willensfreiheit

Autor: Bessmer, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Jahrgang. Nr. 32. 9. August 1917.

Schweizer-Schule
Wochenblatt der latholischen Schulvereinigungen der Schweiz.

ver ..pädagogischen Blätter" 24. Jahrgang.

Schriftleiter des Wochenblattes:
vr. r. Veit Gadient, Stan»
vr. Iosef Scheuber, Schwqz
vr. y. p. vaum, vaden

Beilagen zur Schweizer-Schule:

Volksschule, 24 Nummern
Mittelschule, l6 Nummern
vie Lehrerin, 72 Nummern

Geschäftsstelle der „Schweizer-Schule": Eberle â Rickenbach, Einsiedeln.

Inhalt: Willensfreiheit. — Unsere Hauptsache. — Aus den Jahresberichten unserer Kollegien
und Institute. — Disziplin und Erfolg. — Krankenkasse. — Schulnachrichten aus der Schweiz.
— Zur gest. Beachtung. — Inserate.

Beilage: Volksschule Nr. 15.

Willensfreiheit.
Von I. Best in er 8. .1., Valkenbnrg, Holland.

Erziehung des Verstandes und Freiheit.

Der uralte Kampf um die Willensfreiheit will nicht aufhören, auch auf dem

Gebiete der Pädagogik nicht. Für den katholischen Erzieher ist ja freilich die

Willensfreiheit eine ausgemachte Sache. Er kennt diese Lehre als ein Stück der

hl. Schrift, als Überlieferung der großen Kirchenväter und Gottesgelehrten, als
eine vom Kirchenrat von Trient feierlich verkündete Glaubenswahrheit; er weiß
auch, daß er in dieser Lehre zugleich ein kostbares Erbteil alter Weltweisheit
gewahrt und gehütet findet. Die Lehre von der Willensfreiheit des Menschen

ist für den katholischen Pädagogen so verwachsen mit seiner ganzen Auffassung

vom menschlichen Leben, daß er sich nicht nur keine Sittlichkeit und kein Recht

ohne Freiheit denken kann, sondern auch überzeugt ist, es könne keine Erziehung,
weder Kindererziehung noch Selbsterziehung geben ohne Willensfreiheit.

Ganz anders denken eine Reihe von Pädagogen, die außerhalb der katholischen

Kirche stehen. Sie reden zwar auch von Freiheit, aber Freiheit ist ihnen ein

Genötigtsein durch Motive und Charakter. Der Mensch kann sich nur so ent-
schließen, wie er sich entschließt; er ist frei zu tun, was er will; aber er muß so

wollen, wie er will; er kann unter den obwaltenden Umständen nicht anders
wollen. Das ist die Lehre des Determinismus, der besagt, alle unsere Willensakte

') Vgl. H. Baumgartner Psychologie oder Seelenlehre. 5. Auflage bearbeitet von Professor
K. Müller, Freiburg I9l3 S. 95 ff.



seien durch die seelische Gesamtlage eindeutig bestimmt, determiniert. Also eine

Freiheit, die in Wirklichkeit innere Nötigung und somit wesentlich Unfreiheit
besagt. In Neins Enzyklopädie, Handbuch der Pädagogik 2. Auflage l910 Art.
Willensfreiheit, preist der Herbartianer E. von Nohden diese deterministische

Unfreiheit als die wahre Willensfreiheit und die solide Grundlage aller Erziehung
an. Von der alten Lehre von der Willensfreiheit aber — die er freilich herzlich
schlecht zu kennen scheint — behauptet er, sie sei einer mythologischen Psychologie

entsprungen; sie sei eine Illusion, die Erziehung könne mit ihr gar nichts anfangen.
Sehen wir einmal zu!

Wir können nicht direkt auf den Verstand des Kindes einwirken. Das hat
sich Gott der Herr vorbehalten. Wir können weder Begriffe noch Urteile noch

Schlüsse eingießen, sondern bloß die Vorbedingungen schaffen, unter denen der

kindliche Geist selber Begriffe, Urteile und Schlüsse bildet. Freilich liegt eine

gewiße Wahrheit darin, wenn man die Kindesseele mit einer Tafel vergleicht,
welche für die verschiedenen Schriftzüge Raum bietet, oder wenn man sagt, der

kindliche Geist nehme wie weiches Wachs alle Eindrücke auf. Wir dürfen nur
nicht vergessen, daß Tafel und Wachs leblose Dinge sind, das Kind aber ein

denkendes und wollendes Wesen, das sich durchaus nicht rein passiv verhält, sondern

mitschreiben will auf die Tafel und miteinprägen will in das Wachs seiner Seele.

Lange schon, ehe es zu uns in die Schule kommt, hat es selbst in seiner Art
gedacht und gewollt, und die Tafel seines Geistes ist nicht so unbeschrieben, wie
wir uns oft einbilden; das Wachs seiner Seele ist nicht so gestalt- und formlos,
wie wir leicht glauben. Jedenfalls kommen in der kindlichen Seele keine Begriffe,
keine Urteile, keine Schlüsse zustande ohne die Mitwirkung des Kindes selber; denn

sie sind wesentlich Betätigungen des Verstandes, nicht eingeschriebene oder einge-
gossene Formen. Der Nürnberger Trichter ist noch nicht erfunden und wird nie

erfunden werden.
So bleibt dem Erzieher kein anderer Zugang zur Seele und zum Verstände

des Kindes als auf dem Wege über die Sinne. Wir können vor allem durch

Auge und Ohr und Tastsinn beim Kinde neue Vorstellungen wecken, schon vorhandene
ins Gedächtnis zurückrufen. Dann fängt der kindliche Verstand von selber an
sich Begriffe und Urteile zu bilden und auch kleine Schlußfolgerungen zu ziehen.

Durch mündlichen Unterricht können wir dann das Kind zu neuen Begriffen
anleiten, ihm die Urteils- und Schlußbildung erleichtern. Auf manchen Gedanken

würde das Kind nicht sogleich von selber verfallen; aber hört es ihn von den

Lippen des Lehrers, so begreift es im Augenblick oder nach kurzer Hilfe die

Wahrheit. Die geistige Selbstarbeit des Kindes ist so unerläßlich, daß bei allen

mehr oder minder krankhaft passiven Naturen die Aussicht auf erzieherischen Erfolg
aus ein Mindestmaß herabsinkt.

Nun ist es zweifellos wahr, daß sich die Bildung der Sinnesvorstellungen
und aus ihnen der Begriffe, der Urteile und Schlüsse mit Naturnotwendigkeit
vollziehen, und somit der Freiheit hier wenig Spielraum übrig zu bleiben scheint.

Und doch, sollen aus den Sinneseindrücken und Vorstellungen gerade jene Begriffe
und nachher jene Urteile und Schlüsse wachgerufen werden, welche wir hervorrufen



491

wollen, um im Kinde ein bestimmtes Maß von Wissen zu erzeugen, so darf das
Kind nicht Aug und Ohr bald da bald dorthin wenden, es darf seine Phantasie
nicht frei umherschweifen lassen, sondern muß bei der Sache sein, es muß auf-
merken, und zwar willkürlich aufmerken. Die unwillkürliche Aufmerk-
samkeit genügt in keiner Weise. Sie geht beim Kinde, wie jeder aus eigenster

Erfahrung weiß, selten und nie auf die Dauer in der Richtung des Unterrichts.
Die willkürliche Aufmerksamkeit aber ist bereits eine Funktion des Willens, und

wenigstens in allen jenen Füllen, wo im Interesse des Lernenwollens andere den

Zöglingen näherliegende Interessen überwunden werden müssen, eine Betätigung
freien Willens, ein auf wirkliche Wahl gegründetes Wollen. Ohne freigewolltes
Anspannen der eigenen Kräfte gibt es für den Zögling kein fruchtreiches Lernen.
Das gilt schon vom Kinde der ersten Schuljahre.

Je mühevoller mit dem wachsenden Lernstoff die Mitarbeit des Schülers
wird, je höhere Anforderungen an folgerichtiges Denken, Überlegen, Planen gestellt
werden, desto mehr steigert sich neben der rein intellektuellen, und in ihrem eigenen
innern Verlauf notwendigen intellektuellen Arbeit auch der freie Einfluß des

Willens. Er allein vermag das Ziel vorzuschreiben, und den Verstand, sowie die

übrigen diesem dienstbaren Fähigkeiten in der bestimmten Richtung auf das Ziel
festzuhalten und alle auf sie einwirkenden hindernden Einflüsse abzuweisen oder

unschädlich zu machen. Keine irgendwie mühevolle und länger andauernde Ver-
standesarbeit, wird ohne freien Willensentschluß angefangen, fortgesetzt und zu
Ende geführt. Alle größeren Arbeiten in der Schule und noch mehr die zu Hause

oft unter ungünstigen Bedingungen zu bewältigenden Schulaufgaben, Aufsätze,

Rechnungen und dergleichen erfordern vom Kinde ein nicht geringes Maß von
freier Willensanstrengung. Daß diese Arbeiten etwa ihrer Natur nach einen

determinierenden Einfluß auf den Willen des Durchschnittsschüler ausüben, wird
man im Ernste nicht behaupten wollen, und ebensowenig, daß der lebensfrohe
nach frischer Luft sich sehnende Charakter innerlich zu solcher Arbeit nötige. Motive
braucht es freilich, aber wie wenig sie eine nötigende und zwingende Natur besitzen,

weiß jeder, der sich noch in die Lage der Schulzeit hineinzuversetzen weiß. Aussicht
auf gute Noten und Zufriedenheit der Eltern und Lehrer, Furcht vor Tadel und

Strafen regen wohl den Willen an, sich für die mühsame Arbeit zu entscheiden,
aber erst wenn der Wille des Schülers sich frei für sie entscheidet, werden sie

eigentlich wirksam.
Soweit der Unterricht auf sittlich-religiöses Gebiet übergreift, kommt noch

ein anderer Faktor hinzu i der Glaube. Ohne Autoritätsglaube, d. h. ohne

Annahme von Wahrheiten, die das Kind noch nicht recht einsieht, oder wenigstens
noch nicht genügend einsieht, kann eine Erziehung auf sittlichem Gebiete, wenigstens

für den Anfang nicht bestehen. Das Wort „das darf nicht sein" muß dem Kinde

auch etwas gelten, bevor es eingesehen hat, warum das nicht sein darf. Diese

feste Annahme von Wahrheiten, die man noch nicht durchschaut, die vielleicht in
ihren Forderungen recht unangenehm lauten, kommt bloß unter dem Einflüsse des

freien Willens zustande.
Wo es sich endlich um religiöse Wahrheiten handelt, die nur aus der gött-



^0^
lichen Offenbarung bekannt sein können, muß selbst der Erwachsene seinen Verstand
der göttlichen Autorität beugen und seine Zustimmung geben, ohne daß er die

innern Gründe sieht, warum sich die Sache so verhält und auch dann, wenn sein

grübelnder Verstand ihm Schwierigkeiten über Schwierigkeiten erheben will. Unter
solchen Umständen aber unterwirf! sich der Verstand der fremden Autorität nur
auf den Einfluß des Willens hin. Und da der sittlich-religiöse Unterricht auf den

geoffenbarten Glauben sich stützen muß, setzt er wiederum die Freiheit voraus und
wendet sich an freie Wesen, die glauben wollen.

Ein Wort des Philosophen Siegwart geht heute noch um. Er meint: „Der
Determinismus biete den Vorteil einer kunstgerechten Erziehungsmethode mittelst
Beobachtung der Individualität des Zöglings und systematischer Fernhaltung
schädlicher, dagegen Unterstützung förderlicher Einflüsse. Nur der Determinismus
weiß bestimmte Erfolge gesetzmäßig an bestimmte Kräfte geknüpft, während der

Indeterminismus mit seinem überall gleichen Vermögen der Freiheit immer gleiche

Erfolge hervorbringen zu können wähnt." Z
Wäre dieser Einwand irgendwie berechtigt, so müßte er im Unterrichtswesen

die Probe bestehen. Denn hier erscheint der Einfluß des Willens viel geringer,
als auf dem Gebiete der Willenserziehung. Hat nun etwa die Annahme der Freiheit
die katholischen Schulmänner und Pädagogen gehindert auf dem Gebiete des

Unterrichts Vorzügliches zu leisten? und darf der Determinismus mit irgend
welchem Rechte die Fortschritte im Unterrichtswesen sich und sich allein zuschreiben?
A. Seitz, jetzt Professor der Theologie an der Universität München antwortete
im Jahr 1902: „In Wirklichkeit bedient sich der indeterministische Pädagog der-
selben Hilfsmittel, wie der deterministische und mit derselben Gewissenhaftigkeit;
nur vielleicht mit noch größerer Ausdauer, nämlich noch zu einer Zeit, wo der
absolute Determinist schon längst an den Aussichten seiner pädagogischen Kunst
verzweifelt wegen unüberwindlicher äußerer und innerer Verhältnisse und vielleicht
oft durch vorschnelles Urteilen ein langsames aber sicheres Aufgehen des ausge-
streuten Samens unmöglich macht. " -) Alle wirklichen psychologischen Gesetze und alle
in einer jahrhundertlangen durch Überlieferung uns übermachten Erfahrung haben die

Vertreter der Willensfreiheit auch in der Erziehung redlich sich zu Nutzen gemacht. Will
aber der Determinist behaupten, es gebe in geistiger Hinsicht erzieherische Erfolge, die

gesetzmäßig rein durch Einwirkung des Lehrers ohne Betätigung des freien Willens
der Kinder zustande kommen, so konstruiert er seelische Gesetze, die nicht bestehen
und will eine Erziehung auf Flugsand aufbauen.

Willenserziehung und Freiheit.
Die Hauptausgabe aller Erziehung ist die Erziehung zum Wollen und zwar

zum sittlich guten Wollen. Es genügt keineswegs, daß das Kind dazu geführt
werde, routinenmäßig und wie eine Maschine das zu tun, was tatsächlich auch in
der sittlichen Ordnung gut ist. Das sittliche Handeln beginnt erst da, wo das
Kind erkennt, was menschenwürdig und daher von Gott gewollt und sittlich gut

') Das Problem von der Freiheit und Unsrciheit des menschlichen Willens. Tübingen l8s9.
') Willensfreiheit nnd moderner psychologischer Determinismus. Köln O. I. S. IK f.



ist. und nut freiem Entschluß das Gute wählt. Wenn also G. Noth') sagt: „Das
Werk der Erziehung des Einzelnen und der sittlichen Bildung der Gesamtheit besteht
doch eben darin, gewisse Richtungen nnd Neigungen in solcher Stärke auszubilden,
daß sie mit einer gewissen Stetigkeit, mit einer Art von Gesetzmäßigkeit funktio-
nieren," so ist dies gar sehr cum gi-uio sulm zu verstehen, Allerdings muß die

Erziehung des Kindes damit anfangen, daß dieses dazu angehalten wird, das

zu tun, was man ihm sagt, und sich so an das objektiv gute Handeln gewöhnt.
Aber die Erziehung darf nicht bei dieser bloßen äußern Gewöhnung stehen bleiben;
sie muß darauf hinzielen und dazu hinführen, daß das objektiv Gute vom Kinde
als gut erkannt, als gut gewollt und geübt wird. Sonst würde aus dem Kinde
im besten Fall eine gut wirkende Maschine, aber nie ein sittlich gut handelndes
Wesen, Die Gewöhnung wirkt freilich mächtig daraufhin, daß das Kind das
sittlich Gute praktisch kennen, das Menschenwürdige, das darin liegt einsehen,
lieben und erstreben lernt; es lernt ungeordneten Begierden zuwiderhandeln und
erkennt, daß nicht nur das sittlich gute Handeln an sich, sondern auch der Kampf
des höhern und geistigen Wesens in ihm gegen die niedern Triebe möglich ist,
und eine eigenartige Zufriedenheit, ein besonderes inneres Glück mit sich bringt.
Aber die Hauptsache muß doch das Kind selber tun; es muß selbst die Erfüllung
seiner kleinen Pflichten wählen, obgleich die Triebe zu Spiel und Tand, zum
Naschen und zu andern Unarten drängen. So lange nicht diese ersten Keime
bewußter Pflichterfüllung und beginnenden Kampfes sich zeigen, ist noch kein

Buchstabe aus dem ABC des sittlichen Lebens erlernt.

Jene, welche mit einer bloß äußern mechanischen Gewöhnung sich zufrieden
geben, bedenken nicht, daß eine solche Gewöhnung an den Kern des Sittlichen,
die selbstgewählte Unterwerfung unter das Sittengesetz gar nicht heranreicht. Sie
beachten auch nicht, daß bei aller äußern Gewöhnung, die innern bösen Triebe
weder gebrochen noch auch nur ernstlich bekämpft werden. Es liegt sehr viel
Wahrheit an dem Worte des Greifswalder Professors Hermann Schwarz: „Ginge
es wirklich in unserm Seelenleben nur nach dem Gesetze der Gewohnheit, eine

Maschine käme dann freilich heraus; aber ich fürchte ganz gewiß keine sittliche,'

sondern eine unsittliche. Wir haben die Gewohnheit nicht für sondern gegen
unsern sittlichen Willen. Freie sittliche Tat muß uns aus dem gewohnten

Schlendrian reißen." Z Das gilt wie bei Erwachsenen so bei den Kindern und bei

diesen noch mehr. Die sinnlichen egoistischen Triebe und Begierden haben die

Oberhand. Für den Katholiken, der an das Dogma von der Erbsünde und ihren

Folgen glaubt, ist das klar. Die Erfahrung spricht übrigens so laut, daß auch

nicht katholische Forscher auf diese Herrschaft sinnlicher und egoistischer Triebe und

Begierden hinweisen. So schreibt der eben angeführte H. Schwarz: „. ihnen
kommt die Übung und Gewöhnung am meisten zu gute. Sie würden, wie mate-

') Willensfreiheit in Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, Bd. 127 (1906) S. 10.

2) Grundsragen der Weltanschauung, Leipzig 1912, S. 193. H, Schwarz will die Freiheit

verteidigen. Da er aber aus dem Banne eines falschen Kant'schen Apriorismus sich nicht loszu-

reißen vermag, fällt er ohne es recht zu wissen, wieder in den Abgrund des Determinismus

zurüch



matisch ganz klar ist, wegen ihrer Häufigkeit, wenn es nur auf das Gesetz der

Gewöhnung ankäme, durch Gewöhnung immer mehr verstärkt. Sie würden so

schnell und stark bei der Hand sein, daß die sittlichen Motive gar nicht erst auf-
kommen könnten; sie würden immer mehr zu Stoßmotiven werden." Diesen

sinnlichen egoistischen Trieben vermöchte die entgegengesetzte Gewöhnung höchstens
die Verwirklichung zu entziehen und zwar nur für so lange, als wir die Kinder
unter unsern Angen haben, und deren Äußerungen mit starker Hand unterdrücken.

Hinter unserm Rücken würden sie um so ungestümer zum Durchbruch kommen.

Aber wir vermögen doch sittliche Gedanken und Anschauungen einzupflanzen!
Wenn die Kinder frei uns ihre Aufmerksamkeit schenken und unsern Worten Glauben
entgegenbringen, dann ja. -Mit bloßen Suggestionen richten wir auf diesem Gebiet
sicher nichts aus. Doch nehmen wir selbst an, es gelänge uns sittliche Gedanken

und Anschauungen unsern Zöglingen auch ohne ihr freies Zutun einzupflanzen.
Wäre damit die sittliche Erziehung gewährleistet? wäre Sicherheit geboten, daß im
Zögling die sittlichen Gedanken und Anschauungen nicht nur bestehen bleiben,
sondern auch wirksam werden, sich durchsetzen und die niedern Triebe überwinden?
So etwas kann nur der behaupten, welcher aller entgegengesetzten Erfahrung zum
Trotz meinen wollte, die Einsicht in den Wert des Guten genüge, um ihm mit
absoluter Sicherheit den Sieg zu verschaffen. Das leider immer wieder wahre
Vickoo meliora prodciciue, cketerioia se^uor des alten Ovid, und bittere Er-
fahrungen dürften doch endlich die Augen öffnen. Nein, nein, sittliche Kennt-
nisse und Einsichten determinieren noch keineswegs. Sie werden freilich im Willen
ernste Regungen wachrufen. Aber erst wenn der freie Willensentschluß des Zog-
lings sich hinzugesellt, wird dieser jenen guten Regungen entsprechend handeln
und die entgegengesetzten Begierden überwinden. Der freie Wille muß also für
das Gute gewonnen werden.

Alles wäre verloren, wenn der Zögling sich eines schönen Tages einreden
könnte, er sei nicht frei, er sei vielmehr von vorneherein bestimmt, so und nicht
anders zu wollen und zu handeln. Ein hochmoderner Philosoph, Karl Joel Z

schildert drastisch, die folgerichtige Widerspenstigkeit eines solchen jugendlichen
Deterministen: „Versuche es, einen konsequenten Deterministen, einen bewußt un-
freien Menschen zu erziehen, mahne ihn, treibe ihn zu seiner Pflicht, sage ihm,
er solle sich bessern. Er wird dir antworten: Bedaure, Sie wenden sich an die

falsche Adresse. Ich bin abhängig von meiner Natur. Sagen Sie es meiner
Natur. Aber leider meine Natur ist taub. Sie hat kein empfängliches Ohr, sie

hat keinen Willen. Ich habe den Willen : doch leider nützt er mich nichts, da er

abhängig ist von meiner Natur.
Aber der Mensch kann doch seine Natur ändern durch seinen Willen.
Bedaure, nein, dann wäre der Mensch und sein Wille ja frei.
Aber die Umstände können die Natur des Menschen ja ändern.

') „Der freie Wille". München IS08 S. 330. Joel verteidigt die Willensfreiheit, ist aber
philosophisch ganz unklar. Der Schluß lautet sehr bedenklich. Der Versasser scheint eine Art
monistischer Weltentwicklung anzunehmen, die keinen persönlichen Gott und Schöpser kennt.



4W

So wenden Sie sich mit ihrer Mahnung gefälligst an die Umstände: doch

leider sind die auch taub und lassen sich nicht mahnen. Und so ist die Mahnung
völlig wirkungslos,"

Es gibt also keinen andern Weg zur sittlichen Erziehung als den, der freien
sittlichen Selbstentscheidung des Kindes die Bahn zu ebnen durch Belehrung, Ge-

winnung für das sittlich Gute, durch Hilfe im Kampf gegen die schlechten Triebe
und Begierden,') Das wahre Ziel der Willenscrziehung besteht übrigens nicht
darin, daß wir junge Leute heranbilden, die sozusagen gedankenlos und me-
chanisch das Gute tun, so lange sie in altgewohnten Verhältnissen leben können
und von den Frösten und Stürmen des Daseins nichts spüren. Das Ziel der

Erziehung ist erst dann erreicht, wenn der junge Bursch, das junge Mädchen zu
wahrer sittlicher Selbständigkeit herangebildet sind, so daß sie sich auch in neuen
Lagen zurechtfinden können, ihre Pflicht nicht bloß dunkel ahnen, sondern mit
klarem Bewußtsein schauen, die einem sittlich guten Leben drohenden Gefahren als
solche erkennen, sobald dieselben an sie herantreten und dann mit freier mutiger
Selbstbestimmung den steilen, engen und rauhen Pfad der Pflichterfüllung einzu-
schlagen vermögen. Weil nun eben eine Erziehung zur Sittlichkeit nicht möglich
ist ohne freie Mitwirkung dessen, der erzogen werden soll, und weil auch iin spätern
Leben Tag für Tag die freie Selbstentscheidung in ihre Rechte treten muß, so

dürfen nicht alle Fehltritte, die von einem Menschen begangen werden, seinen

frühern Erziehern auf Rechnung geschrieben werden. Auch die beste Erziehung
ist nicht allvermögend und zwar schon aus dem einen Grunde nicht, weil sie nicht
determiniert, sondern den Willen frei beläßt, (Schluß svlgt,)

Unsere Hauptsache.
Von L, Rogger, Seminardirektor.

II,
Die „alte" und die „neue" Schule!
Das heißt nicht Gegensatz auf der ganzen Linie; aber das heißt Gegensatz

in der H a u pts a ch e.

Die neue Schule, einer neuen Zeit mit ihren neuen Forderungen Rechnung

tragend, stellt das Lehrziel höher und dehnt den Lehrplan weiter aus als die

Schule der alten Zeit. Sie möchte vom Lichte der Aufklärung einen recht kräftigen

Strahl leuchten lassen bis in die letzte Älplerhütte hinauf und bis ins armseligste

Kinderstübchen hinein. Wir klagen sie nicht an deswegen! Wir unterstützen sie

freudig und meinen dabei, die einsame Berghütte und die arme Kinderstube sollen recht

dankbar sein dafür. Aber da müssen wir sie korrigieren, wo sie lehrt: Verstandes-

bildung allein genügt und macht selig; Aufklärung ist alles.

Die neue Schule! Wir klagen sie nicht an, daß sie, unter dem Einfluß
eines gesunden Realismus, Auge und Ohr und alle Sinne des Kindes schärft für

') Vgl. I, Beßiner, Das menschliche Wollen. Freiburg Igtô. ö. Abschnitt, Die Erziehung

zum Wollen,


	Willensfreiheit

