
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 3 (1917)

Heft: 25

Artikel: Kant und Schiller : Kantisches und Antikantisches in Schillers
Gedichten [Fortsetzung]

Autor: Egger, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3. Jahrgang. Nr. 25. 27. Iuni 7977.

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen Schulvereinigungen der Schweiz.

Der „pädagogischen Blätter" 24. Jahrgang.

Schriftleiter des Wochenblattes: Beilagen zur Schweizer-Schule:
Nr. Veit Gadient, Stan» Volksschule, 24 Nummern
vr. Joses Scheuber» Schwqz Mittelschule» 76 Nummern
vr. H. p. vaum, Laden vie Lehrerin, 72 Nummern

Geschäftsstelle der „Schweizer-Schule": Eberle S Rickenbach, Ei «siedeln.

Inhalt: Kant und Schiller. — Aus meinem Schulgarten. — Der Kubikmeter „Klapp" und die
Einprägung der Flächen- und Körpermaße. — Ein Elternabend. — Jugend- und Volksmaler.
— Schulnachrichten. — Bucherschau. — Lehrerzimmer. — Inserate.

Beilage: Volksschule Nr. 12.

Kant und Schiller.
Kantisches und Antikantisches in Schillers Gedichten

Von Or. I. B. Egger v. 8. u., Sarnen.

(Fortsetzung.)

Dadurch daß Kant die menschliche Erkenntnis bloß auf das sinnlich Wahr-
nehmbare beschränkt, hat er den menschlichen Geist ein für allemal ausgewiesen
aus seiner angestammten Heimat, ihm den Zutritt versperrt ins „schöne Wunder-
land", wohin es ihn immer wieder mit Macht zieht, wo er allein sich frei und
glücklich fühlt. Diesem Gedanken leiht Schiller Ausdruck im schönen Gedichte: „Die
Sehnsucht". Kant hat dem menschlichen Geiste die „Schwingen, die Flügel" >

beschnitten, so daß er sich nicht erheben kann auf die Sonnenhöhen der Wahrheit,
sondern weilen muß in „des Tales Gründen, wo der kalte Nebel drückt". Er hat
dem „Nachen" den „Fährmann" 'genommen, der den Menschen hinüber führen
könnte über den Strom dieser Zeitlichkeit ins Sonnenland der Wahrheit.

Diesen letzteren Gedanken führt Schiller weiter aus in dem Gedichte „Der
Pilgrim", das mit den Worten schließt:

Ach kein Steg will dahin führen,
Ach der Himmel über mir

Will die Erde nie berühren,
Und das Dort ist niemals hier.

Durch seine Kritik der reinen Vernunft hat Kant den „Steg", der Himmel
und Erde, Diesseits und Jenseits, Zeitlichkeit und Ewigkeit verbindet, niedergerissen:
.Und das Dort ist niemals hier". Wenn Schiller in seinem Wilhelm Tell den



37«

Gedrückten hinaufgreifen läßt in den Himmel, um feine ewigen Rechte von dort
herunterzuholen, so ist das nach Kant ein vergebliches Bemühen. Denn jede Ver-
bindung zwischen Himmel und Erde ist abgebrochen: „Das Dort ist niemals hier."

Kein Erschasfner hat dies Ziel erflvgen;
Über diesen grauenvollen Schlund
Trägt kein Nachen, keiner Brücke Bogen,
Und kein Anker findet Grund (Das Ideal und das Leben).

„Und kein Anker findet Grund". Dies ist das Thema des bekannten Ge-

dichtes: „Die Größe der Welt". Schiller läßt einen Wanderer das Weltall
durchfliegen, um Anker zu werfen, „wo kein Hauch mehr weht und der Markstein
der Schöpfung steht". Mitten im Weltall trifft dieser Wanderer mit einem Pilger
zusammen, der von der entgegengesetzten Seite der Welt kommt und dein gleichen

Ziele zustrebt. Es entspinnt sich nun zwischen beiden folgendes Gespräch:
Pilger: „Halt an! Waller, was suchst du hier ?"

Wanderer: „Zum Gestade der Welt meine Psade!
Segle hin, wo kein Hauch mehr weht
Und der Markstein der Schöpfung steht."

Pilger: Steh! du segelst umsonst — vor dir Unendlichkeit!"
Wanderer: „Steh! du segelst umsonst — Pilger, auch hinter mir!

Senke nieder, Adlergedank', dein Gefieder!
Kühne Seglerin Phantasie
Wirf ein mutloses Anker hie!"

In echt kantischer Weise bleibt auch hier der Menschengeist in der Materie,
in der Erscheinung stecken und vermag sich nicht zu demjenigen zu erheben, von
dem die ganze Weltenprozession ihren Ausgang genommen, zu Gott, dem allmäch-

tigen Schöpfer Himmels und der Erde, in den die Vernunft allein ihren Anker

auswerfen kann. Die Größe der Welt und die Wunder der Schöpfung zwingen
den menschlichen Geist keineswegs, seine Flügel niederzusenken, veranlassen ihn viel-
mehr, sich aufzuschwingen zu demjenigen, der sie ins Dasein gerufen und sie trägt
und erhält mit dem Worte seiner Kraft, ein Halleluja anzustimmen auf den „Schaf-
senden", wie es Klopstock in seiner „Frühlingsfeier" tut, oder einen Hymnus zu
singen auf die Allgegenwart und Vorsehung Gottes mit den erhabenen Worten
deS Psalmisten: „Wo soll ich hingehen vor deinem Geiste und wohin fliehen vor
deinem Angesichts? Steige ich hinauf in den Himmel, so bist Du da, steig ich

hinuyter in die Hölle, so bist Du dort; nehme ich mir Flügel von der Morgenröte
und wohne am äußersten Ende des Meeres, so ist auch dahin deine Hand mir
Führerin und hält mich deine Rechte" (Ps. 137, 7 ff.).

Der Grund, warum Schiller den Menschen mitten im Weltall „ein mutloses
Anker" werfen läßt, ist sein falscher Gottesbegriff. Nachdem er den from-
men Glauben seiner Kindheit verlassen, oder, wie er selbst wehmütig gesteht, nach-
dem ihm .die heiteren Sonnen, die seiner Jugend Pfad erhellt, erloschen waren",
hat er sich nie mehr zu einem klaren Gottesbegriff durchgerungen. An die Stelle
Gottes trat ihm vielfach die Kunst, welcher er Aufgaben zuwies, die nur die Re-

ligion zu lösen vermag. Das Verschwommene des Kantischen Gottesbegriffes sin-
den wir auch bei Schiller. Am klarsten spricht sich Schiller über das Wesen Gottes
aus in seinem Gedichte „Die Freundschaft" das also schließt:



379

Freundlos war der große Weltenmeister,
Fühlte Mangel, darum schuf er Geister,
Sel'ge Spiegel seiner Seligkeit!
Fand das höchste Wesen schon kein Gleiches,
Aus dem Kelch des ganzen Seelenreiches
Schäumt ihm — die Unendlichkeit.

Dieser Gottesbegriff Schillers ist pant h eistisch und erinnert auf den ersten
Anblick eher an Spinoza als an Kant. Nicht, um den Menschen an seiner Selig-
keit teilnehmen zu lassen, hat Gott den Menschen ins Dasein gerufen, wie die

christliche Philosophie lehrt, sondern, um einem Mangel abzuhelfen, den Gott in
sich vorfand. Gott hatte nämlich keine Freunde und fühlte sich deshalb vereinsamt.
Darum schuf er sich Freunde und legte sein ganzes Wesen in sie hinein, so daß er
sich in ihnen wie in einem Spiegel betrachten kann.

Abgesehen davon, daß man den Gottesbegrisf zerstört, wenn man Gott einen
Defekt, einen Mangel haben läßt, wird in dieser Auffassung Schillers Gott mit
dem Menschen auf gleiche Stufe gestellt, Gott wird vermenschlicht und der Mensch
wird vergöttlicht, und so das Wesen beider aufgehoben.

Ferner können zur Illustration des Gottesbegriffes von Schiller noch Stellen
aus ein paar anderen Gedichten herangezogen werden. So heißt es im Gedichte

„Das Ideal und das Leben":
Nehmt die Gottheit auf in euren Willen,
Und sie steigt von ihrem Weltenthron.
Des Gesetzes strenge Fessel bindet
Nur den Sklavensinn, der es verschmäht,
Mit des Menschen Widerstand verschwindet
Auch des Gottes Majestät.

Und den .Genius" läßt er zum Menschen im Naturzustand also sprechen:
Gehe du hin in.deiner köstlichen Unschuld!

Dich kann die Wissenschaft.nichts lehren, sie lerne von dir!
Jenes Gesetz, das mit ehernem Stab den Sträubenden lenket.

Dir nicht gilts. Was du tust, was dir gefällt, ist Gesetz.

Und an alle Geschlechter geht ein ^göttliches Machtwort:
Was du mit heiliger Hand bildest, mit heiligem Mund
Redest, wird den erstaunten Sinn allmächtig bewegen,
Du nur merkst nicht den'Gott, der dir im Busen gebeut,

Nicht des Siegels Gewalt, das alle Geister dir beuget,

Einsach gehst du und still durch die eroberte Welt.

Auf den gleichen Ton sind einige Epigramme des Dichters gestimmt, z. B. :

„Das eigene Ideal", „Aufgabe", „Inneres und Äußeres", „Zeus
und Herkules" usw.

Aber, wendet man ein, die Ideen, wie sie in diesen Gedichten zum Ausdruck

kommen, sind doch nicht kantisches Gut. Kant ist doch nicht Pantheist. Nein und

ja! Es gibt kaum einen Philosophen, der mit dem Gottesbegrisf einen solchen

Humbug getrieben hat, wie Kant. Wenn Eduard von Hartmann der Philosoph
des Unbewußten ist, so könnte man Kant den Philosophen des Unbestimmten nennen.

Treffend bemerkt diesbezüglich Tilmann Pesch: „Im allgemeinen ist der Kantianis-
mus einem Bahnhof vergleichbar. Wer hier vom Christenglauben her angekommen



380

ist, befindet sich in der Möglichkeit, nach verschiedenen Richtungen hin weiter zu

fahren. Kant bietet Fahrbillets zum Materialismus wie zum Pantheismus, zum
Deismus wie zum Positivismus. Man kann vom kantischen Standpunkt aus durch
eine kleine Drehung dahin gelangen, alles in Bewußtsein, oder aber in Unbewußtes

aufgehen zu lassen. Man kann mit den einen alles in bewegten Raum, oder

mit anderen alles in empfindende Zeit auflösen. Das alles und noch viel mehr

haben wir auf deutschem Boden erlebt. Wer aber den kantischen Schienenweg
strenge innehält, der wird nach jwenigen Stationen angelangen beim vollendeten

— Nihilismus."
In seiner Kritik der reinen Vernunft verflüchtigt Kant den Gottesbegriff zu

einer Idee, die in der menschlichen Vernunft haftet ohne jede Unterlage und Kor-
respondenz in der Wirklichkeit. Hätte Kant konsequent sein wollen, so hätte er

seine Finger von der Ethik lassen müssen, denn eine Ethik ohne Metaphysik ist

ebenso unmöglich, wie ein Haus ohne Fundament. Aber da es nun einmal eine

Ethik gibt, so lange es Menschen gibt, so hat sich Kant mit dieser Tatsache doch

abfinden müssen Nun aber hatte Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft die

drei Pfeiler der Ethik: Gott, Unsterblichkeit und Willensfreiheit niedergerissen, und
so war er gezwungen, der Ethik eine neue Grundlage zu geben. Und er konnte

ihr keine andere geben, als die sie seit uralten Zeiten besessen, er mußte die Willens-
freiheit, die Unsterblichkeit der Seele und die Eyistenz Gottes postulieren, sie

als Gla u b e n s sätze erklären.

Aber was ist das für ein Gott, den Kant postuliert? Es ist nicht der wirk-
liche, persönliche Gott, Maßstab und Norm der Sittlichkeit und oberster Gesetzgeber

der Menschen. Denn das Sittengesetz gibt sich der Mensch selbst und erfüllt das-
selbe nicht etwa aus Liebe zu Gott, sondern lediglich aus Achtung vor dem Gesetze.

Gott ist nicht das letzte Ziel des Menschen, sondern das letzte Ziel des Menschen

besteht in der absoluten Heiligkeit der Tugend und der aus ihr hervorgehenden
Glückseligkeit, zu der sich der Mensch im Jenseits „in einem ins Unendlich gehenden

Progressus", d. h. in einem Fortschreiten ohne Ende, hinbewegt. Heiligkeit und

Glückseligkeit des Menschen stehen aber nicht in notwendigem, inneren Zusammen-
hange, dadurch, daß der Mensch heilig ist, ist er noch nicht glückselig. Es muß
also ein Wesen angenommen werden, welches die Übereinstimmung zwischen der

Tugend oder Heiligkeit und der Glückseligkeit des Menschen bewirkt; und dies

Wesen ist Gott.
So spielt Gott im ethischen Systeme Kants lediglich die Rolle eines Not-

Helfers und Lückenbüßers. Während Gott tatsächlich der Mittelpunkt der

sittlichen Ordnung ist und das ganze sittliche Handeln des Menschen beherrscht,

wird in der kantischen Ethik der Mensch an die Stelle Gottes gesetzt, und Gott an
die äußerste Peripherie moralischer Betätigung hinausgedrängt. Gott spielt in der

Ethik Kants eine ähnliche Rolle wie die Göttin Athene in Euripides' Jphigenie in
Tauris, oder der Halbgott Herakles in Sophokles' Philoktet: Es ist ein I)eu8 ex
macliina. Wie diese Dichter die Gottheit am Schlüsse der Handlung auftreten
lassen, um mit der Handlung fertig zu werden, so läßt Kant im Jenseitsstadium
des Menschen Gott auf der Bildstäche erscheinen, um die Dissonanz zwischen der



Heiligkeit und Glückseligkeit des Menschen in Harmonie aufzulösen. Dazu bringt
dieser Gott nur eine Sisvphusglückseligkeit des Menschen zu stände, d. h, eine Glück-

seligkeit, zu deren Erlangung durch alle Ewigkeit hindurch ein Anlauf genommen,
die aber nie erreicht wird. Daß die Anweisung einer so unwürdigen Rolle nicht
eine Rehabilitierung, sondern eine Degradierung Gottes ist, braucht nicht weiter
gesagt zu werden. Besser, die Existenz Gottes frischweg leugnen, als sie postulieren,
um mit dem Wesen Gottes einen solchen Unfug zu treiben.

Aber wie stellt sich Kant Gott vor? Als etwas wesentlich vom Menschen

Verschiedenes, als etwas außer und über dem Menschen Stehendes, oder als etwas,
das im Menschen und durch den Menschen tätig ist? Auf diese Frage hat Kant
in seinen „letzten Gedanken" klar und deutlich geantwortet, wenn er sagt: „Gott
ist nicht ein Wesen außer mir, sondern bloß ein Gedanke in mir ich bin im
höchsten Wesen, ich sehe mich selbst in Gott, der in mir gesetzgebend ist. Ich der

Mensch bin selbst dies Wesen," „Gott hat durch die Erschaffung des Menschen
seine Existenz in der Welt verwirklicht, sich eine Stätte in der Welt bereitet und
ein geistiges Band geschlungen zwischen dem göttlichen Wesen und der materiellen
Natur, Eine Welt ohne Menschen wäre eine Welt ohne Gott."

Dieser letzte Gedanke sagt in Prosa ganz das Gleiche, was Schiller in der

oben zitierten Stelle aus dem Gedichte: „Die Freundschaft" poetisch zum Ausdruck

gebracht hat. Es ist der vollendete Pantheismus: Gott ist Mensch, und der Mensch

ist Gott.
^ ^ (Schlusi folgt.)

Aus meinem Schulgarten.
Von Eugen Rosenberger.

Tulpen.
Die Tulpe lockt durch eine große in prächtigen Farben glühende Krone, Und

gehst du hin zu ihr, so findest keinen Wohlgeruch, keinen Kelch, alles war Täuschung,

Lug und Trug. Die Tulpe scheint mir eine lebendige Lüge, Im Garten der

Schule gedeihen diese Tulpen gar oft recht üppig und doch ist an einem Kinde,
überhaupt an jedem Menschen nichts mehr zu verabscheuen als die Lüge, denn

selten kommt die Lüge allein.

Junge Leute, die sich das Lügen ans irgend einem Grunde zur Gewohnheit
gemacht haben, kranken gewöhnlich auch an andern sittlichen Gebrechen und ver-
fallen leicht in diesen oder jenen Fehler, glauben sie doch, durch eine dreiste Lüge
alles verdecken und bemänteln zu können. Der Lügner wagt bald nicht mehr, sich

selbst zu sein, muß er ja beständig die Mitwelt über sein tiefstes Innere täuschen,

sein Gesichtsausdruck verliert jedes Bekenntnis, alles Persönliche, Tante schildert
mit tiefer Wahrheit die Lügner in der Hölle als Menschen ohne Gesichter,

Doch ich wollte von meinen jungen Tulpen erzählen!
Da ist ein Mädchen, Ganz unbefangen erzählt es von zu Hause, von seinen

Gespielinnen usw. allerlei Ergötzliches, und wenn ich genau hinhorche, so finde ich

sogleich heraus, daß viel Unwahrheit in dem Erzählten liegt, Ist nun das Mäd»
chen eine Lügnerin? Ich glaube nicht. Es weiß selbst nicht, daß es lügt. Der


	Kant und Schiller : Kantisches und Antikantisches in Schillers Gedichten [Fortsetzung]

