
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 2 (1916)

Heft: 9

Artikel: Der Hauptfehler unseres Religionsunterrichtes [Schluss]

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


133

Sie schaut nicht, ob die fehlerhaft geschriebenen Wörter unten an der Aufgabe oder

am Rand — je nach Vorschrift — nachkorrigiert sind. Dieses Unterlassen
ist nun bedenklich schädlich; es macht die ganze, allfällig auch gewissenhafte Kor-
rektur kurzweg illusorisch und schafft einen bemühenden Schlendrian im Unterrichts-
betriebe. Und doch begegnet jman dieser wirklich pädagogisch sündhaften Unter
lasiung recht oft und sogar mehr, als man ahnen sollte. Für heute das, wiewohl
noch manch Einschlägiges zu sagen wäre; das Gesagte ist eben ein schüchterner

Anfang. Gelegentlich folgt eine zweite Plauderei, ebenso harmlos wie diese erste,

ber ebenso gegebenen Verhältnissen abgeguckt.

Der Hauptfehler «useres Religionsunterrichtes
Von Seminardirektor L. R o g ger, Hitzkirch.

(Schluß.)

Ich verkenne keinen' Augenblick den hohen Wert des apologetischen Unter-

richtes, und es kommt mir nicht in den Sinn, die Apologeten aus unsern Schul-
zimmern zu vertreiben; nur bitten möchte ich sie, ihrem weniger gelehrten Kollegen,
der aber vielleicht ein besserer Erzieher ist, die gute Hälfte der Religionsstunde
abzutreten.

Ich schätze die Apologeten; sonst wäre ich ja nicht katholisch. —
So lange es eine Kirche gab, war den Apologeten ein erstes und vornehm-

stes Plätzchen reserviert darin; im Himmel und im Kirchenkalender dürfen sie sich

an Zahl und Ansehen neben all den übrigen Großen und Größten wohl sehen

lassen, und in der Allerheiligen-Litanei stehen sie mitten drin zwischen den Apo-
steln, Märtyrern und heldenhaften Jungfrauen. Und wie sollte es anders sein!
Als die heidnischen und jüdischen Philosophen die ersten Bomben gegen das neu

errichtete Gebäude der Kirche warfen, da waren es die Apologeten, die diese Ge-

schvsse auffingen, abwehrten oder sie unschädlich machten. Mit den Waffen der

Wissenschaft haben die Kirchenväter die Irrlehren vieler Jahrhunderte abgeschlagen.

Und wie haben die Scholastiker die Waffen der Apologetik so fein und überlegen

geschmiedet und von solch solidem Material verfertigt, daß sie in den Geistes-

kämpfen des 20. Jahrhunderts noch brauchbar und siegreich sind! Alle Achtung
also nochmals vor den Apologeten; aber es ist etwas Merkwürdiges daran: sie

hatten offenbar selbst das Gefühl, daß Apologetik allein nicht siege, daß das Leben

nachhelfen müsse. Nicht wegen ihrer Beweise sind sie in den Himmel gekommen,
sondern wegen ihres Lebens. Und ihre schönsten und größten Erfolge sind nicht
mit den Buchstaben ihrer Bücher und nicht mit dem Scharfsinn ihrer Argumente,
sondern mit der Heiligkeit ihres Lebens verbunden.

8ei» eui creckiüi: ich weiß, wem ich glaube, ich bin imstande, jederzeit und

jedermann Rechenschaft zu geben von der Vernünftigkeit meines Glaubens. Dieses

Wort paulinischer Glaubenssicherheit müssen alle Katholiken, und müssen zum vor-
aus alle gebildeten Katholiken auf der Stirne tragen. Und heute ist es doppelt

notwendig, daß wir die Grundfragen unserer Religion: Gott, Offenbarung, Chri-



stus, die sieghaften Beweise für die Göttlichkeit unserer Religion, für die allein-
seligmachende Kirche in ihrer ganzen Tiefe erfaßt haben. Die große religiöse Ge-

fahr unserer Zeit ist ja nicht die Religionslosigkeit, sondern die religiöse
Gleichgültigkeit, die dogmatische Toleranz, kurz: der Modernismus. In seinem

weit verbreiteten Büchlein .Moderne Erziehung in Schule und Haus" hat Tews
die von hundert andern Pädagogen gepredigten Ideen in den köstlichen Satz zu-
sammengezogen: „Den für sich die Religion suchenden Menschen soll man nicht in
eine Kapelle weisen. Ihm soll man alle Stätten zeigen, an denen die Gottesver-
ehrung geübt wird und geübt worden ist und es ihm überlassen, den Altar zu
wählen, an dem er am besten beten möchte."

Noch einmal: Ich unterschätze die Apologetik nicht. Ich danke ihr mit ju-
belnder katholischer Seele jedesmal, wenn sie wieder einen Gegner zum Schweigen

bringt, und ich nehme neidlos teil an ihrer Siegesfreude. Und ich weiß wohl,
daß ein solider, packender Beweis für irgend eine Frage unserer Weltanschauung
hundert Einwürfen gegenüber standhält. Und wenn dann schließlich mein Beweis,
vor überlegenen Feinden, zu wanken ansinge, weil ich selber ihn zu wenig tief er-
faßt hatte: ') mit mir kämpft jetzt als mächtiger Verbündeter der Apologet selber,

der Lehrer, der den Beweis einst formulierte, das Buch, wo ich ihn einst las; wenn
die jetzt da wären, das Buch oder der Apologet, die würden mit dem bösesten

Feinde fertig werden. — Respekt vor dem Beweise! Aber wie wir sahen: er ist

oft allein nicht stark genug in meinen Händen; er braucht eine Stütze: die Auto-

rität, die überlegene Persönlichkeit des Apologeten. Und ich kenne noch eine an-
dere Stütze, mächtiger noch als das Ansehen des gewaltigsten Apologeten; fehlt
diese Stütze, dann ist meine Stellung verloren, und die schärfste Logik kann sie

nicht retten. Diese Stütze ist mein Leben. Die festeste Stütze meiner Argumente
ist mein Herz, mein Leben. Solange mein Herz, mein Leben, die Logik des Ver-
standes unterstützt, wird sie siegen. Bin ich aber ein anderer, ein schlechterer ge-
worden in meinem Leben, in meinen sittlichen Gepflogenheiten, in den Wünschen
meines Herzens, dann wird auch der stärkste Beweis seine Sieghaftigkeit verlieren.
U,e coeur n ckes raisons, csue la raison ne connaît pas. Ich darf das Wort
des geistvollen Franzosen wohl so übersetzen: „Das schiefe Herz kümmert sich herz-
lich wenig um die geraden. Wege der Logik, oder: Die Gründe des Herzens sind

mächtiger als die Gründe des Kopfes." —
Die Apologetik! Ich wollte eigentlich nichts Nachteiliges gegen den Apolo-

geten sagen, nur seinem friedlichern geistlichen Kollegen ein etwas besseres Plätz-
chen neben ihm im Religionszimmer erobern. Und doch möchte ich ihn jetzt —
es ist ja nichts mehr zu verspielen^) — in kollegialer Liebe auf einige Schwächen

1) Der Schüler faßt den Beweis des Apologeten überhaupt nie so tief, wie dieser meint;
weil in seiner Seele die Voraussetzungen: Vorstellungen, Interesse u. s. w. noch nicht in dem Maße
vorhanden sind, wie es zum erschöpfenden Erfassen notwendig wäre.

2) Die im laufenden Jahrgang der „Schweizer-Schule" erschienenen Artikel über Religions-
unterricht haben dem Verfasser bereits einige Zuschriften eingetragen, teils zustimmenden, teils
ablehnenden, teils wertvoll ergänzenden Inhaltes. Ich möchte die verehrten Jnteressenteu ersuchen,

mit dem Todesurteil noch zuzuwarten, bis die Artikelserie zu Ende ist. Dann mag - so wünscht
mit mir auch die Schriftleitung unseres Blattes — eine recht fruchtbare Diskussion den Faden



135

aufmerksam machen. Schwächen, die er vielleicht selber nicht kennt, die aber

wir kennen, die wir zu ihm in die Schule gegangen sind.
Ob nicht unsere Apologetik — und Philosophie — an unsern Mittelschulen

oft darin fehlt, daß sie den Gegner als Dummkopf und seine Theorien als Dumm-
heit hinstellt, mit einer bequemen Handbewegung die Lebensarbeit eines großen
aber irrenden Denkers erledigt? In einem populären Vortrag, wo es nicht so

sehr aufs Denken ankommt, mag man meinetwegen einmal einen unbequemen

Gegner mit einem verdienten Witze abtun, im Schulzimmer sollten wir eine ern-
stere Sprache reden. Einige unserer Schüler kommen später mit diesem Manne,
mit seinen Schriften in Berührung. Und da finden sie etwas ganz anderes, als

man ihnen gesagt hatte. Werden sie jetzt nicht an unserem Wissen und Verstehen
oder an unserer Aufrichtigkeit Zweifel bekommen? Den Glauben an uns verlieren
Und daß der Glaube an uns eine gar große Rolle spielt im Schicksale unserer

Beweise, habe ich schon gesagt und werde es später noch einmal sagen. Wir im-
panieren überhaupt mehr und widerlegen den Gegner viel solider und gründlicher,
wenn wir das Gute an ihm vorher anerkannt haben. Erst dann haben wir das

Recht und die Kraft, das Böse an ihm zu verurteilen. Erst dann sind wir übri-
gens gerecht, und Gerechtigkeit soll eine Kardinaltugend auch
des Religionsunterrichtes sein.

Ein anderer Fehler! Wir sind oft zu wenig praktische Apologeten.
Wir treiben oft zu gelehrte Apologetik. Wir widerlegen Irrtümer und besprechen

Ideen, mit denen die große Mehrzahl unserer Schüler nie in Kampf kommen

werden. Der gewöhnliche Durchschnittsakademiker philosophiert viel einfacher als
wir meinen. — Wir sind zu wenig zeitgemäß, zu wenig praktisch. Es ist zum Bei-
spiel nicht wahr, daß die große religiöse Gefahr, gegen die wir unsere Leute zu

wappnen haben, der Materialismus ist. Wenigstens ist es nicht der theoretische
Materialismus, gegen den wir aber trotzdem immer noch unsere schwersten Ge-

schütze auffahren. Eher wäre unser gefährlichste Gegner der praktische Materi-
alismus, der Materialismus der Lebensführung; aber der ist in unsern apologeti-
schen Systemen nicht behandelt. Und es ist nicht richtig, wenn wir unsern Zuhörern
von der Religionslosigkeit unserer Menschen jammern. Wir müßten ihnen vielmehr
sagen, daß unsere Menschen nicht religionslos sein wollen — gegen die Gottlosig-
keit und Trostlosigkeit des Materialismus hatte sich die ganze Menschenseele auf-
gebäumt — daß sie aber ungläubig seien, indem sie sich von der Ossenbarungs-

religion losgesagt haben; daß sie eine bloße Naturreligion annehmen oder eine

Gefühlsreligion ohne bestimmte religiöse Wahrheiten; die große religiöse Gefahr
sei der Jnterkonfessionalismus, der Jndifferentismus, die dogmatische Toleranz. —

Wir sind zu wenig praktisch. Wir ziehen mit unsern Schülern gegen Gegner
zu Felde, die längst gestorben sind, die ihnen nichts mehr zu Leid tun, dagegen lassen

wir unsere lebenden Feinde in aller Gemütsruhe das religiöse Gärtlein uns zer-

weiterspinnen! Es kommt mir nicht darauf an, in allem recht zu haben oder allein recht zu
haben. Was meine Arbeit will, ist recht bescheiden: einige Anregungen geben, zur Aussprache —
auch zum Widerspruche reizen. Dann lernen wir alle etwas. Auch der verehrte Kollege im
Laienrocke soll uns mit seinen Erfahrungen willkommen sein. D. B-



136

treten, das wir in mancher mühevoller Stunde bestellt haben. Wir haben mit den

Geschichtslehrern einen Fehler gemein. Die kommen gewöhnlich auch nicht bis zu
der Zeit, aus der unser Jahrzehnt herausgewachsen ist; sie hatten sich zu lange
im alten Rom und Athen und im alten Babylon aufgehalten. Und der ist dann
schon ein ganz moderner, der über den Wienervertrag hinauskommt. Ist es nicht
ähnlich bei uns? Unsere Männer in der Kirchengeschichte und unsere Gegner in
der Apologetik, das sind die Arius und Nestorius, das sind die Luther und Zwingli,
vielleich noch Josef II. aus dem 18. Jahrhundert — Josef II. im 2O. Jahrhundert
kennen wir nicht mehr. — Und wer uns tadeln wollte, dem erwiderten wir mit
Siegermiene: „XiUil novi sub sole, nichts Neues unter der Sonne! Haben wir
jene alten Gegner widerlegt, dann sind auch die zeitgenössischen geschlagen." Aber
lebt denn der Luther und der Zwingli des 16. Jahrhunderts noch? Trägt Josef II.
heute noch den gleichen Sigristentalar wie im 18. Jahrhundert?

Wir sind zu wenig praktisch. Wir reden zu viel von dem, was der Geschichte

angehört, und zu wenig von dem, was gerade in der Luft liegt, was gerade

gestern in der Zeitung stand, was man heute Abend am Stammtisch verhandeln
wird, was gerade jetzt Mode ist in unseren Familien drinnen. Warum schweigen

wir uns aus darüber? Weil wir fürchten anzustoßen? Weil wir selber den Puls-
schlag der Zeit zu wenig verstehen? Weil wir Angst haben, unsere Stunde könnte

zu aktuell, zu praktisch.werden, dieser oder jener Schüler könnte rot werden oder

Herzklopfen bekommen, er möchte zu Hause am Tische erzählen: heute haben wir
das und das gehört, und das stimmt nicht überein mit Z dem, was Papa gestern

sagte, was vorgestern in unserer Zeitung stand?

Unsere Apologetik muß aktueller, praktischer werden!
Eine andere Spezialität unserer Beweisführung! Wir denken immer, zuerst

und zuletzt, daran, die jungen Leute zu „praktizierenden" Katholiken, zur Kirchen-
treue zu erziehen, gehorsame Kinder der Kirche aus ihnen zu machen, und wir
denken dabei zuerst an den Sonntagsgottesdienst, an den Freitag und an den

österlichen Beichttag. Nicht aus Eitelkeit oder Herrschsucht, wie böse Menschen es

behaupten. Trotzdem es nahe liegt und psychologisch leicht zu erklären ist, warum
wir an dieser Form des „Praktizierens" eine besondere Freude haben; wir können

eben nirgends so gut wie gerade hier den Erfolg unseres Wirkens kontrollieren.

Also nicht aus Eitelkeit und Herrschsucht tun wir so. Auch nicht darum, weil wir,
kurzsichtig, uns einbildeten, mit dem spezifisch kirchlich-religiösen Leben sei

überhaupt das „Praktizieren" erschöpft. Wir kennen ganz wohl das Wort des

Heilandes an den reichen Jüngling: „8i vis ad vitam ingredi, serva mandata!"
„Willst du zum Leben eingehen, so halte die Gebote!", nicht nur die Kirchen-
geböte, sondern auch das 4. und 5. und 6. und 7. und 8. Gebot Gottes. Wir meinen

so: Wer genau ist in dieser Form religiös-sittlicher Betätigung, der wird auch in den

andern Geboten genau sein. Erziehen wir ihn zur genauen Erfüllung der spezifisch

kirchlichen Pflichten, so haben wir jeder andern Pflichterfüllung vorgearbeitet. Der
Glaube ist das sicherste Fundament der sittlichen Tat, gerade der Glaube aber wird
durch das intensive kirchliche Leben beständig rege und warm erhalten. Hinter die

sittliche Forderung können wir keine mächtigere Autorität stellen als Gott, keine



wirksamere Sanktion als sein Wort, seinen Lohn und seine Strafe; für die schwere

sittliche Tat können wir keine bessere Hilfskraft herbeiziehen, als die Gnade Gottes
Der Glaube an Gott aber und die Gnade Gottes kommen so recht aus dem kirch-
lich-religiösen Leben heraus. Nicht umsonst stehen am Anfange des Dekalogs die

Pflichten gegen Gott. — So argumentieren wir.
Ich anerkenne die Logik dieser Beweisführung und beuge mich vor ihr. Sie

heißt: Von der Kirche und der Kirchentreue aus — ins Leben. Ich möchte

nur neben dieser Beweisführung einer andern zu einem vermehrten Ansehen ver'
helfen; sie geht den umgekehrten Weg: Vom Leben aus — zur Kirchentreue.
Sie sagt: die beste Stütze des Glaubens, der Kirche, der Kirchentreue ist ein bra-
ves Leben. Die beste Stütze der Kirchengebote sind die 10 Gebote Gottes; die

beste Stütze der 3 Gebote auf der ersten Moses-Tafel sind die 7 Gebote auf der

zweiten Tafel.
Ich meine nun so: wenn unsere Zeit in ihrer Eigenheit, wie ich sie schon zu

schildern suchte, mehr Empfänglichkeit hat für diesen'zweiten Weg, sollten wir sie

dann nicht auch ebenso gewissenhaft auf diesem Wege begleiten, führen, wie wir
sie bis dahin auf dem andern befehligten? Noch einmal sage ich: die beste
Apologetik, die zwingend sie Logik ist ein sauberes Herz, ein
starker Wille; und — das sei hier wieder gesagt — die wunderbarste Stütze
des saubern Herzens, des starken Willens und aller unserer Beweise ist Christus
mit seiner Gnade, Christus besonders in der heiligen Kommunion. Ja, Benedikt
XV. hatte Recht: das Herz bessern; weniger Verstandespädagogik
— mehr Willenspädagogik. Darum hatte auch Pius X. Recht: Öftere
heilige Kommunion. —

Ein pädagogisches Monumentalwerk.
Von I. Beck, Prof.

Wohl kein Zweig des menschlichen Kulturlebens hat im Laufe des 19. Jahr-
Hunderts eine so grandiose Entwicklung erfahren, wie das Erziehungswesen. Die
reiche Entfaltung des Schul- und Unterrichtswesens in neuester Zeit erklärt sich

einerseits aus den unabsehbaren Fortschritten der technischen Kultur, wodurch eine

große Zahl neuer Berufsarten geschaffen wurde; andererseits aus den im Gefolge
der französischen Revolution über alle Kulturvölker hereingebrochenen geistigen Krisen.
Jedes der neuen philosophischen, religiösen, politischen und wirtschaftlichen Systeme

will Schule machen, sich der Jugend bemächtigen, durch Umformung der Jugend-
bildung, in seinem Geiste sich die Herrschaft in der Zukunft sichern. Alle diese

Gährungselemente haben in ihrem Zusammenstoßen einen Wirrwarr sondergleichen
in die Jugenderziehung gebracht. Die Verwirrung ist noch größer geworden durch
die stets wachsende Zahl neuer pädagogischer Systeme, die sich unter einander be-

kriegen und nur in einem Punkte einig sind: im Kampfe gegen die christliche Er-
ziehung und gegen die aus dem Geiste Jesu und aus dem Herzen der katholischen

Kirche erwachsenen Formen und Institutionen der Jugendbildung.


	Der Hauptfehler unseres Religionsunterrichtes [Schluss]

