
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 2 (1916)

Heft: 8

Artikel: Der Hauptfehler unseres Religionsunterrichtes

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Jahrgang. Nr. 8. 24. Sebr. 1916.

Schweizer-Schule
Wochenblatt der katholischen Schulvereinigungen der Schweiz.

Der „pädagogischen Blätter" 23. Jahrgang.

Schriftleiter des Wochenblattes:
vr. r. Veit Gadient, Stan»
vr. Josef Scheuber, Schwqz
vr. Is. P. vaum, vaden

Beilagen zur Schweizer-Schule:

Volksschule, 24 Nummern
Mittelschule, lS Nummern
vie Lehrerin, l2 Nummern

Geschäftsstelle der »Schweizer-Schule- : < îberle S Rickenbach, Einsiedeln.

Inhalt: Der Hauptfehler unseres Religionsunterrichtes. — Heilpädagogik auf katholischer Grund-
läge. — Die Korrigiermaschine. — Positive Arbeit. - Schulnachrichten aus der Schweiz. —
Zur Morgartenfrage. — Bücherschau. — Lehrerzimmer. — Eingegangene Bücher. — Inserate.

Beilage: Volksschule Nr. 4.

Der Hauptfehler unseres Religionsunterrichtes.
Von Seminardirektor L. Rogger, Hitzkirch.

Nein, er ist nicht der, daß wir zu wenig arbeiteten, zu wenig uns'mühten,
unsere Aufgabe zu erfüllen, daß wir unsere Schüler zu wenig liebten und zu wenig
um sie bangten. Unser Hauptfehler ist der, daß wir den Hauptirrtum der neuern
Methodik überhaupt mitmachten. Und der heißt: „Wissen allein macht selig."

Wie hat man sich abgemüht, immer wieder neue Wege und bessere Wege zum
kindlichen Verstände zu finden, um den von Jahr zu Jahr sich mehrenden Reichtum
an Wissen in das jugendliche Gehirn hineinzuzaubern. Möglichst viel Wissen,

möglichst gute Verknüpfung des Stoffes, und dann kann es nicht fehlen: der mo-
derne Heilige ist fertig. Und wir Religionslehrer machten recht fleißig mit, wie es

unsere Pflicht war, und wie waren wir dankbar, wenn die Psychologie wieder ein
neues Wort für Verstandesbildung, ein neues Mittel für Gedächtnisstärkung erfand
und diese neue Weisheit huldvoll auch auf unserem Pulte niederlegte! —

Wenn unser Zuhörer nur recht viel und recht Gründliches vernimmt über
Gott und seine Eigenschaften, dann wird er Gott schon lieben und sein treuer
Diener werden; je besser er die Biblische Geschichte mit allen allgemein-historischen
und archäologischen Zutaten auswendig kann, umso mehr wird er vom Geiste dieses

heiligen Gottesbuches erfüllt werden; je besser er Bescheid weiß in all den alt-
testamentlichen messianischen Vorbildern und Weissagungen, um so sicherer wird
Christus in ihm für sein Leben wirksam werden; je genauer er die Beweise für die

göttliche Stiftung der Kirche beherrscht und je besser er zu Hause ist in allen Daten
der Kirchengeschichte, um so klerikaler und ultramontaner wird er einst sein; je



sicherer er sich im Kirchenkalender auskennt, mit umso größerer Liebe wird er den

kirchlichen Tagen und Wochen folgen; je feinsinniger er über die kirchlichen Stil-
formen zu reden weiß, um so andächtiger wird er in der Kirche beten. Je gründ-
licher er alle Gebote, alle Tugenden und Sünden nach Länge und Breite, nach

Tiefe und Höhe erforscht hat, um so heiliger wird er selber sein; und je sieghafter
ich ihm die Beweise für die göttliche Einsetzung der Beicht und des Altarssakramen-
tes vorgetragen habe, um so reuevoller und öfter wird er beichten, und um so

würdiger wird er kommunizieren.
Sind das nicht alles Fundamentalsätze unserer bisherigen Methode?
Wie heißt es nur im ersten Kapitel des alten lieben Büchleins von der

„Nachfolge Christi": „Was nützt es dir, erhaben über die Dreieinigkeit zu dispu-
tieren, wenn dir die Demut mangelt, weshalb du der Dreieinigkeit mißfällst? Für-
wahr, hohe Worte machen nicht heilig und gerecht, sondern ein tugendhaftes Leben

macht Gott lieb. Ich wünsche lieber Reue zu fühlen, als ihr Wesen auslegen zu
können."

Ich weiß wohl, daß unsere Religion auf festen, bestimmten, unveränderlichen
Glaubens-Wahrheiten ruht. Ich weiß wohl, daß wir diese bestimmten Wahrheiten
und klaren Gebote kennen müssen, und daß es unsere Aufgabe ist, ein ganz sicheres

zuverlässiges Wissen über unsere hl. Religion der Jugend zu vermitteln. Dagegen
habe ich nichts. Ich weiß auch wohl, daß ein solides Wissen ein mächtiger Helfer
des Wollens ist, und daß mancher an dieser und jener Lehre nicht irre geworden

wäre, wenn er sie begrifflich genauer erfaßt hätte. Aber dagegen habe ich etwas,
daß wir meinten, dieses begriffliche Erfassen unserer Religion sei so sehr Haupt-
fache, daß alles andere von selbst dazu komme; dagegen habe ich etwas, daß wir
meinten, unser Meisterstück sei der, der am feinsten zu unterscheiden und am
sichersten und schnellsten zu antworten verstehe; dagegen schreibe ich diese Seiten,
daß wir meinten, in der Mittelschule bestehe die Aufgabe des Religionslehrers in
erster Linie und ziemlich ausschließlich darin, das religiöse Wissen der Schüler

zu vertiefen und in die Breite zu führen. Dagegen schreibe ich, daß der Reli-
gionslehrer der Mittelschule zu viel bloßer Lehrer war und sein wollte und zu
wenig Erzieher, weil er meinte, Erzieher müsse man wohl auf der Volksschulstufe
sein, der Schüler der Mittelschule jedoch sei gescheit und geschickt genug, aus dem

erweiterten Wissen die Folgerungen für das Wollen und das Tun selber zu ziehen.

Die Macht des Wissens! Der Intellektualismus!
Es war ein unheilvolles Geschenk, das uns der sonst so gute Sokrates machte,

als er uns lehrte, das Wissen sei auch schon Tugend oder führe notwendig zur
Tugend. Und es ist ein Zeichen für die Weltfremdheit und Wirklichkeitsscheu un-
serer Pädagogik, daß sie bis heute sich nicht von diesem Irrtum frei machen konnte. Z

Lehrt uns denn nicht die tägliche Erfahrung, daß gar oft diejenigen, die

weniger wissen, die weniger Kenntnisse haben in der Religion, im Wollen und im
Tun den andern vor sind? Damit sage ich nicht, daß das kleinere Wissen schuld

') Lder pflanzt sich dieser Irrtum darum so hartnäckig fort unter uns Pädagogen, weil
es leichter ist, Lehrer zu sein als Erzieher? Und hat es darum auch immer so viel mehr
bloße Lehrer als wirkliche Erzieher?



115

sei an ihrer sittlichen Überlegenheit. Aber das Wissen, die Theorie von der Reli-
gion macht uns noch nicht gut. Sind nicht gar oft die raffiniertesten Verbrecher
in der Schule, auch in der Religionsstunde, die scharfsinnigsten Frager und Ant-
worter gewesen? Und ist es nicht wahr, daß unsere Gebildeten durchschnittlich
weniger wahre und tiefe Religion haben als das schlichte Volk? Und wir Lehrer,
wir Prediger, wir Verkünder des Wortes Gottes! wer kennt unsern Katechismus
und unsere Bibel so gut wie wir? Und sind wir immer auch im Wollen und Tun
den andern entsprechend überlegen? Sind wir immer auch stärker in der Über-

Windung und im Ertragen des Schmerzes? entschiedener und sieghafter im Kampf
gegen Laune und Leidenschaft? bereitwilliger zum Verzeihen? zartfühlender im
Urteil über andere? Und wenn wir es sind: sind wir es durch unser vermehrtes
Wissen? Ein wenig vielleicht. Und doch sage ich: nur so viel haben wir von all
diesem Schönen, als wir —von der Mithilfe der Gnade hier abgesehen — uns Ge-
walt angetan, als wir unsern Willen geübt haben. Und waren nicht die meisten
Häretiker und Schismatiker gebildete Katholiken, Theologen von Fach sogar? Und
unsere Akademiker, die auf der Universität Sitte und Glauben verlieren, gehörten
sie zu den Dämmern auf unsern Schulbänken? Sagten sie weniger gut auf in der

Religionsstunde? Nicht weil sie weniger wußten, gingen sie zugrunde, sondern
weil sie weniger gut erzogen waren; nicht mangelhafte Verstandesbildung war ihr
Untergang, sondern rückständige Willenspflege.

Zu viel Intellektualismus also in unserm Religionsunterricht!
Mit diesem Gedanken hängt ein anderer zusammen. —

In der Bergpredigt lehrt Christus in überlegener, göttlicher Methodik: „Ein
jeder, der zu mir kommt und meine Worte hört und sie befolgt, gleicht dem

klugen Manne, der sein Haus auf Felsen baute. Und der Regen goß herab, und
eine Überschwemmung kam. Es wogten die Fluten heran, und die Winde wehten
und stießen an das Haus, und es fiel nicht zusammen, denn es war auf Felsen
gebaut. Wer aber meine Worte hört und sie nicht befolgt, der gleicht dem

törichten Manne, der sein Haus erbaut hat ohne Fundament, auf Sand. Und der

Regen goß herab, und die Fluten brachen herein, und die Winde wehten und
stießen an das Haus, und es fiel zusammen, und sein Fall war groß."

Welches ist die beste Apologetik? Hier hat Christus selber die Antwort
gegeben.

Bedenken wir sie auch oft und gründlich genug, diese Antwort? Wir halten
apologetische Vorträge zu Stadt und Land und immer wieder apologetische Vor-
träge, apologetische Predigten und immer wieder apologetische Predigten; unser
Religionsunterricht hat nicht nur beständig einen apologetischen Hintergedanken —
was ja recht wäre — sondern er ist zu sehr nur apologetische Beweisführung. Wir
schreiben und vertreiben mit einem rührenden Eifer apologetische Bücher um un-
sere Gegner zu widerlegen, um unsere Religion zu fundamentieren. Aber sagt

nicht Christus selbst es uns: das beste und solideste Fundament unseres religiösen
Gebäudes, das allein allen Stürmen standhält, ist unser Tun, das Befolgen
seiner Worte.



116

Als an unserm schönen Ferienkurse in Freiburg Hilarin Felder seinen

prächtigen Bortrag über die apologetische Schulung unserer Mittelschul-Jugend ge-
schlössen hatte, da erwartete ich — umsonst — von der gesprächigen Diskussion das
Wort: „Was der Herr Referent sagte, war ja sehr richtig, und es ist wichtig ge-

nug, daß wir ihm alle Aufmerksamkeit schenken. Aber ich weiß etwas, das ebenso

wichtig ist an unsern Mittelschulen wie Apologetik und gegenwärtig dringenderes
Bedürfnis als vermehrte Pflege der Apologetik, und das ist eine vertiefte Er-
Ziehung, eine vertiefte Willensbildung."

An apologetischem Eifer fehlte es uns wahrlich nicht, und doch ging uns so

viel kostbare Jugend verloren.
Wir können die Gegner wohl wissenschaftlich widerlegen; es kommt darum

doch keiner zu uns. Und wenn einmal einer zu uns kommt, so kommt er nicht,
weil er von unsern apologetischen Beweisen gezwungen wurde zu kommen, sondern
aus ganz andern Gründen. Auf jeden Fall waren die Gnade Gottes und noch

etwas Persönliches dazu mehr schuld daran als unser Scharfsinn. Ein Wort ist

mir unvergeßlich, das der Dogmatikprofessor Dr. Braig uns so oft sagte: „Nur
jene Protestanten werden katholisch, die vorher schon viel gebetet haben; und nur
jene Katholiken fallen ab, die schon vorher nicht mehr gebetet haben," und wir
könnten dem letzten Satze noch beifügen: und die vorher schon nicht brav waren,
die die Lehren, deren Anhänger sie waren, nicht befolgten. Die erste Sünde ist ja
immer nicht die Sünde des Zweifels und des Unglaubens, sondern eine andere:
eine Sünde des stolzen Kopfes, des armen Herzens oder des schwachen Willens;
und erst jetzt erfand unsere Seele — zu ihrem erbärmlichen Troste — den Zweifel,
den Unglauben. Wie sagte nur Jesus, der göttliche Lehrer, zu Nikodemus?: „
die Menschen liebten die Finsternis mehr als dasLicht, weil
ihre Werke böse wären. Denn jeder, der Schlechtes tut, haßt
dasLicht und kommt nicht an dasLicht. Wer aber nach der
Wahrheit handelt, kommt an dasLicht."

Ich darf in diesem Sinne auch ein Wort deuten, das Benedikt XV. am 15.

Februar 1915 zu den Pfarrern und Fastenpredigern Roms sprach: „ nehmt
es uns nicht übel, geliebteste Söhne, wenn wir es euch offen heraussagen, daß der

geistliche Redner nicht so sehr darauf bedacht sein soll, den Verstand aufzuklären,
als vielmehr das Herz zu bessern."

Dieses Papstwort gilt nicht nur den Predigern Roms, sondern auch all den

Predigern, die die „Schweizer-Schule" lesen. Es ist halt doch so: ob wir das

Schulmeisterstöcklein schwingen in Schule und Christenlehre, ob wir in Chorhemd
und Stola auf der Kanzel stehen, ob wir zusammengedrückt im kleinen Häuschen
der Barmherzigkeit an der sündigen Seele flicken: wir beweisen überall
zu viel; wir klären wohl auf, aber wir zeigen zu wenig den Weg, das Herz
zu bessern. (Schluß folgt.)


	Der Hauptfehler unseres Religionsunterrichtes

