
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 2 (1916)

Heft: 4

Artikel: Neue Methoden im Religionsunterrichte?

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52

Neue Methoden im Religionsunterrichte?
Von Seminardirektor L. Rogger, Hitzkirch.

Bestanden denn die meisten der in unserm letzten Artikel (Nr. 2) genannten
bösen Zufälligkeiten für unser Fach nicht schon längst? Und man ist doch mit der alten

Methode ausgekommen. Gärte nicht schon immer die Jugend, wenn sie auf den

Mittelschulbänken rutschte? Und man ist doch mit ihr fertig geworden. Haben
denn nicht schon immer die geistlichen Kollegen durch irgend ein kluges Mittelchen
die Langeweile aus dem Religionszimmer vertrieben? War er denn kürzer und

bequemer früher, der Weg vom kalten Wort des Buches bis zur warmen freu-
digen Tat? Tut es die alte Methode nicht mehr, die einst eine viel bösere Welt
für Christus eroberte? Ist die Menschenseele denn nicht immer die gleiche? Läßt
sie sich denn nicht immer von den gleichen sieghaften Gründen überreden? Sind
nicht immer die gleichen Tugenden in Gefahr? Und läßt das Menschenherz nicht
immer von den gleichen Verführern sich betören?

Wer behauptet, jedes Kind müsse individuell behandelt werden, spricht eine

Binsenwahrheit aus. Das gehört zum pädagogischen ABC. Aber hat nicht auch jede

Zeit, — jedes Jahrhundert, manchmal jedes Jahrzehnt — ihre eigene Farbe? ihr
eigenes Kleid? ihre eigene Luft? ihre eigene Seele? ihre eigenen Tugenden und

ihre eigenen Laster? Und muß man nicht zu jeder Zeit, damit sie einen versteht,
wie zum Kinde, eine eigene Sprache, ihre Sprache, reden? Und eine Zeit mit
so ausgeprägter Eigenart, mit so heiklem Charakter wie die unsere, möchte beson-
ders vorsichtig und vornehm behandelt sein! Oder täusche ich mich? Haben die-

jenigen recht, die beweisen, unsere Zeit habe gar keine Eigenart, keine ausgespro-
chene Individualität? Meinetwegen! Aber dann wäre gerade das ihre Eigenart,
daß sie keine hätte, daß sie charakterlos wäre. Und es wäre unsere Pflicht,
unsere Methode auf diese Eigenart, auf die Charakterlosigkeit einzurichten.

Die Seele unserer Zeit! Nur paar Gedanken aus dieser Seele!
Unsere Zeit und wir! Unsere Zeit und der Priester! Was bedeuteten wir

früher, und was bedeuten wir unserer Zeit? Durch unsere bloße Gegenwart, durch
unser bloßes Kleid und den Ernst, der davon ausging, hielten wir ein ganzes Dorf,
eine ganze große Pfarrgemeinde, eine ganze brausende Jugend in Schranken. Wir
waren so recht die Repräsentanten der Autorität. Etwas vom gehorsamen Geiste
des Mittelalters lebte — wenigstens in den breiten Schichten des Volkes — bis
in die neueste Zeit hinein. Und die sich in direkten gewollten Gegensatz zu uns
stellten, waren Ausnahmen, waren einige Führende. Und nur, wo es diesen

Führenden gelang, das Volk zu verhetzen, haben sie es zu Gesinnungen und Taten
gebracht, die einen eigentlichen Gegensatz zu uns bedeuteten. Bis in die neueste

Zeit hinein war der Geistliche halt doch der Mittelpunkt der Gemeinde, des Städt-
chens. Er war der Hunderter oder der Tausender, an den sich die Zehner und
Einer fügsam anschlössen. Und heute Wo ist dieses gehorsame Dorf, dieses Städt-
chen, — wenigstens wenn es 2000 Einwohner zählt. Ist nicht in jedes größere
Städtchen, und in jedes „bessere" Dorf der Geist der Großstadt eingekehrt, wo der
Priester, der Mann der Autorität, zum Zehner geworden ist, und wo er mit den



Hunderteren und den andern Zehnern recht höflich umgehen muß, um nicht zum
bloßen Einer hinabzusinken? Der Geist der Autoritätslosigkeit, der Kritisiersucht
allem und jedem gegenüber ist Allgemeingut — oder sage ich es besser: Allgemein-
übel geworden, er ist Prinzip des modernen Demokraten geworden, und Demo-
kraten wollen wir ja alle sein. Und diesen Geist besiegen wir nicht, und wir
zwingen ihn nicht in unsern Dienst, indem wir ihm einfach sagen: „dusollst" und
„du mußt" und „so steht es geschrieben im Katechismus". Das bloße Wort „du
sollst" hat seine Zugkraft verloren. Ein wesentliches Merkmal des modernen Men-
schen besteht gerade darin, daß er dieses Wort bekämpft und haßt. Und er be-

kämpft uns wegen dieses Wortes, weil wir als die offiziellen Vertreter dieses

Wortes gelten und — gestehen wir es: weil wir es oft aus Bequemlichkeit im Munde
führten, wo wir ein anderes, ein methodisch besseres hätten sagen können und sollen.

„Der Mensch ist das Maß aller Dinge," so hatte zwar schon der Heide Pro-
tagoras gelehrt. Aber dieses Wort ist doch noch nie so Gemeingut der Menschheit
gewesen wie heute. Und L. Gurlitt hat nur die Seele des modernen Menschen,

unserer Jugend gedeutet und ihr tiefstes Charakteristikum erfaßt, wenn er zum
Evangelium unserer Zeit das Wort machte: „Der Mannhafte trägt seinen Richter
in der eigenen Brust, er braucht keinen Vormund wie das Kind."

Unsere Aufgabe besteht nun unstreitig auch heute noch darin, diesem Vormund,
diesem entthronten Richter, dieser außerhalb des Jndividums bestehenden Autorität,
Gott und seinem heiligen Gebote, wieder zu Ansehen zu verhelfen. Kann ich es nicht
direkt, so soll ich es indirekt versuchen; indem ich dem modernen Menschen es be-

weise, nein: es ihn selber finden und erleben lasse, daß der Richter in seiner eigenen

Brust, sofern er nicht bestochen ist, das gleiche Urteil fällt, wie der göttliche Gesetz-

geber und Richter; indem ich es ihn selber erfahren lasse, daß dieser Richter in der

eigenen Brust oft ein gar parteiischer Richter ist und sich nur zu gerne von einer Lei-
denschaft, einer Laune, einer Phrase erkaufen und bestechen läßt, und daß immer wie-
der sich erfüllt, was Schiller in seinem „Spaziergang" ausgesprochen hat: wenn
„des Wagens beharrliche Sterne" verschwinden, „irrt selbst in dem Busen der Gott".

Ich meine nun so: gingen wir bis dahin mehr vom Katechismus, vom
Gebot, von der Autorität aus, und suchten wir von da aus den Weg
ins Leben, so müßte der neue Weg der sein, daß wir mehr vom Le-
ben ausgingen, um von da aus zum Katechismus, zum Gebote zu
kommen und zu dem, der es gab, zu Gott. — Man sage nicht, das sei

kein neuer Weg; den seien erleuchtete Geister immer gegangen. Das weiß ich

schon. Aber wir, wir Religionslehrer und wir Prediger, wir gingen ihn zu we-
nig. Wir waren zu viel Kommandanten, zu wenig Führer.

Die Seele unserer Zeit! Eine andere Krankheit dieser Seele! Gab es ein

Jahrhundert, wo das Evangelium der Bequemlichkeit und der Verweichlichung,
des frohen Lebensgenusses und der „gesunden Sinnlichkeit" so sehr Krankheit der

ganzen Menschheit war wie in unserem? Man nenne mir nicht die Zeit des aus-
gehenden Heidentums und nicht die Zeit des wiedererstandenen Heidentums, des

Humanismus und der Renaissance im 15. und 16. Jahrhundert! Was damals
erst Borrecht der höheren Stände war, der Reichen und der Gebildeten, ist heute



zum Rechte und zum Lebensgrundsatz aller geworden. Die Großstadtkultur ist

Menschheitskultur geworden. Die Genußsucht unserer Zeit, die unbeschränk-
ten Genußmöglichkeiten, die sind unsere allergrößten Gegner. Sie zie-
hen, erfolgreicher als jeder Jrrlehrer, die jungen Leute vom Priester weg, von
unsern-Altären, unsern Kanzeln und Beichtstühlen weg; sie machen sie schlaff für
jede ernste Pflichterfüllung, für alles, was Opfer heißt und Entschiedenheit und
Grundsätzlichkeit. Und wie begegnen wir diesep Gefahren? Nicht dadurch, daß wir
die Welt einfach als des Teufels erklären und uns dann zurückziehen. Auch nicht
dadurch, daß wir noch eifriger die Polizisten spielen als bis anhin. Und mit dem

bloßen Verbieten: „Du darfst nicht!" ist es auch nicht getan. Aber wir müssen

viel mehr uns um die jungen Leute bemühen, als wir es bis dahin taten; viel
mehr ihre Führer und Freunde werden, als wir es bis dahin waren. Wir
müssen es sie selber erleben lassen, daß nicht der Genuß groß macht, sondern die

Entsagung, daß nicht das Sich-Ausleben glücklich macht, sondern das Opfer, daß
das alte heilige Evangelium des sustiue und obstiné noch heute das Evangelium
nicht der Schwachen, sondern der Großen und der Starken ist. Wir müssen

in ihrem eigenen Innern neue Kraftquellen für das Gute suchen. Unsere Jugend
hat überschüssige Kraft; wir müssen sie für etwas Großes nutzbar machen, irgend
eine neue große Idee vor ihnen anzünden, die sie hinreißt, eine hohe Aufgabe
ihnen stellen, die alle ihre jugendliche Energie gefangen nimmt. Das „du darfst
nicht" und „du sollst nicht" darf nicht mehr das erste und zweite und letzte Wort
unserer Predigt und unserer Katechese sein. Ruhe ist nicht das Element des

jungen Menschen; nach Taten brennt seine Seele. Zeigen wir ihm den Weg da-

zu! Kraftentwicklung von innen heraus!
Aber führen wir unsere studierende Jugend auch recht oft, öfter als es bis

jetzt geschah, dorthin, wo das Brot der Starken, das Brot der Helden ausgeteilt
wird, zur Kommunionbank. Öfterer Sakramentenempfang muß ein Haupt-
gesetz der neuen Methode werden. Nicht umsonst hat Gott dem 20. Jahr--
hundert, unserem Jahrhundert einen Pius X. geschenkt, den Papst der Eucharistie.

Ich wiederhole es: unsere Zeit stellt uns vor neue Aufgaben. Unsere Schü-
ler verlangen mehr Sorge und Mühe von uns als ihre Vorgänger auf den näm-
lichen Bänken vor nur 30 und 40 Jahren. Weil sie die Luft und den Geist einer
unserem Katechismus feindlichen Zeit einatmen von früher Jugend an. Weil sie

ärmer an innerem Gehalt und ärmer an innerem und äußerem Halt zu uns
kommen.

Oder wo sind die Familien, in denen die alten christlichen Erziehungs-
grundsätze des sustine und obstiné noch als heilig und unverletzlich galten?
Werden sie nicht seltener von Jahr zu Jahr? Dieser Geist der Familien und der
Gesellschaft bildete einst einen mächtigen Schutzwall um die Seele der Jugend.
Heute ist er niedergerissen.

Und merkwürdig: wir singen in immer neuen Liedern das Lob des „Schul-
Meisters von Sadowa". Wir können nicht genug rühmen, was für Fortschritte
unsere Volksschule seit Pestalozzi und Diesterweg und Herbart gemacht habe.
Jawohl! Unsere Lehrer wissen mehr als früher; unsere Schulbücher sind gescheiter



geworden; unsere Schulhäuser und Schulbänke vollkommener, die Methode des

Unterrichts besser; aber die Methode des Erziehens ist schlechter geworden.
Unsere Jungens kommen wohl aufgeklärter zu uns aus den Familien und aus
den Volksschulen, aber in sittlich-religiöser Fundamentierung minderwer-
tiger als früher. Und unsere, der Religionslehrer Aufgabe ist es, nicht den

Fehler der Volksschule fortzusetzen, sondern zu tun, was jene vernachlässigte. Wir
müssen weniger Lehrer, wir müssen mehr Erzieher sein.

Ich höre den Einwurf: Diese neue Methode ist eine Methode der Schwäche.

Mit einer schwachen Zeit muß man nicht auch noch schwach sein. Einer schwachen

Zeit muß man das unerbittliche „du sollst" erst recht laut entgegenrufen; nur das

imponiert. Nicht wir müssen nach der Zeit uns richten; die Zeit hat sich nach

uns zu richten; und zudem: „sie haben Moses und die Propheten; wenn sie diese

nicht hören, werden sie auch nicht glauben, wenn einer von den Toten aufersteht,"
das heißt, auch wenn wir in neuer Sprache zu ihnen redeten — Aber der Heiland
hat nicht nur die Parabel vom Prasser erzählt; er erzählte mit besonderer Vor-
liebe und gerade für uns auch jene vom guten Hirten: Ich bin der gute Hirt;
ich kümmere mich besonders um das gefährdete und schon verirrte Schaf; ich gehe

ihm nach; ich gehe ihm auf seinen Wegen nach; ich rufe es mit Worten, die

ihm vertraut sind; ich kommandiere es nicht zurück, sondern ich trage es zurück.
Und steht nicht die ganze Geschichte der Kirche mit all ihren Siegen und Erfolgen
auf meiner Seite? Wohl sprach sie immer unerschrocken ihr göttliches „du sollst"
und „du darfst nicht"; aber dabei hat sie zu allen Völkern und Zeiten in der

Sprache gepredigt und katechesiert, die diese Völker und Zeiten am besten ver-
standen.

Ein zwiefach Recht
Ein zwiefach Recht auf Freude in der Schule haben jene Kinder, die im

Elternhause in ihren Rechten auf Freude verkürzt werden. Um dem Kinde die

wahre Freude zu bereiten, bedarf es zwar nicht des Feinsten und Wunderbarsten
aus dem Spielwarenhaus oder aus dem Kleidergeschäft. Das beweisen schon die

armen Kinder, mit ihrer reinen, naturwüchsigen und oft geradezu übermütigen
Freudigkeit. Haben wir nicht schon die Beobachtung gemacht, daß ein Spielzeug
dem Kinde umso mehr Freude schafft, je einfacher es gestaltet ist und je mehr die

Phantasie des Kindes dazu beisteuern kann. Die wahre Freude quillt dem Kinde

entgegen vom freudig ernsten Antlitze des Lehrers, aus dem wohlwollenden Ton
der Rede, aus dem innersten Herzen, wo das Kind seinen Namen eingetragen
weiß. Wenn das Kind zu Hause nur mürrisches Wesen, saure Gesichter und stach-

lige Reden zu kosten bekommt, so betritt es in entsprechender Verfassung die Schule,
in mißtrauischer Erwartung, ob es hier auch heiße: „Halt dich still! — Geh weg!
Schäme dich! Dummkopf!" Und leider fordert das Kind sein trauriges Verhäng-
nis geradezu heraus, indem es eben mißtrauisch, mürrisch, reizbar und stachlig

Lehrer und Schüler gegenüber auftritt. Da gilt es für den Lehrer, eine Tat zu
tun und mit kräftiger Hand die Schranke zu heben, die ein unglückseliger Hausgeist


	Neue Methoden im Religionsunterrichte?

