
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 2 (1916)

Heft: 23

Artikel: Noch einmal : wir Religionslehrer

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


349

diesem Sammelwerke hat aber Decurtins nicht nur der romanischen Sprachfor-
schung ein Quellenwerk geschenkt, das seinen Namen in der Gelehrtenwelt auf
absehbare Zeiten lebendig erhält, sondern er hat sich dadurch auch das rätoroma-
nische Volk zu tiefem Danke verpflichtet. Es ist bezeichnend, daß diese Bände

nicht nur in einigen Gelehrtenbibliotheken stehen, sondern auch in den Volks-
schulen des romanischen Graubündens. Dort leben sie weiter!

Es ist uns ebenfalls nicht möglich, alle Schriften und Artikel Decurtins'
zu nennen, die in näherer oder weiterer Beziehung zur Schule und Wissenschaft

stehen. Nur eine mit großer Sorgfalt ausgearbeitete Rede möchten wir erwähnen,
eine Festrede über Theodosius Florentini, die er zu dessen l00, Geburtstag
bei einer durch die „Alemannia" veranstalteten Versammlung in Freiburg gehalten
hat. Mit so viel Geist und Wärme ist Theodosius selten gewürdigt worden. Be-
greiflicherweise. Decurtins fand in Theodosius einen Sozialpolitiker, einen Schul-
mann und schließlich einen Bruder der rätoromanischen Heimat.

Mitten in der Maienpracht ist der Kämpe und Arbeiter heimgefahren. Wir
wissen dem großen Toten kein besseres Wort zu widmen als das seines päpstlichen

Freundes, Leo XIII.: .Die Schule ist das Schlachtfeld, auf welchem entschieden

wird, ob unsere menschliche Gesellschaft überhaupt noch christlich bleiben soll."—
Einem Mann aber, der für Erhaltung und Entfaltung der christlichen Schule un-
seres Vaterlandes soviel getan, schulden wir ein ehrenvolles Andenken und ein

dankerfülltes Gebet vor dem Herrn. V. Q.

Noch einmal: Wir Religionslehrer.
Bon Semiilardirektor L. Rogger, Hitzkirch.

Es ist so: wir Religionslehrer haben die Pflicht, die vollkommensten
aller Lehrer zu sein. Mit St. Paulus sollten wir unsern Zuhörern sagen dürfen:
„Seid meine Nachahmer, wie ich der Nachahmer Jesu Christi bin." — Noch mehr!
Auch die am vielseitig st en gebildeten sollten wir sein.

Eine Selbstverständlichkeit zuerst!

Gründliche, klare Theologen vor allem müssen wir sein, die im Dogma und

Sittengesetz, in Geschichte und Kirchenrecht sicheren Bescheid wissen, die nicht etwas
als Gebot vorschreiben, was kein Gebot ist, nicht etwas als Kirchenlehre anpreisen,

was bloß unser eigener frommer Wunsch oder die Meinung eines sterblichen The-
ologen ist. Und treue Diener der Wahrheit müssen wir sein. Unsere Kirche

erträgt die Wahrheit, und es wäre ein Zeichen eigener Schwäche, wenn wir aus

Angst um unsere Sache die unbequeme Wahrheit entstellten oder verschwiegen. Es

darf nicht vorkommen, daß unser Schüler beim weltlichen Geschichtslehrer eine an-
dere Wahrheit hört als bei uns, vorausgesetzt, daß der weltliche Kollege selber

treu der Wahrheit dient. Es darf nicht vorkommen, daß mein Schüler beim Na-
turwissenschafter über meine Rückständigkeit lachen lernt, weil ich ihm Sachen be-

hauptet habe, über die die Naturwissenschaft längst zur Tagesordnung geschritten
ist. Ja eben: der Religionslehrer sollte mehr kennen als nur sein Fach. Mit dem

Lehrer der Poesie und der Sprachen sollte er als verständnisvoller Freund ver-



kehren; im Botanikzimmer, im physikalischen und chemischen Laboratorium, im
Lehrbuche der Somatologie und Zoologie sollte er zu Hause sein! —

Auch noch aus einem andern Grunde sollte er profanwissenschaftlich sich be-

ständig auf der Höhe halten. Wir klagten unsere moderne Mittelschule an, daß

sie alles auseinanderfallen lasse; daß nichts mehr da sei, das die verschiedenartig-
sten Fächer zusammenhalte. Wir priesen die alten Zeiten, wo die Religion und
die Philosophie alle auseinandergehenden Kräfte wieder einten und im Schüler
so eine einheitliche Weltanschauung begründeten. Wir können das Rad der Zeit
nicht rückwärts drehen; wollen das auch nicht. Aber etwas sollten wir versuchen:
ob nicht für jede Mittelschule ein wissenschaftlich allseitig gebildeter, überlegener

Religionslehrer gefunden werden könnte, der durch seine Person, sein Fach
und seine Stunden, sein überlegenes Wissen etwas von der frühern Einheit
wieder herstellte. Von ihm und seiner Stunde ginge dann Licht aus auf die an-
dern Fächer, und die Strahlen der andern Fächer sammelte er in seinem Fache.

Dann wäre wenigstens wieder etwas von dem den ganzen Mittelschulbetrieb seg-

nenden Herzpunkte da, dessen Verlust wir so sehr betrauern. Und noch etwas
würde gesegnet dadurch: wir und unser Fach. Wir selber gewännen an An-
sehen und unser Fach gewänne an Ansehen, wenn wir gleichsam den Gedanken

verkörperten: wie Gott der Mittelpunkt der Welt, der Anfang und das Endziel
alles Seins ist, so muß die Religion wieder der Mittelpunkt alles vielgestaltigen
Lebens, der Ausgang und der Endpunkt aller und jeder Wissenschaft sein. Darum
meine Forderung: wenn immer möglich, sorgt für theologisch und profanwissen-
schaftlich hochgebildete Religionslehrer an unsern Mittelschulen. ')

Tat man das überall genügend bis dahin?
Ein zweiter Punkt: Wir haben auch Schüler'vor uns, die aus religiös kalten

Häusern und Gesellschaftskreisen heraus kommen, die von freisinnigen Müttern gê-

nährt wurden, wenigstens von freisinnigen Zeitungen und Bätern ins Leben ein-

geführt werden; wieder andere, die der Welt und der Sünde schon so tief ins
Auge geschaut haben, daß sie den Sinn für die reinen Höhen der Gotteswissen-

schaft schon ordentlich verloren haben. Wie mag ich vor diesen Gegnern — wirk-
lich sind sie oft zum voraus unsere Gegner — bestehen? Wie kann ich vor diesen

das Ansehen meines Faches und meines eigenen schwarzen Röckleins retten? Was
soll ich tun, um diese glimmenden Dochte nicht auszulöschen, dieses geknickte Rohr
nicht zu brechen? Soll ich da ihre Ansichten möglichst schonen? Ihrem armen
schwachen Herzen möglichst Rechnung tragen? Mir Mühe geben, möglichst modern

zu erscheinen? Zu diesem Zwecke mir ein etwas modern-gefärbtes— freisinniges

— Mäntelchen umzuhängeü und, um sie zu gewinnen, sagen: „Seht, ich nehme

es nicht so genau; man muß leben und leben lassen; dieses Dogma ist heute we-

niger passend, wir übergehen es."? Tatsächlich gestand mir einmal ein Religions-
lehrer an einer freisinnigen Mittelschule, gewisse Dogmen, z. B. Unbefleckte Empfäng-
nis Marias, Unfehlbarkeit des Papstes könne er, seiner freisinnigen Schüler wegen,
nicht einläßlicher behandeln.

') Und wenn darum auch der Verfasser dieses Artikels abgeschätzt werden muß, so wird er
das in christlicher Demut zu ertragen suchen.



Wer so denkt, täuscht sich. Das Halbe imponiert nicht, nur das Ganze. Und
das Halbe imponiert zum voraus der Jugend nicht. Die Vorsichtsmeier, die
Rücksichtshelden, die Umsichtskrämer — aus der Kanzel und in der Christenlehre
und in der Öffentlichkeit — haben noch nie große, dauernde Erfolge errungen.
Sie hatten wohl den Frieden. Aber der Friede ist doch nicht die Hauptsache in
unserer hl. Religion.

„Ihr Kleingläubigen!" möchte man solchen Menschen zurufen. Meint ihr
denn, Gott hätte seine Dogmen, seine Wahrheiten uns kund getan, wenn sie das

Licht der Welt zu scheuen hätten? Tragen wir diese Wahrheiten und Forderungen
nur in überlegener, das heißt in wirklich katholischer Weise vor, deuten wir sie

nur in überlegener Weise, treten wir nur in überlegener Weise — nicht in
gehässiger, sondern in liebevoller, das heißt: katholischer Weise

— an die falschen Ansichten unserer Zuhörer heran, nicht als ihre Gegner,
sondern als Freunde, dann wird auch ihnen die Wahrheit, deren Prediger
wir sind — wenigstens imponieren. Also stramm katholisch! Einseitig katholisch,
wenn man will. Denn anders kann man gar nicht katholisch sein. Das heißt
natürlich nicht, daß wir alle Extratouren jener mitmachen, die kirchlicher sein wollen
als die Kirche, päpstlicher als der Papst und die sogar dem Hl. Geiste Vorwürfe
machen, wie einst die Apostel, als er nicht Feuer und Schwefel niederregneu lassen

wollte auf die bösen Samariter. Aber auch dann, wenn wir solche Erscheinungen,
solche scheinbaren Gegensätze in unserer Kirche mit unsern Schülern besprechen

— und sie lenken gerne unsere Aufmerksamkeit darauf — sollen wir immer mit
möglichster Schonung von der „andern" Richtung reden, ihre guten Absichten, ihr
Gutes überhaupt anerkennen und deuten; erst dann mögen wir auf die Schwächen

ihrer Position aufmerksam machen. Aber noch einmal: Beten wir nur mutig das

ganze, das ungeschwächte katholische Credo in unserer Religionsstunde, mögen die

Zuhörer heißen wie sie wollen! Und um Gotteswillen! keine Gegensätze konstru-
ieren, wo es sich nur um verschiedene Seiten der nämlichen Sache handelt. Leo
XIII., Piu s X. und Benedikt XV. beteten und hüteten das nämliche katho-
lische Credo. —

Und noch etwas, das ebenso wichtig ist, sollten wir Religionslehrer des 20.

Jahrhunderts haben. Wir müssen eine moderne Seele, eine Seele des 20.

Jahrhunderts haben. Nicht im schlimmen Sinne. Nicht so, daß wir alle Tor-
heiten dieser Zeit auch begangen haben müßten; nicht so, daß wir alle Niederlagen,
vor denen wir warnen, auch erlitten haben müßten. Aber so, daß der Religions-
lehrer innerlich mit dieser Welt in Berührung gekommen sein soll. Nicht als

Petrefakt muß er in seiner Zeit stehen und nicht als ein ewiger Inuàloi- tem-
x>ori8 neti. Er muß die Seele seiner Zeit kennen und die ganze Psychologie ihrer
Fehler und Torheiten, aber auch ihrer Tugenden. Nur dann wird er auch die

Seelen seiner 15—22-jährigen Buben und Mädels verstehen, nur dann wird er

Deuter ihres Lebens, ihr Führer sein können, Arzt für die Wunden der Zeit und
der Menschen in ihr. Beim Arzt ist ja immer nicht die Medizin die Hauptsache,

sondern das ist die Hauptsache, daß er die richtige Diagnose stellt, daß er den

Patienten, daß er die Seele und den Organismus gerade dieses Patienten kennt.

Und ein wenig gilt das auch bei unserem Fache!



352

Und um das zu sein und zu tun, um die jungen Leute in ihren Bedürfnissen

und ihren Schwächen, aber auch nach ihren guten Seiten zu kennen, um ihr Leben

religiös-sittlich zu verklären, um die Religion in ihr tägliches Leben hineinzuar-
beiten, müßten wir oft mit ihnen in Berührung kommen, müßten wir täglich um
sie sein, ihren Tag und ihren Abend, ihre Arbeit und ihre Erholung beobachten

können, müßten wir ihr Vorgesetzter sein, ihr Aufseher, ihr Präfekt vielleicht oder

ihr Rektor. Aber nicht ein Vorgesetzter, den man fürchtet und nur fürchtet, son-

dern einer, den man zwar auch fürchtet, aber noch mehr liebt und verehrt. Ihr
Freund müßten wir sein. Ich denke an ein Wort, das ich kürzlich las:
„Man gehorcht ja nur dem so recht, den man liebt."

Wir müßten eine moderne Seele haben; aber diese Seele müßte so gut
sein und so kindlich wie die von Meinrad Helmperger in Handel-Mazzettis gleich-

namigem Roman oder wie die von p. Basilius in Maurus Carnot's General
Demont. ^

Ja, es ist so. Wir Religionslehrer sollten die vollkommensten aller Lehrer
sein, die gescheitesten, die gelehrtesten von allen. Mit dem klarsten Kopfe sollten
wir ausgerüstet sein und mit dem wärmsten Herzen und der heiligsten Tugend
zugleich. Große Schweiger sollten wir sein um unsere Zuhörer reden zu lassen

und doch in jedem Buche Bescheid wissen und in jeder Sprache zu reden verstehen;

große Frager sollten wir sein, um alles, was an verschwiegensten Zweifeln und
Wünschen in der Seele unserer Schüler lebt, herauszulocken. Männer der ernsten

schweigsamen Wissenschaft sollten wir sein und doch wieder mit beiden Füßen mit-
ten im lauten Leben, mitten im fröhlichen, zappeligen Tage stehen; Hüter und
Deuter der heiligsten Bücher und ihrer Wissenschaft sollten wir sein und doch wie-
der recht oft diese Bücher einfach zuklappen und aus dem Vollen schöpfen, aus
der Fülle des warmen, frommen, religiösen Herzens.

Das fromme, warme Herz, das ist doch die Hauptsache. Auch wenn
wir brav wären, auch wenn wir gläubig den Modernisteneid schwuren, auch wenn
wir scharfsinnige Theologen und tiefsinnige Deuter des Lebens wären, wir hätten
aber dieses fromme, warme Herz nicht, dann bewerben wir uns um keine Religi-
onslehrerstelle! Warm katholisch muß der Religionslehrer in erster Linie sein,

Warmblutkatholik! „Wenn ich die Zungen der Menschen und Engel
redete und wenn ich alle Geheimnisse und alle Wissenschaft kenne, ich habe
aber die Liebe nicht, so bin ich wie tönendes Erz oder eine klingende Schelle."

Und wenn wir alles das getreulich befolgen, wir werden doch immer wieder
viele, viele Enttäuschungen erleben. Wird das unsere Flügel lähmen? Nein; denn

die Liebe erträgt alles, duldet alles, hofft alles, glaubt alles, die Liebe wird
nicht mutlos, findet immer wieder neue Mittel, die Liebe ist Optimistin; und die

Liebe und der Optimismus sind die Seele alles gesegneten Wirkens.')

') Jetzt haben wir unsern Kröpf geleert; nun habt ihr, meine Kritiker, das Wort!


	Noch einmal : wir Religionslehrer

