
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 2 (1916)

Heft: 22

Artikel: Unser Religionsunterricht und die Arbeitschule

Autor: Rogger, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-530005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-530005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


331

Gute Dienste leisten Aufschriften und Erklärungen, die von der Museums-
leitung den Kunstwerken beigegeben sind. Im historischen Museum in Bern z. B.
konnte ich beobachten, daß die Kunstgegenstände nicht nur betitelt sondern auch

mit den wichtigsten Erläuterungen und kunstgeschichtlichen Angaben versehen sind.

In den meisten Museen jedoch fehlen dem Lehrer, der zuversichtlich seine

Truppe anführt, diese praktischen Anhaltspunkte. Vielfach sind die Kunstwerke
nur mit einer Nummer, höchstens noch mit einer Aufschrift versehen, die den

dargestellten Gegenstand, die? Entstehungszeit. und den Meister bezeichnet. Alle
übrigen Ausschlüsse sind in einem gedruckten Führer nachzulesen. Mit diesem

Führer in der Hand durcheilt der Kunstbeflissene die Ausstellungssäle und gibt sich

die erdenklichste Mühe, Nummer für Nummer abzusuchen und dazu die gedruckte

Erklärung und ästhetische Bewertung nachzuschlagen. Das geht selten ohne bemü-
hende Verwechslungen, ohne Ermüdung und Überdruß ab. Aber der Lehrer, der
sich gewissenhaft auf die Führung seiner Schüler vorbereitet, wird sich dieser Pein-
lichen Anstrengung kaum entziehen können.

Noch viel besser wäre es freilich, wenn der Lehrer beim Besuch von heimi-
schen Kunstschöpfungen aus langjähriger Vertrautheit mit ihnen zu den Schülern
sprechen und jeder weitern Hilfsmittel entbehren könnte. Diese reife Kenntnis
religiöser und heimischer Kunst würde auch den Unterricht, namentlich in Fächern
literarischer Richtung, auf das glücklichste befruchten.

Besser, als jede mit noch so viel ästhetischem Feinsinn verfaßte Anleitung
wird es endlich der Lehrer, der zugleich Erzieher ist, verstehen, die Jugend auf
die sittlichen Werte hinzuweisen, die fast alle echten Kunstwerke enthalten. Han-
delt es sich um Schöpfungen kirchlicher Kunst, so vermögen seine beredten Worte
ihnen vor den Augen der Jugend vielleicht jene religiöse Weihe zurückzugeben, die

sie oft bei der Schaustellung in profaner Umgebung wenigstens zum Teil einbüßen.

Unser Religionsunterricht und die Arbeitschule
Von Seminardirektor L. Rogger, Hiykirch

Man denke nicht an Plastilina oder an Hobelbänke in unserem Religiolls-
zimmer! Nicht an neue Gebete und neue Syllogismen, die die Unterschrift unserer

jugendlichen Mystiker und Denker tragen. Man denke nicht einmal an eigene

Lehrübungen unserer Schüler. Man denke, wenn wir von Arbeitschule reden, ein-

fach an das Wort Schillers - „Was du ererbt von deinen Vätern ha st,

erwirb es, um es zu besitzen." Mit andern Worten- in unserm ganzen

Lehrgeschäfte müssen wir, noch viel mehr als bis dahin, die Schüler zur Selbst-

tätigkeit, zur Mitarbeit anhalten, za — in gewissem Sinne — die Hauptarbeit

ihnen überlassen. — Daß man nicht bloß mechanisch, gedächtnismäßig einen

fertigen Stoff den jungen Leuten einzudrillen habe, gehört seit Rousseau und Pesta-

lozzi zum Bestände auch des primitivsten pädagogischen und methodischen Wissens

und Könnens. Wir haben herrliche Fortschritte gemacht in Theorie ünd Praxis
des Schulgeschäftes. Aber wir sind doch wieder allzu gemütlich bei dem Gedanken



stehen geblieben, unsere Aufgabe bestehe bloß darin, einen vorgeschriebenen Stoff
möglichst klar, richtig und anschaulich vorzutragen, nachdem wir durch Zielangabe
und Analyse ihm die Wege zum Kopfe des Zuhörers geebnet hätten; er werde
dann nach den Gesetzen des menschlichen Denkens ohne weiteres, ohne besondere

Mitarbeit der Zuhörer, in ihrem Gedankenkreise Wurzel fassen, aufgehen und

hundertfältige Frucht bringen zu seiner Zeit. Der Hauptarbeiter beim Lehrgeschäft
sei der Leh rer; er sei der huldvoll Gebende; der Schüler sei der dankbar

Empfangende und nur der Empfangende. Einige geweckte Köpfe aber wollten bei
diesem Gedanken nicht ausruhen; sie gingen eine Station weiter. Und dann ver-
kündeten sie: der Lehrer solle eigentlich mehr nur der Vorarbeiter sein, der die
Arbeit der andern leitet, beobachtet, korrigiert, ihr Platz und Stunde anweist. Die
Arbeit müsse von den Schülern geleistet werden; sie sollen nicht nur die Em-
pfangenden sein, — das auch gelegentlich — aber mehr noch die Suchenden, die

Schaffenden. Nur dann werde der Stoff lebendiges Eigentum, nur dann werde

er fruchtbar fürs Leben, wenn das Bedürfnis nach ihm da war, als man ihn
empfing, wenn man möglichst selbsttätig ihn sich errungen habe.

Diese Gedanken, wie neu sie klingen mögen, sind schon 150 Jahre alt; ihr
Vater ist Rousseau. Man denke nur daran, wann und wie er seinen Emil lesen

lernen will.
Und man weiß viel Schwerwiegendes für diese Theorien vorzutragen. Die

Erfahrung, die mächtigste Streiterin für jede Idee, beweise es. Überall sei es so.

Von all dem Wissen, das uns die Mittelschule schenke, bleibe nur das über die

Examen hinaus in unserer Seele, bleibe nur das fruchtbar für das spätere Leben,

das wir selbständig uns erarbeitet hätten! Wie viele Fâcher, wo wir sogar Note
1 hatten, starben für immer für unsere Seele, sobald wir singend aus den Toren
des Gymnasiums hinausgeschritten waren und die Tore einer neuen Welt sich vor
uns geöffnet hatten! Weil wir nur aufnahmen, was der Lehrer uns bot und wie

er es uns bot und fein säuberlich zurechtlegte; weil wir die Freuden der eigenen

produktiven Arbeit nicht gekostet hatten. Nur jenem Fache und seiner Weisheit
räumen wir in unserm spätern Bücherschrank ein Plätzchen und im geräuschvollen

Stundenplan des Berufslebens ein stilles Stündchen ein, das es verstand, unsere

eigene Tätigkeit anzuregen, wo es uns gelang, etwas Eigenes zu schaffen. Nicht
der Lehrer war der beste, der mit uns die besten Noten herausschlug, der bei

den Prüfungen mit uns am herrlichsten glänzte, sondern jener, zu dessen Weisheit
wir auch später wieder zurückkehren, der es verstand in unserer Seele Anlagen,
Kräfte zum Leben zu erwecken und zu entwickeln. Und sind denn nicht
sogar auf den Hochschulen die Seminare, wo die Studenten arbeiten, die Haupt-
sache, und nicht die Vorträge, wo der Lehrer allein das Wort hat? Und sollten
diese Ideen nicht eigentliches und erstes Unterrichtsgesetz werden auch an unsern

Mittelschulen? Sogar in der Religionsstunde? Wenigstens einige Paragraphen
aus diesem Gesetze? Ist denn nicht jener apologetische Beweis der stärkste allen
Einreden gegenüber, den ich selber erdacht oder wenigstens für meine Geistesver-
fassung mir zurechtgelegt habe? Ist nicht jener Vorsatz der wirksamste, auf den ich

selber in einer klaren und braven Stunde gekommen bin? Werde ich nicht jener



333

Gefahr am sichersten ausweichen, die ich selber als solche erkannt habe, und jene

Tugend am freudigsten üben, deren Schönheit ich selber entdeckte? —

Aber bedeuten solche Reden nicht eine Sünde an der göttlichen Abstammung
unseres Faches und seines Stoffes? Ist es nicht unsere einzigartige Aufgabe,
dieses hl. Erbgut, das uns von oben gegeben ward, auf unsere Schüler weiterzu-
vererben? Soll denn unser unreifer Schüler selber finden, und erschaffen und er-
arbeiten, wozu die ganze Menschheit nicht fähig war, so daß ein Gott kommen

mußte, uns zu lehren, was Wahrheit, Pflicht und Gesetz, Tugend und Sünde sei?

Religionsunterricht und Arbeitschule? Darf ich diese zwei
Worte miteinander aussprechen? Protestiert mein geistlicher Kollege nicht dagegen?
Ja, in dem Sinne, daß ich, wenn ich meine Arbeit getan, auch den Schüler zur
Arbeit aufrufe, oder ihn freiwillig seine Zweifel und seine Bedenken vorbringen
lasse! Aber das braucht man uns nicht erst zu lehren, das taten wir schon lange!
Und jene Religionslehrer, die den Bibelspruch: „Dem Ochsen, der drischt, soll man
nicht das Maul verbinden" nicht kannten, die keinen Einwurf und keine frische

Zwischenfrage des Schülers duldeten, denen jeder Schüler als ein Ketzer oder

wenigstens als unlieber Ruhestörer galt, dem auch einmal etwas Eigenes in den

Sinn kam: jene Religionslehrer sind doch sicher ausgestorben. Ich kannte noch

solche; sie meinten es sehr gut und waren sehr brave Leute. Ihre Absicht war,
uns zur demütigen Unterwerfung unter die Wahrheit, uns zur Bescheidenheit, zur
hohen Tugend des Schweigens zu erziehen. — Sie ruhen im Frieden! Aber
unsere Tränen gelten nicht ihrer Methode, bloß ihrem guten Willen.

Religionsunterricht und Arbeitschule? Meinetwegen aber

nur so, daß wir durch beständige Kontrolle unserer Zuhörer, durch Verständnis-
fragen und andere kluge Mittel uns überzeugen, daß nicht nur die Ruhe und

Trägheit ihres Körpers, sondern auch die Lebendigkeit ihrer Seele bei uns ist.
Aber das ist auch nichts Neues, das konnten wir schon immer.

Religionsunterricht und Arbeitschule? Ja, so, daß ich die

Einwürfe meiner Schüler nicht selber widerlege, sondern diese Arbeit ihnen über-
lasse. Aber das war ja schon immer Brauch bei uns. Und eine ganz besondere

Feinheit noch dazu praktizierten wir: wir ließen den Einwurf des Zweiflers nicht

durch seine Mitschüler, sondern durch ihn selbst widerlegen. Warum? Würde er

von einem andern widerlegt, so wäre er der Besiegte; und er protestierte gegen
den Sieg des Gegners, wenn auch nicht mit Gründen des Kopfes, so doch mit
dem Herzen und dem ganzen Groll des Besiegten. Und dieses Herz und sein

Groll erfinden Gründe, vor denen die scharfsinnigste Logik kapitulieren muß.

Widerlegt er sich aber selber, dann ist er nicht nur, ja nicht mehr der Besiegte,
sondern der Sieger mit allen Hochgefühlen eines solchen; und ich darf es ihm
wohl auch sagen, daß er der Sieger ist.

Soweit ist mein geistlicher Kollege einverstanden.
Und wenn wir das alles taten und noch viel dazu, so daß sogar der alte

Sokrates seine Freude hatte an unserm Geschick, die Wahrheiten aus den Schülern
herauszulocken: wir hätten den Ideen der Arbeitsschulen noch nicht Genüge getan.
Wir müßten — und gerade im Religionsunterrichte dürften wir es — noch einen

Schritt weiter gehen. Nicht so weit wie jene Hypermodernen, die den Lehrer



334

ganz auf die Seite stellen oder ihn zum bloßen Hampelmann erniedrigen; die

meinen, das große Wort in der Schule hätten immer die Schüler; sie, das heißt

ihre Laune und Liebhaberei hätten Tag für Tag und Stunde für Stunde zu be-

stimmen, was durchgenommen, besprochen, verarbeitet werden solle. Nicht so weit
gehen wir. Aber einen gesunden Gedanken dürfen wir doch bei ihnen für unsere

Religionsstunde entlehnen. Den nämlich, daß wir in unsern Stunden — ich rede

jetzt besonders vom Religionsunterricht an Mittelschulen — so viel wie mög

lich von Problemen auszugehen hätten, die die Schüler selber stellten, daß un-
sere Stunden so viel wie möglich nur die Antwort wären auf die Fragen, die in
den Herzen und auf den Zungen der Schüler liegen. Das war ja überhaupt
einer unserer methodischen Hauptfehler, daß wir in unsern Stunden zu viel
arbeiteten, anstatt die Schüler arbeiten zu lassen; daß wir zu viel dachten,

redeten, bewiesen, anstatt unsere Schüler denken, reden, beweisen zu lassen.

Aber mit aller heuristischen Geschicklichkeit werden wir diese Schwäche unseres

Unterrichtes nicht überwinden, solange wir unsere Mittelschüler immer wieder

zwingen, für das nämliche Interesse zu haben, das uns interessant scheint. Freilich,
der zu behandelnde Gegenstand würde — in seinen Umrissen — zu Beginn der

Stunde vom Lehrer bestimmt. Er würde auch schon in eine bestimmte Absicht

hineingestellt. Dann aber hätten vorläufig die Schüler das Wort; sie berichteten,

was von diesem Gegenstande ihnen zu oberst und zu unterst im Herzen liege,

was sie schon Freundliches oder Feindliches gedacht oder gehört hätten darüber,
ohne ganz fertig zu werden damit. Jetzt weiß ich, was meine Schüler interessiert

an meinem Gegenstande, was ich also besonders zu besprechen habe daran, bei

was für Gedankengängen ich auf ihre Mitarbeit rechnen kann.

Ich kann diese Methode auch im Religionsunterrichte anwenden. Und ich

kann das hier besser als bei jedem andern Fache; weil meine Schüler ja das

Wesentliche des Stoffes schon kennen, mit seinen verschiedenen Seiten schon in
Berührung gekommen sind im Leben, schon ihre Erfahrung haben darin.

Ich nannte die Langeweile die leidige Begleiterin der Religionsstunde, die,
wie keine andere, in konzentrischen Kreisen ihr wissenschaftliches Gebäude aufzu-
richten gezwungen sei. Würde aber eine Besprechung im angeführten Sinne nicht
schon zu Beginn der Stunde diese Gefahr bannen? — Man sage nicht, eine solche

Diskussion fiele so mager aus, daß ich mit ihr und ihrem Resultate nichts an-
fangen könnte! Von feiten der Schüler vielleicht, ja. Aber der Lehrer ist auch

da; durch geschickte Fragen reizt er ihren Mut, weckt ihre Vorstellungen und ihr
Interesse. Liest ihre Ansichten von ihren Augen ab, deutet sie; aber immer so,

daß die ganze Besprechung das Werk der Schüler ist. Jetzt wird für die weitere
Stunde das Interesse da sein; die Schüler selber haben das Material beigebracht,
an dem ihr Eifer weiter arbeitet; tun res ngitur; um deine ureigene
Angelegenheit handelt es sich.

Ich darf aber auch diese Methode anwenden, ohne mich am Ernste meines

Faches zu versündigen. Auf der Mittelschulstufe handelt es sich nicht mehr so sehr

darum, den Stoff in streng systematischer Form noch einmal den jungen Leuten

einzuprägen; das hat der Katechismus ja schon mehr als einmal besorgt. Meine



335

Aufgabe ist mehr die, die Vorstellungen zu klären und zu vertiefen, den Stoff
in diene uenVerhältnissehineinzu st ellen, dieneue, reifere
Seele meiner Jungen, voll von neuen Freuden und Nöten,
von neuen Fragen undZweifeln, mit den alten heiligen
Wahrheiten und Forderungen auszusöhnen.

Einige Beispiele. Ich hätte das Sonntagsgebot zu behandeln:
Zuerst haben die Schüler das Wort, Ich helfe ihnen nur. „Gehen viele

Leute nicht in die Kirche? Heute mehr oder weniger als früher? Ist ein Unter-
schied zwischen Katholiken und Protestanten? Ist eine Beeinflussung möglich?
Wie viele gehen etwa nicht in deiner Gemeinde? In deiner Stadt?" Ich lasse

gemütlich ausrechnen; bin ich selber auch orientiert, so helfe ich mit. „Ist ein
Unterschied zwischen Stadt und Land Woher kommt er? Warum geht man
nicht in die Kirche Wer geht nicht? Wer geht fleißiger? Warum? Frauen!
Männer! Wem geht es leichter? Was folgt daraus? Was folgt nicht daraus?
Welche Zeiterscheinungen halten vom Kirchenbesuch ab? Warum geht man nicht

gern in die Kirche? Warum geht i h r oft nicht gern? Warum seid ihr schon nicht
gegangen? Als ihr das erste Mal nicht ginget?" Dann lasse ich die Be-
gründungen auf ihren Wert oder Unwert untersuchen. „Warum ist von einem

jungen Manne Respekt zu haben, — aus rein natürlichen Gründen — wenn er

hier gewissenhaft ist? Welche Charaktereigenschaften zeigt er? Für was bürgt
er? Was wirkt er für andere? Der katholische Mann und der Sonntagsgottes-
dienst! Frühmesse oder Hauptgottesdienst! Warum gehen viele nur in die Früh-
messe oder in eine Spätmesse? Verpflichtung des Sonntagsgebotes!
Gottesgebot! Kirchengebot! Schönheit des katholischen Sonntags!
Irgend eine ganz bestimmte Anwendung!"

Oder ich habe die G ottheit Ies u Ch risti zu beweisen! Wie kann

ich diese Stunden zu Arbeitstunden machen, und sie zugleich in den Dienst der

Lebenskunde stellen? Ich lese zu Beginn des Unterrichtes irgend eine oder mehrere

schöne Stellen vor über Christus — von Göthe meinetwegen oder andern Schrift-
stellern, die, gleich ihm, nicht an die Gottheit Jesu Christi glauben. Nicht zu dem

Zwecke, um diese Männer als Zeugen für Christus zu gebrauchen, sondern um
dann später zu zeigen, wie gerade solche „Christen" andere von Christus weg-
führen, Vorläufig aber lese ich einfach die Stellen ohne weiteren Kommentar!
Oder noch besser: ich lese irgend etwas „Christliches" oder „Religiöses" vor aus
einer ihnen bekannten Zeitschrift oder aus einer Zeitung, die mehrere von ihnen

vielleicht zu Hause zu lesen Gelegenheit haben; Zeitschriften oder Zeitungen, die

religiös, sogar christlich und auch für Katholiken geschrieben sein wollen, ohne
aber aus dem Boden der G o t t h e i t C h r i sti zu stehen. Ich lese daraus —
vorläufig ohne die Firma des Blattes zu nennen — irgend einen salbungsvollen

Weihnachts- oder Osterartikel. Dann lasse ich meine Studenten sich darüber aus-
sprechen. Man wird vielleicht voll des Lobes sein über die religiöse Wärme, über

den Schwung der Sprache, über den toleranten, alles in Liebe umfassenden Geist,
der durch die ergriffenen Zeilen weht. Ich gehe auf diesen Gedankengang ein,

führe sie aber nach und nach zu der Erwägnng, ob der Artikel nicht an der



336

Hauptfrage, die Christus selber immer wieder stellte, einfach vorübergehe:
„Was haltet ihr vom Menschensohn?" Ob irgend etwas Festes, Dogmatisches
darin sei? Oder ob dieses Christentum bloße Moral oder bloßes Symbol sei?

Konnte dieser Christus eine Religion gründen, die auftreten durste mit der An-
maßung, die allein wahre zu sein? Konnte dieser Christus uns erlösen? Oder

ist das eine veraltete Frage: Was ist Christus? Genügt nicht die andere,

mildere: Wie viel Schönes lehrte er uns? Wie viel Liebes tat er den Menschen?
Was hängt von der Beantwortung dieser Frage ab? Unser Kreuzzeichen! Warum?
Unsere Beicht! Warum? Unsere Messe! Warum? Unser Priestertum! Warum?
Unsere Pfarrkirche, Erbsünde, Himmel, Hölle, der ganze Katechismus! Warum?
usw. Wir müssen also Stellung nehmen zu dieser Frage. Wer für uns und zu
uns über Religion schreiben und reden will, der soll uns zuerst die Frage ohne
Umschweife beantworten: Was hälft du von Christus? Unsere große

religiöse Gefahr sei also welche? Daß man Christus rühmt, aber ihm die Krone
der Gottheit von der Stirne reißt. Diese schönen Worte über Christus führen
also nicht zu Christus und zum Christentum hin, sondern davon weg usw."

Die erste Stunde — vielleicht eine zweite — ging vorüber, ohne daß ich nur den

ersten landläufigen Beweis für die Gottheit Jesu Christi anbringen konnte. Aber
wenn es mir gelang, die Frage überhaupt in das Interesse meiner Zuhörer hinein-
zustellen, die ganze Wucht dieser Frage an sie heranzubringen, dann habe ich den

positiven Beweisen, die wir in der nächsten Stunde aus der uns bekannten Bibl.
Geschichte miteinander konstruieren, nicht nur vor gearbeitet, sondern sie schon

mehr als zur Hälfte selber erarbeitet! Wieder gilt jetzt das Wort: tun re8 sßitur;
um deine Sache, deine heiligste Sache handelt es sich. Und ich habe — wenn
ich nicht schon heute mehr erreichen will — wenigstens das erreicht, daß man in
Zukunft seine Zeitungen und Zeitschriften und Bücher mit schärferer Brille, mit
kritischerer Seele liest.

Ein drittes Mal sollen wir von den Werken der Barmherzigkeit reden: „
Die Hungrigen speisen... die Gefangenen erlösen..." Ohne uns mit deren

Aufzählung lange abzuquälen, kommen wir ganz ungezwuügen auf den „Verein
für entlassene Sträflinge". „Warum der und der zum Sträfling wurde?" „Man
sollte bei jedem Verbrecherschicksal über diese Frage nachdenken." „Vielleicht hatte
er keinen Freund, der ihn warnte, der ihm Schutzengel war." „Vor jedem Zucht-
Häusler nehme ich den Hut ab," sagte einst ein großer Mann. Warum? „Ich,
wir alle, die ganze Gesellschaft sind schuld an den Verbrechen; wenn wir den

andern ein besseres Beispiel gegeben hätten, wenn wir sie gehalten hätten, wären
sie nicht zu Verbrechern geworden." „Wie können wir nachher wenigstens noch,

wenn sie aus dem Gefängnis entlassen sind, Schutzengel werden an ihnen?" usw.
Und dann reden wir vom „Vinzenzvereine" und dem sehr ergiebigen Thema:
„wir — wir Lehrer -- und der Vinzenzverein". Eine zufällige Bemerkung führt
uns zu andern, auf allgemein- humanitärer Grundlage ruhenden Wohltätigkeits-
Veranstaltungen. Dieses wieder regt uns an, die wichtige Frage der natürlichen
und übernatürlichen Motivierung unserer Handlungen zu besprechen usw. Und
wieder ist eine Stunde vorüber; wir sind nicht 5 Zeilen weiter gekommen im



Buche, wir haben für das Examen nichts getan, nicht einmal daran gedacht; und

doch: wir haben gearbeitet, für das Leben gearbeitet; und doch: es war
eine gesegnete Stunde. Der, den ich am Anfange der Stunde aufgerufen
habe, steht noch; neben ihm 5 oder mehr andere, die besonders regen Anteil an
der Besprechung nehmen, und die Regsamkeit und die leuchtenden Augen aller

übrigen dazu versichern es mir: diese Stunde war nicht umsonst; sie wird Früchte

tragen.
Freilich solche Stunden können nicht nach einem vorher genau festgelegten

Plane kommandiert werden. Sie kommen ganz sicher nicht, wenn wir an die

Prüfung denken, oder wenn der Inspektor auf Besuch ist. Sie hangen viel von
der Gunst des Augenblicks ab; sie müssen aus der Stimmung herauswachsen;
nein, der Lehrer sollte es verstehen, jedesmal die richtige Stimmung zu wecken,

oder, wenn sie durch die jugendlichen Herzen geht, sie zu spüren und sie dann

auszunützen. Oder soll ich, wenn das Schicksal mir eine solche Stunde schenkt

und der Heilige Geist sie mir segnen will, soll ich dann vom toten Buche, das

neben mir liegt oder von der Sorge für eine Prüfung oder von der Liebe zum
Buchstaben der Methodik mich davon abhalten lassen, sie zu nützen? Nein, und

dreimal nein!

Bücherschau.
Die Schule an der Sonne, v. Dr. August Rollier, in Leysin. Mit einem

Vorwort von Bundesrat Hoffmann. Bern, Verlag von A. Franke 1916.

Dr. August Rollier hat im bekannten waadtländischen Kurort Leysin eine

Schule eröffnet für schwächliche Kinder, speziell für solche, die lungenleidend sind.

Der Kernpunkt der BeHandlungsweise bildet die „Sonnenkur" oder die „Helio-
Therapie". Die Anlage, die äußere Organisation gleicht den Landerziehungsheimen.
Der Unterricht findet Sommer und Winter möglichst im Freien statt. Die Kinder

tragen als Bekleidung nur Sandalen, Badhosen und Schutzhut. Das wird „manches
Vorurteil" auslösen, meint der Verfasser. Die ganze Veranstaltung muß vom
heilpädagogischen Standpunkt aus beurteilt werden. An der Landesausstellung in
Bern waren Darstellungen zu sehen, die geradezu wunderbare Heilerfolge der

Helio-Therapie demonstrierten. Auch die Kriegschirurgie hat sich das Verfahren
mit sehr gutem Erfolg angeeignet. Es läßt sich nicht leugnen, daß die Sonne

gewaltige Heilkräfte besitzt und darum ist es durchaus zweckmäßig, sie in den

Dienst der Heilerziehung zu stellen. Die katholische Moral wird also das Ver-
fahren nicht unbedingt verurteilen können; dagegen ist wohl zu beachten, daß ihr
die Seelsorge höher steht als die Leibespflege. Wenn der Verfasser meint, es

sollte dazu kommen, daß auch die öffentliche Schule „an der Sonne" gehalten

werde, so ist dagegen Protest zu erheben. Wir haben wahrlich Nacktkult''genug;
kann man doch kaum mehr einen Spaziergang machen, ohne auf Schritt und

Tritt auf nackte und halbnackte Weiber und Männer zu stoßen. Solche (Sonder-
maßnahmen (Heliotherapies gehören nicht an die Öffentlichkeit. Dagegen ist freilich
zu betonen, daß unsere Jugend tatsächlich zu wenig Sonne hat, darum vielfach


	Unser Religionsunterricht und die Arbeitschule

