
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 1 (1915)

Heft: 31

Artikel: Alte Seelenlehre und moderne Psychologie [Schluss]

Autor: Bessmer, Julius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-535590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-535590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^478^

ihr gesamtes Leben wirklich und energisch bestimmt so gehalten, wie es christlicher

Sittlichkeit entspricht, was dagegen, werde bestimmt ausgeschieden, abgewiesen,

ferngehalten. Seien wir doch nie furchtsam, keine blöden Gassen- und Gesellschafts-

menschen verkehrter Mode, Edel, rein und taktvoll in schöner Form aus christ-

lichem Sinn und Gottesgeist hat sich nie zu scheuen. So leben wir und so er-

ziehen wir, damit wir die erlösende und erhaltende Segenskraft des Herrn an der

heutigen Menschheit werden, die wir aber nie schlimmer beurteilen dürfen, als

sie verdient.
Und da bedarf gerade die sittliche Erziehung des gemeinsamen, tatkräftigen

Vorgehens durch den Erziehungsverein und mit ihm, Die praktischen Fragen, die

Stellungnahme gegen Ansichten, Moden, Gefahren, Vorgehen anderer usw. fordern
ernste gemeinsame Besprechung, Klarstellung, strammes Zusammengehen, Nur so

wird Namhaftes und Solides erreicht, überhaupt etwas erreicht. Hier hat der

katholische Erziehungsverein eine der wichtigsten, vielverzweigten, notwendigsten
wie schwierigen Aufgaben. Da müssen wir als Katholiken pflichtgemäß voran sein.

Seien wir sicher, die große Gegenwart ruft uns für eine große Zukunft, der

wir nur mit ernst gemeinsamem Handeln und Wirken und mit sittlich unver-
dorbener, reiner und darum starker Jugend gewachsen sind.

Alte Seelenlehre und moderne Psychologie.
Grundsätzliches zu Baumgartners Psychologie oder Seelenlehre. *)

(Schluß

4. Soll eine pädagogische Psychologie ihrer wesentlichen Aufgabe gerecht

werden „Lehramtskandidaten und Lehrer in die Kenntnis der psychologischen Wahr-
heiten mit Berücksichtigung ihres verantwortungsvollen Amtes" einzuführen (Vor-
wort S. VII), so muß sie der Darstellung des geistigen Erkennens und des geistigen

Begehrens, als dem wichtigsten Erziehungsmaterial und den höchsten natürlichen
Erziehungsfaktoren, die gebührende Stelle einräumen. Das ist in der Neuauflage
von Baumgartners Schrift geschehen. Begriffsbildung, Urteils- und Schlußbildung
sind schön und gründlich behandelt. Wissen und Glauben, Ideen und Ideale,
Selbstbewußtsein und Gewissen sind Paragraphen, die in ihren klaren geschlossenen

Gedankengängen ganz anders trostreich lauten, als die verschwommenen, sinn- und

herzlosen Ausführungen von Ebbinghaus-Dürr über Religion, Kunst und Sitt-
lichkeit.

Klar und deutlich grenzt der Bearbeiter die Verstandesbegriffe, denen im

wahrsten Sinne des Wortes Allgemeinheit eignet, ab gegen die Sinnes- und

Phantasievorstellungen die immer etwas ganz Bestimmtes, Konkretes darstellen.
Der Ausdruck „Allgemeinvorstellungen des Verstandes", der neben dem Ausdruck

.Begriffe" auftritt, kann also im Texte nicht mißverstanden werden. Nicht den

sinnlichen Vorstellungen wird Allgemeinheit zugeschrieben, sondern den geistigen

Begriffen. Behaupten wollen, es gebe keine geistige wahrhaft allgemeingültige
Vorstellungen, d. h. keine geistigen Gedankenbilder z. B. von Dreieck, Winkel, von



der Zahl u' s. w. würde jede Mathematik, jede Wissenschaft, ja jeden geistigen Ver-
kehr unmöglich machen. Mit vollem Recht betont der Bearbeiter diese Allgemein-
heit der Begriffe; ohne sie läßt sich der menschliche Begriff überhaupt nicht ver-
stehen, noch weniger seine Funktion in den Urteilen und im Schlußverfahren.
Eine bloße Phänomenologie auf Grund momentaner Introspektion wird uns nie
das Wesen des Begriffes aufzeigen. Viele moderne Psychologen vertreten noch
immer die Lehre des Sensismus, der keinen wesentlichen Unterschied zwischen den

sinnlichen Vorstellungen und den Begriffen anerkennt. Die Begriffe sind ihnen
bloß verschwommene, abgeblaßte Vorstellungen. Die Tatsachen, daß sich in den

letzten Jahrzehnten selbst innerhalb der experimentellen Psychologie eine Wandlung
vollzieht und daß viele Experimentalpsychologen von Fach es offen aussprechen,
begriffliches Denken sei etwas ganz Eigenartiges und lasse sich nicht auf an-
schauliche Vorstellungen irgend welcher Art zurückführen, möchte man am liebsten
ignorieren. So ist es nicht zu verwundern, daß jenen, die bei Vertretern des

Sensismus in die Schule gegangen, die Lehre vom geistigen Erkennen wie eine
Kunde aus alter längst überlebter Welt vorkommt. Aber nicht diese Lehre ist ver-
altet, sie bleibt ewig neu wie jede Wahrheit. Veraltet ist vielmehr der sensistische

Nominalismus, der seine Verwandtschaft mit Irrtümern, die beim ausgehenden
Mittelalter umliefen, vergessen hat.

Die Einheit, welche sich im Begehren und Streben des Menschen, namentlich
im Gefühls- und Triebleben kundgibt, hat den Verfasser dazu geführt, sinnliches
und geistiges Streben in dem Hauptstück „Das Strebevermögen" gemeinsam zu be-

handeln. Praktisch mag das manche Vorteile bieten. Vom Standpunkt des tiefern
intellektuellen Verständnisses wäre vielleicht eine getrennte Darstellung doch vorzu-
ziehen. Uebrigens ist alles aufgeboten, um einer Verwischung der Eigenart der
beiden Begehren vorzubeugen. S. 71 heißt es sehr klar und bestimmt: „Begehren
und Streben sind notwendige Folge des Erkennens. Eben deswegen muß der

Mensch ein sinnliches und ein geistiges Begehrungs- und Strebevermögen besitzen,

wie er ein sinnliches und geistiges Erkenntnisvermögen hat." Bei den Gefühlen
und Affekten und bei den Neigungen und Trieben, werden die beiden Komponenten
wieder klar geschieden. Es gibt geistige Gefühle und geistige Triebe neben sinn-
lichen Gefühlen und sinnlichen Trieben (S. 74 und 85 f). Auf die geistigen
Gefühle, die spontanen Regungen des geistigen Begehrens kommt der Verfasser
wieder zurück (S. 93 f) bei den Tätigkeiten, welche der freien Willensentscheidung
voraufgehen und sie vorbereiten. Er macht dort eine Reihe trefflicher Bemerkungen,
die aller Beachtung wert sind. Mit vollem Recht werden übrigens die Gefühle
als Aeußerungen des Strebevermögens aufgefaßt und nicht als eine zwischen Er-
kennen und Begehren liegende Sondererscheinung- betrachtet. Erfreulicherweise
kommt neben andern Einteilungen auch die scholastische Unterscheidung der kon-

kupisziblen und irasziblen Gefühle und deren Untergruppierung zu ihrem Recht.

Besondere Sorgfalt ist der Darstellung „Vom freien Willen" zugewandt.
Die menschliche Willensfreiheit wird genau definiert, gründlich bewiesen und gegen
die Angriffe des Determinismus siegreich verteidigt. Wenn man auf die Willens-
freiheit zu sprechen kommt, verlieren die Vertreter einer sensistisch gerichteten mo-



480

dernen Seelenlehre ganz ihre wissenschaftliche Ruhe. Mit ein paar Gewaltsprüchen
von wissenschaftlich allein berechtigter Auffassung, von durchgehend geschlossener

Naturkausalität, von absoluter Notwendigkeit bei jeder Ursächlichkeit wollen sie den

Leser über die versuchte Erschleichung eines Beweises hinwegtäuschen. Ein geradezu

klassisches Beispiel bietet die vom verstorbenen Professor Dürr (Bern) besorgte

vierte Auflage von Ebbiughaus, Abriß der Psychologie Leipzig l912. Daher kann

es auch nicht verwundern, wenn Lehrer, die auf Wundt und Ebbinghaus schwören,

recht ungehalten werden, sobald man sie auf die bedenklichen aber unleugbaren
Folgerungen hinweist und etwa wie Baumgartner sagt, Preisgabe der Ansicht von
der Willensfreiheit bedeute „Aufhebung der ganzen sittlichen Würde des Menschen".

Indessen Tatsachen sind Tatsachen und Logik bleibt Logik. Der Determinismus
macht den Menschen zur Maschine, vielleicht zu einer psychischen Maschine, aber

doch zu einer Maschine, in welcher unter dem Anstoß von außen alles mit be-

stimmtcr unabänderlicher Notwendigkeit verläuft. Maschinen aber haben keine

sittliche Würde.
5. Neuere Psychologen, die nicht auf dem Boden des Christentums stehen,

wollen alle tieferen, sogenannten metaphysischen Fragen aus der Seelenlehre aus-

schalten und diese als einen bloßen Zweig der Naturwissenschaft betrachten. So

entsteht eine Seelenlehre ohne Seele und diese bedeutet vielfach nicht etwa ein

bloßes Absehen von allen Fragen über Wesen und Eigenschaften der Seele, sondern
eine einfache Läugnung der Menschenseele.

Der Lehrer und Erzieher aber muß wissen, ob es eine Seele gibt, er muß

ihre Eigenschaften und ihr Wesen kennen, soweit es angeht tiefer eindringen in
die Art und Weise, wie sich das Wechselverhältnis von Seele und Körper gestaltet,

erfahren, was die Vernunft über das Los der Seele nach dem Tode des Leibes

zu sagen weiß. Erst die Antwort auf diese Fragen gibt der Seelenlehre ihre
wahre Weihe, zeigt ihre Wichtigkeit und Größe, erst sie macht die Psychologie ge-

eignet zur Grundlage der Erziehung zu dienen. Jeder christliche Lehrer wird
daher dankbar dafür sein, daß Baumgartners pädagogische Psychologie im letzten

Abschnitt das Wesen der menschlichen Seele, das Verhältnis von Leib und Seele,

und die aus der geistigen Seele resultierende Würde des Menschen bespricht. Diese

Fragen sind mit Grund an den Schluß gestellt. Denn erst auf dem Boden des

Tatsachenmaterials lassen sie sich gründlich lösen. Substantiality, Geistigkeit und

Unsterblichkeit werden mit Vernunftgründen erwiesen. Die geistige und deshalb

unsterbliche Seele erscheint zugleich als die Wesensform des menschlichen Leibes,
welche erst den Menschen zum Menschen macht. Sie ist das eine belebende,

Empfindung und Begehren spendende, denkende und wollende Prinzip im Men-
schen. Die Würde des Menschen beruht in seiner geistigen unsterblichen Seele.

Unsterbliche Seelen zu führen und erziehen ist das erhabene, verantwortungsvolle
aber auch segensreiche Amt jedes Lehrers, der für die ihm anvertrauten Kinder
etwas mehr sein will, als ein bloßer Vermittler einiger für dieses irdische Leben

nützlicher Kenntnisse.
Aber gerade gegen eine mit der christlichen Lehre irgendwie verträgliche

Lösung solcher Fragen richtet sich am allermeisten die Abneigung und der Zorn



481

der ungläubigen Philosophie unserer Tage. Der Unglaube möchte mit aller Ge-
walt in den Lehrerkreisen und auch in den katholischen Seminarien das Bürger-
recht und sogar die Alleinherrschaft erobern für die Seelenlehre ohne Seele, für
die Modetheorien der bloßen Aktualitätslehre und des psychophysischen Parallelis-
mus. Dafür ein Wort, das leider aus schweizerischen Lehrerkreisen stammt. Es
versucht ein Werk über pädagogische Psychologie im christlichen Sinne mit dem

billigen und hohlen Spott abzutun: „Der Verfasser glaubt noch an die Sub-
stantialität der Seele und versucht dies gar mit Hilfe der Logik zu beweisen; das

Kapitel über die Unsterblichkeit der Seele würde jedem Handbuch für Spiritismus
zur Zierde gereichen." Also die Lehrerwelt soll nichts mehr zu hören bekommen

von einer substantiellen, geistigen unsterblichen Seele. Und natürlich die liebe
Kinderwelt erst recht nichts! Nun die Wahrheit hat noch ein Recht an der lieben
Sonne und mit Phrasen schafft man sie nicht aus der Welt. Die Empfindungen,
die Vorstellungen, die Erinnerungen, die Gedanken, Wünsche und Begierden, das

geistige Schaffen und Wollen fliegen doch nicht in der Luft herum. Es muß ein

substantieller Träger dasein, der sie erzeugt und trägt. Das Nervensystem ist es

nicht; das allein vermag nicht einmal ein einfachstes Empfindungselement zu er-

zeugen, geschweige denn, daß es Ursache und Träger von Denken und Wollen sein
kann. Da also auch der höchst organisierte Stoff zur Erklärung des seelischen

Lebens nicht genügt, muß man wohl oder übel so ein Ding wie eine substantielle
Seele annehmen. Jener Kritiker hat sehr übel dran getan, darüber zu spotten,
daß man sich für die substantielle Seele auf die Logik berufe. Er hat sich selbst

das Urteil gesprochen. Wer imstande ist, sich ein Leben zu denken, das niemand

lebt, Gedanken, die niemand denkt, einen Traum, den niemand träumt, der kann

freilich die Annahme einer substantiellen Seele missen. Er verzichtet ja von vorne-
herein auf jedes vernünftige Denken. Der Unglaube aber soll nicht erwarten, daß

er durch solch armselige Waffen den Sieg erringt. Es gibt, wie der heutige Krieg
alle Tage lehrt, ein Siegesgeschrei, das nur schlecht die eigene Niederlage zu über-
tönen sucht. Die Wahrheit allein wird schließlich die Walstatt der Geisteskämpfe

behaupten. Die katholische Schweizerschule aber wird dem Herausgeber der Neu-
aufläge von Baumgartners Seelenlehre Dank wissen, daß er so mannhaft für die

christliche Philosophie eingetreten ist. Er braucht sich über das Jnferioritätsge-
schrei nicht zu grämen. Wohl mögen andere Werke mehr an interessanten Einzel-
heiten aus dem Gebiete des sinnlichen Lebens bieten. Was aber jene psycho-

logischen Wahrheiten betrifft, welche den Untergrund von Erziehung und Unterricht
bilden müssen, übertrifft Baumgartners kleine Seelenlehre manche hochmoderne

Schrift über Psychologie durch Reichtum, Gediegenheit und Brauchbarkeit des

Stoffes. Selbst der Fachpsychologe wird manchen nützlichen Wink in dieser kleinen

Einführung in die Seelenlehre finden.
6. Ein sächsischer Kritiker stößt sich gar sehr an zwei in seinen Augen be-

deutenden didaktischen Mängeln. Er hält es offenbar für sehr inferior, daß eine

pädagogische Seelenlehre biblische Erzählungen und Gleichnisse zum Ausgangspunkt
psychologischer Erörterungen macht. Allein die biblische Geschichte ist dem an-
gehenden Lehrer von frühester Jugend an vertraut und er wird und muß sie später



482

so oft im Unterricht verwenden. Da sie nun eine Fülle psychologischen Stoffes in
sich birgt, können biblische Erzählungen und Gleichnisse doch ebensowohl zur An-
knüpfung und Erläuterung psychologischer Wahrheiten benutzt werden, wie irgend
eine Stelle aus einem Drama, einem Epos oder einem lyrischen Gedichte, Sie
sollen nicht Quellen der „Deduktion" oder gar Beweismomente sein, wie jener
Kritiker irriger Weise voraussetzt. Auch die Wiederholungssragen am Schluß des

Werkes erregen das höchste Mißfallen des sächsischen Psychologen und Pädagogen,
Referent glaubt jedoch nicht, daß unsere schweizerischen Lehramtskandidaten sich

durch Wiederholungsfragen im mindesten in ihrer Ehre gekränkt fühlen. Recht

benützt, sind sie ja vortrefflich geeignet, das letzte Studium vor dem Examen be-

deutend zu erleichtern.

Im Hintergrunde solcher sonst scheinbar geringer Meinungsverschiedenheiten
bergen sich oft prinzipielle Gegensätze in der Ausfassung vom Lehrerberufe, seinen

Aufgaben, seinen Zielen. Der katholische Lehrer wird seine wahre Größe und
seinen unverlierbaren Adel immer in der Aufgabe erblicken, Kinderseelen so zu
lenken und zu bilden, daß sie später den Weg der Pflicht durchs Leben wandeln
und ihr ewiges Ziel erreichen. Wer diese unvergleichlich hehre Aufgabe aus den

Augen verliert, wird sich andere Aufgaben und andere Anforderungen stellen. Das
wahre Glück des christlichen Lehrerberufes wird er nie kosten, auch wenn er alle

Wissenschaften sich aneignen könnte und die Ehrung akademischer Titel ihm zu
teil würde.

St Jgnatiuskolleg Valkenburg, Holland. Julius Beßmer, 8. 4.

Aus unsern Schulberichten.
(Nach der Reihenfolge der Zusendung besprochen.)

KoUeginm Kt. Fidetts, Ktans. Jahresbericht 1 9 1 4'1 5.

Im Vorkurs, in den 6 Gymnasial- und 2 Lyzealklassen erteilten 18 Professoren

Unterricht an 208 Schüler, wovon 24 Externe. Beiläufig 30 Schüler standen zeit-
weise im Militärdienst. —Am 14. Februar fand eine Theodosiusfeier statt,
bei der Reden, Gedichte und musikalische Stücke zum Vortrag kamen. — 12 Abi-
turienten erhielten das Reifezeugnis; einige von diesen, in Rücksicht auf ihren
Militärdienst, auf Grund früherer Klassenzeugnisse, — Die kunsthistorische Samm-
lung wurde, dank dem regen Sammeleifer ihres KustoS vr, Magnus Künzle,
der im Mai das 25jährige Jubiläum seiner Priester- und Lehrtätigkeit beging,
durch zahlreiche Schenkungen bereichert.

Töchtcrpenstonat «nd Lehrerinnen Seminar Heiligkrenx» Cham (Kt.
Zug). Jahresbericht 1914/15.
Der vorliegende Jahresbericht ist der 33. der Anstalt. „Die Zahl der Schü-

lerinnen war allerdings etwas beschränkt, weil uns die Töchter aus Deutschland
und Oesterreich fast gänzlich wegblieben. Gleichwohl zählte das Institut im ver-
flossenen Jahr 114 Zöglinge und zwar 99 Schweizerinnen und 15 Ausländerinnen."

Im verflossenen Schuljahr standen umgebaute, zum Teil ganz neue Schulräum-


	Alte Seelenlehre und moderne Psychologie [Schluss]

