
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 1 (1915)

Heft: 27

Artikel: Einiges über Kultur und Dichter der Vergangenheit

Autor: Biroll, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


418

das Herz, das Gewissen bilde, erhebe, erleuchte, kräftige und heilige. Das bestätigt
uns kein Geringerer als Peter Rosegger in seinein „Waldschulmeister". Da heißt
es: „lassen wir die kleinen Herzen sich stärken und erwärmen am Gottesglauben;
denn sie werden diese Stärke und diese Wärme brauchen können, wenn einst manches

um sie zusammenstürzt und kalt wird. Der Gottesglauben wird sich verwandeln
und vergeistigen. Legst du aber in das wachsende Gemüt den Gottesglauben nicht,
so wird in dem Erwachsenen der Glaube an das Göttliche, das Ideale nicht Raum
finden. Wer einmal init ganzem Herzen vor dem Kreuze gebetet hat, der wird
des Bildes von der Liebe und Aufopferung nicht mehr los. Wer einmal ge-

schwärmt hat im süßen Kultus der Mutter Gottes, wer geschauert hat vor der

Auferstehung der Toten und der ewigen Glorie im Himmel, der, meine ich, muß

für alle Zeit gefeit sein gegen den Dämon der Verneinung und unerschütterlich
glauben an den endlichen Sieg des Guten und Schönen." So will also selbst

Rosegger Religion und Gottesglauben im Herzen des Kindes, also Religion als
Mittel des Unterrichtes betrachtet wissen. (Schluß folgt.)

Einiges über Kultur und Dichter der Vergangenheit.
Von Gertrud Biroll, Seminarlehrerin, Altstätten.*)

Da die „Schweizer-Schule" natürlich allen offen steht, die das hohe Bestreben
haben zu arbeiten „für den Schutz und für die Verbreitung der Wahrheit und
der christlichen Grundsätze" wie die Verfasserin der nachfolgenden Studie in einem
Briefe sich ausdrückt, bringen wir die uns freundlichst zugestellte Arbeit zum
Drucke, ohne uns jedoch persönlich mit allem und jedem einverstanden zu erklären.
Wir haben um so weniger ein Recht diesen Aufsatz zurückzuweisen, als offenbar
seine Lanze gegen einen Artikel in Nummer 1 dieses Blattes gerichtet ist. Der
Grundgedanke der nachfolgenden Auseinandersetzungen ist uns schon einmal auf
anderem Wege nahe gelegt worden, und dies gewiß in ganz gutmeinendem Sinne,
wie wir gerne anerkennen. Hingegen erlauben wir uns in nächster Nummer eine
Arbeit einer kath. Seminarlehrerin zu bringen, die ebenfalls dieses Thema be-
handelt und längst vor dem Eingang dieser vorliegenden, ohne alles Vorurteil und
ohne jede Beeinflussung unsererseits, als Konferenzarbeit geschrieben worden ist.
Wir erachten es als ein Gebot der Ritterlichkeit, das kleine literarifche Turnier
vorerst den Damen zu überlassen und nicht gleich die „erzbeschienten Achäer" zum
Mitkampfe aufzufordern. D. Sch.

Glaubenstreu und glaubensinnig hatte sich das Volk in der großen Zeit des

Mittelalters der Autorität Gottes ergeben. Nicht nagte der Zweifel in seiner
Seele über die Wahrheiten, die Satzungen unserer heiligen katholischen Kirche.
Die scholastische Wissenschaft und die Kunst wetteiferten im Dienste der einzig
wahren Kirche. Seit der Reformation war es anders geworden. Die Autorität
des Höchsten war in tausend und tausend unsterblichen Seelen untergraben. Der

Mensch schuf sich seinen Glaubensinhalt und seine Sittengesetze selbst, oft im heid-

nischen Altertum die Menschheitsideale suchend. — Die nationale Größe war ihrer

') Für einige Ratschläge von geistlicher Seite betreffs dieser Arbeit bin ich zu besonderem
Dank verpflichtet.



419

letzten, einzig unverwüstlichen Stütze beraubt, des Glaubens. Da erscholl der Ruf:
Habsburg soll gebrochen werden! Nur der Glaube hätte die längst gelockerten
Bande zwischen den Fürsten wieder enger zu knüpfen vermocht. Und nun? Nun
brach der dreißigjährige Krieg mit seinem unermeßlichen Verhängnis herein.

Fluten fremder Kriegsvölker wälzten sich über die deutschen Gaue und vernichteten,
was jahrhundertelanger Fleiß der heimischen Scholle abgerungen, vernichteten
Dörfer und Städte. Und was noch von größerer Tragweite ist „erschütterte er"
nach bekanntem Zeugnis „Sitte und Bildung im deutschen Volke in wahrhaft
erschreckender Weise. Raub, Mord und Brand bezeichneten den Weg, auf dem er

seinen Umzug in Deutschland hielt; Gottvergessenheit und fast tierische Roheit
zogen als erstickender Qualm hinter der Kriegsfackel her und blieben für lange

Zeit wie ein geistiger Nebel über den heimgesuchten Gauen liegen." Zur Ruine
war die einstige Größe geworden. Konnte sich neues christlich-deutsches Leben

aus ihr erheben? Nein! Fremde führten diesen Krieg auf deutschem Boden;
Fremde saßen zu Gericht über des deutschen Volkes innere Händel; Fremde teilten
sich in dessen Besitz; Fremde diktierten den Frieden. Vom Westen wurde die Nation
abhängig, von jenem Frankreich, von dem aus der Absolutismus Ludwig XIV.
allem den Geist der Servilität einflößte. Wo ist nun die einstige deutsche Größe,
wie wir sie bewunderten unter den erlauchten Kaisern des Mittelalters. Die
Lieder ihrer Heldentaten, tönen sie nicht wie Elegien aus einer andern Welt herüber!

Und Frankreich Gewaltig wuchs dessen merkantile Bedeutung und militärische
Kraft unter Colbert, Louvois, Vauban, Turenne, Condö, den

berühmten Ministern und Feldherren Ludwig XIV. Dieser war auch die Sonne,
in deren Licht unsterbliche Dichter und Redner groß wurden: Corneille, R aeine,
die großen Tragiker, Molière, der geistreiche Satyriker, Fènölon, der tief-
sinnige Epiker, und Bossuet, dessen Reden an Glanz der Rhetorik denen der

alten Griechen und Römer ebenbürtig, als katholisch aber an innerer Geistesgröße,

an bildender und sittigender Kraft jenen unendlich überlegen waren. Alle diese

katholischen Größen schufen viel Gutes; in den Herzen vieler triumphierte die

Tugend. Aber leider nicht in allen, besonders nicht überall im Adel, der sich im

Weltgeist schmeichelte. Wie einst im „goldenen Zeitalter des Augustus" für das

Römerreich, so lag hier in der Glanzzeit Ludwigs XIV. für Frankreich und für
das ihm zu Füßen kauernde Mitteleuropa der Keim der Zerstörung. Der Ab-
solutismus hatte das sogenannte gemeine Volk aller Rechte beraubt und scharfe

Grenzen gezogen zwischen ihm und den höhern priviligierten Gesellschaftsklassen.

Und diese, voran der königliche Hof, verschlangen unermeßliche Summen durch

Luxus und Wohlleben. Die finanziellen Staatsschulden und die sittlichen Aerger-
nisse wuchsen entsetzlich. Die Sittenlosigkeit wurde fast zum Charakteristikum nicht
des Volkes, sondern der tonangebenden, höheren Kreise. Mit dem Laster war
naturgemäß auch der Unglaube gegeben. Denn wie ließe sich gläubige Furcht vor
einem ewigen, unendlich vollkommenen Richter und ein lasterhaftes Leben auf die

Dauer vereinigen! Es war damals, wie Fäßler in seiner Kirchengefchichte sagt

„ein systematischer Unglaube", welcher unter dem Namen der Philosophie, im 17.

Jahrhundert von England ausgegangen, unter solchen Umständen in Frankreich



420

günstigen Boden fand. „Diese angebliche Philosophie trat mit dem bittersten Haß

gegen alles positive Christentum auf, brauchte Spott und Verleumdung als ihre
furchtbarsten Waffen, nährte durch schlüpfrige Romane die Sittenlosigkeit und stellte

durch die Behauptung des krassesten Materialismus und Atheismus den Menschen
mit dem Tier auf eine Stufe." (Fäßler, Kirchengeschichte.)

Aus den giftigen Werken Voltaire's, des berüchtigten Spötters, aus
denen der glaubenslosen Enzyklopädisten, glühte die qualmende Lava der das

wahre Volksglück und Staatswohl zerfressenden Irrtümer. Rousseau warf mit
der Autorität der göttlichen Offenbarung folgerichtig auch jegliche staatliche Autorität
über Bord, predigte freies Ausleben der menschlichen Natur, deren Verderbnis
mit samt der Erbsünde er und manche seiner Zeitgenossen als Neuheiden leugneten.
Dieser neuheidnische Geist wurde an protestantischen deutschen Höfen gierig eingesogen

und er wurde Mode der sogenannten gebildeten Kreise. Er drang ein in Herz und

Geist der im Innern widerstandslosen protestantischen Dichter, deren Charakter
und persönliches Leben ebenso klein und zerfahren sich zeigte, als deren Geistes-

gaben oft herrlich und glänzend waren. In diese Reihe gehören vor allem auch

Goethe und Schiller. Oder war nicht ihr genialer Geist gefesselt in jener Ver-
blendung, welche das Christentum wohl als Dekoration gebrauchte, aber Leib
und Seele wesentlich dem Freidenkertum der französischen Apostaten und
der eben aufkommenden Freimaurerei geweiht hatte? Warum konnten sie sich nicht
hinaufschwingen zu jener Höhe, in der Glauben und Wissen zusammengehen, zu
jener Harmonie zusammenklingen, die nicht nur das Ohr erfreut, sondern das

nach dem Ewigen dürstende Menschenherz schon auf Erden unaussprechlich glücklich

macht? Jener Glaube, jene Glaubensbefriedigung, wie sie uns im Heljand, Krist,
bei WolframvonEschenbach, Konrad vonWürzburg, Heinrich
Su so, Johannes Tauler, Friedrich von Spee so wohltuend ent-

gegentritt, ist dahin. Die Offenbarung in Christo ist ein veralteter Standpunkt.
Als Ersatz für das Christentum gilt eine Religion ohne Dogmen, die Religion der

Humanität, der allgemeinen und bloß irdischen Menschenliebe. Die griechische

Götterwelt, die Phantomgestalten des Parnaß konnten die genialsten Dichter (mit
Ausnahme Klopstocks) in ihren Bann ziehen. Schillers Wort ist auch einem

Wieland, Lessing, Goethe und selbst dem alternden Herder aus dem

Herzen gesprochen: „Welche Religion ich bekenne? Keine von allen, die du mir
nennst!"

„Die Humanität, wie man sie nun auffaßte, und wie sie besonders durch

Lessing in seiner Schrift „Erziehung des Menschengeschlechtes", durch Herder in
seinen „Ideen" und in den „Briefen über Humantiät" grundgelegt und von
Goethe und Schiller im Gewände der Dichtkunst gepredigt
wurde, ist nicht ganz dieselbe, wie wir sie zu Beginn der Neuzeit finden; sie hat
leider einen sogenannten Fortschritt gemacht. Denn nun und weiterhin bis heute

verstand man darunter jene bloß menschliche Bildung, welche dem
Menschen mit grundsätzlicher Hintansetzung alles positiv
Religiösen und Nationalen beigebracht, d. h. anerzogen werden sollte.
Die Religion der Humanität müßte demnach, wie ein neuerer Schrifsteller sich



421

ausdrückt, „von jeder beengenden konfessionellen Schranke frei" sein und dürfte

folgerichtig auch nicht den Glauben an einen persönlichen Gott von ihren
Bekennern verlangen, müßte also eine Negation aller Religion sein."

Schiller war zwar von Haus aus gläubig, erlag aber früh den Zweifeln,
in die er sich verstrickte, Wohl treffen wir in seinen Werken wiederholt christliche

Motive, so in den Balladen: „Der Kampf mit dem Drachen", „Der Graf von
Habsburg", „Der Gang nach dem Eisenhammer", in den Dramen: „Die Jungfrau
von Orleans" und „Maria Stuart". Warum aber haben der ungläubige Schiller
und der auch sittlich verirrte Göthe aus den Schätzen katholischen Glaubenslebens
geschöpft? Deshalb, weil gerade in ihnen die an Gehalt und an Formgestaltung
höchste Schönheit liegt, deren inneres Wesen sie jedoch für sich nicht verwerten
wollten. Wie reich quillt diese Schönheit aus den Werken der in der Neuzeit
fast totgeschwiegenen bereits genannten Meister des großen Mittelalters, — der

Epoche der wundervollsten Poesie und Geistesgröße in den himmelanstrebenden
gotischen Münstern und Domen, — alles zugleich Zeugen katholischen Geistes und

echter Charaktergröße. — Nur die Ueberzeugung von der Wahrheit herrscht mit
der Wahrheit. Und weil diese Schiller fehlte, so finden wir neben seinen übrigens
erfreulichen Bearbeitungen katholischer Motive soviel Irriges und Heidnisches.
Nur Verständnislosigkeit, Schöngeisterei und Ueberschätzung des bloß Menschlichen
wollen den Mangel in den Schiller'schen Werken und dessen einseitigen Einfluß
auf die studierende Jugend nicht sehen. Freilich hat ein gewisser lobenswerter
Idealismus Schiller vor Klippen bewahrt, an denen ein Goethe scheiterte.

Ist es nicht traurig, daß Stockm a nn 5.Baumgartner8. 4. in seinem
Werke „Goethe, sein Leben und seine Werke" sagen muß: „Trotz seiner kosmischen

Natur bildete Goethe nie einen wahrhaften Helden, und dies läßt keine andere,
als die betrübende Erklärung zu, daß er, obwohl ein Genie in der höchsten Be-

deutung des Wortes, doch nie das Genie der Mannheit besaß, — j^ er konnte

es nicht einmal begreifen. Denn das Wesen der Mannheit besteht nicht darin,
.der Leidenschaft Sklave zu sein", sondern die Pflichten des Mannes zu begreifen
und unerschütterlich zu erfüllen." (S. 75) Finden wir nicht genügend Beweise in

Goethes Leben und in Goethes Schriften, wie sehr er der niedrigsten
Leidenschaft frönte? Hat er sich doch selbst als „dezidierter Nichtchrist"
Lavater gegenüber genannt und auch nur zu „dediziert" nach heidnischen
Grundsätzen gelebt! Stockmann-Baumgartner 5. 4. sagt erklärend: „Er hat zum
öffentlichen Aergernis die Ehe viele Jahre lang verschmäht, mit den Herzen von

Frauen und Mädchen gespielt, keiner wahre Treue bewahrt, bis ins
höchste Alter hinein immer neue junge Mädchen an sich gezogen und besungen
und in Dichtungen wie in seinen Prosaschriften und Briefen, in seinen Natur- und

Kunststudien ein solches Behagen an wohllüstigem Sensualismus an
den Tag gelegt, wie es keincharaktervollerMann nachchrist»
lichen Grundsätzen zu entschuldigen vermag. Schon Gelzer hat
deshalb in den vierziger Jahren des vorigen Jahrhunderts diese Grundrichtung
Goethes als einen „Fluch der Literatur" bezeichnet und mit Unwillen und

Kummer zurückgewiesen." Anscheinend oft recht harmlos verlockend, oft mit Gutem



und Halbgutem vermischt; aber uiusv weiter, umso wirksamer greift dieses stumme
und doch beredte doppelköpfige Ungetüm, Unglaube und Laster seine Polypen-
arme aus, um Glaube und Sitte der heranwachsendenJugend
zu untergraben. Und wie Stockmann 8. .1., Baumgartner 5. 1. sagt: „Es
steht dieser egoistische Halbgott aber nicht mehr aNein vor uns, sondern mit dem

ganzen Schwärm der ihn anbetenden Epigonen, welche längst alle diplomatischen
Spinnengewebe des geheimnistuerischen Greises zerrissen haben, seine wohllüstigen
Liebeslieder als die höchste wahre Poesie, seinen Naturalismus als die erhabenste

Weltanschauung, sein Heidentum als „geläutertes Christentum", seine unent-
schuld b a ren sittlichen Verirrungen als Lebensideale vergöttern, den Inbegriff
seiner Irrtümer als die Hochblüte unserer „nationalen Bildung" jedermann

zum Studium und zur tatsächlichen Aneignung empfehlen und ihn selbst als

„Meister der Lebenskunst" an die Stelle des Welterlösers setzen."

Und wie oft werden Schiller und Goethe geradezu als Säulen deutscher

Freiheit bezeichnet! Wieviel Interesse im Kampfe gegen die Feinde des Reiches

hat aber der romankranke Goethe auf seinem Zuge in die Champagne gezeigt?
Welche Schwäche! Nein, nicht auf Goethe und nicht auf Schiller
beruht die Wiedererweckung der nationalen Kraft, liegt es ja
schon im Wesen der Neu-Humanität, das Nationale hintanzusetzen. Auf der dem

heidnischen Klassizismus feindlichen Romantik baut sie sich auf, auf jenen Männern,
die den katholischen Geist des Mittelalters wieder erneuerten, welche in schwerster

Zeit heroische Vaterlandsliebe aus dem Glauben schöpften und den riesigen Be-
freiungskampf gegen den fast allvermögenden Korsen Napoleon aufnahmen. Allen
voran ging Josef Görres, ein Mann von seltenster Geisteskraft und Geistes-
arbeit, der ruhmvollste Kämpfer gegen das französische Sklavenjoch unter Napoleon
dem Großen, und der wirksamste Streiter gegen Goethesches Neuheidentum und
Sittenverderbnis. Auf den Schultern dieses Görres ruht die Erneuerung des

katholischen Geistes in Deutschland; er wurde zum neuen Bannerträger der katholi-
schen Gelehrsamkeit und katholischer Literatur. Und vieles von dem, was die

deutsche Kultur heute Edles und Gutes und Wertvolles hat, wir hätten es nicht
ohne Josef Görres, der ob seinen immensen Verdiensten vom bayrischen König
Ludwig I. geadelt wurde. Von seiner alles überragenden, literarischen Größe und

Tatkraft zeugt die schließliche Niederwerfung Napoleon Bonapartes, der von seinem

Gegner Görres die Worte gebrauchte: ,.(7öst la cintiuiöme puissanee", „Er
ist die fünfte G roßm a ch t".

Zeitschristenlese.
Krieg «nd staatsbürgerliche Erziehung. Von Universimts-Professor

Dr. I. Göttler. München (Pharus, 6. Heft 1915). Wie vielfach die Beziehungen
dieses Gegenstandes und wie schwierig es sein mag, diese Begriffe in der Praxis
fruchtbringend anzuwenden und einen dem Begriffe entsprechenden idealen Zustand
herbeizuführen, mag aus der Begriffsbestimmung entnommen werden, die Göttler
gibt, indem er schreibt: „Staatsbürgerliche Erziehung ist nicht bloß staatsbürger-


	Einiges über Kultur und Dichter der Vergangenheit

