
Zeitschrift: Schweizer Schule

Herausgeber: Christlicher Lehrer- und Erzieherverein der Schweiz

Band: 1 (1915)

Heft: 10

Artikel: Freiheit der Forschung und Wissenschaft

Autor: Baum, H.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freiheit der Forschung und Wissenschaft.
Von Or. H. P. Baum.

Der Sturm der Voraussetzungslosigkeit, der vor 10—15 Jahren die Welt
durchbrauste, hat so viel Staub aufgewirbelt und dadurch den Blick vieler so ge-

trübt, daß selbst heute noch manche nicht klar sehen in dieser Angelegenheit. Daß
sich die Monisten verschiedenster Gattung gegen die „Geistesknechtung durch die

Kirche", oder wie einer ihrer neuesten Verfechter „taktvoll", wie man bei ihnen
gewohnt ist, sagt „der päpstlichen Gaukler" ereifern und ihre Lieblingsmelodie
„Freiheit, die ich meine" anstimmmen, muß man ja als selbstverständlich hinneh-

men; der Monismus hat nun einmal das Monopol der Freiheit und der Wissen-

schaft gepachtet und nach dieser Voraussetzung braucht's keine weitere. Was ein

Monist denkt, sagt oder schreibt, stimmt immer, auch das albernste Zeug ist eben

„ein Beitrag zur monistischen Weltanschauung". —
Man weiß ja zur Genüge, wie z. B. Haeckel in seinen „Welträseln" und

„Lebenswunder" bei seinen Lesern rein gar nichts „voraussetzt", und seine Jünger
gehen in dieser „Voraussetzungslosigkeit" bis zu den möglichsten Grenzen. Doch

besonnerne Leute haben allmählich eingesehen, daß die früher geforderte Voraus-
setzungslosigkeit barer Unsinn, eine Unmöglichkeit ist, da jede Wissenschaft an ge-
wisse Voraussetzungen gebunden ist, und speziell die viel gelobte Naturwissenschaft
hat deren eine ganze Reihe hinzunehmen.

Eine Forschung aber ist vor allem nur dann vernünftig,
wenn man einerseits voraussetzt, daß der Mensch erkennen
kann und daß es andererseits Tatsachen, Gesetze, Wahr-
heiten gibt, die erkannt werden sollen und können. Wer aber

anerkennt, daß es überhaupt etwas zu erkennen gibt, was uns objektiv gegenüber-
steht, was wir einfach anerkennen müssen, weil wir an ihm nichts ändern können,
da es auch ohne uns und unabhängig von unserm Erkennen besteht, der kann na-
türlich ohne Widerspruch von voraussetzungsloser oder absoluter Freiheit der

Forschung nicht reden, es sei denn, daß er es auch als Wissenschaft ansehe, die

Wahrheit nicht anzuerkennen.
Wer solche Freiheit unbedingt haben will und am höchsten schätzt, der muß

wohl der astronomischen Wissenschaft z. B. jener Neger den Vorzug geben, deren

„Wissenschaft" es ihnen gestattet anzunehmen, bei einer Mondfinsternis werde der

Mond von Böcken angefressen, gegenüber der des Astronomen, die diesem nur er-
laubt anzunehmen, daß der Mond eben in den Schatten der Erde tritt.

Die Wissenschaft ist hier gar nicht frei. Diese Unfreiheit liegt nun freilich
in der Wissenschaft selbst begründet und die Vorkämpfer „freier Wissenschaft", die

an die Stelle der „Voraussetzungslosigkeit" gesetzt worden ist, meinen die Freiheit
von „äußeren Fesseln". So steht z. B. auch der bekannte „Kepler-Bund" auf dem

Standpunkt „unbedingter Freiheit der Wissenschaft und tendenzloser Forschung".
Der letzteren Forderung kann man meines Erachtens ruhig zustimmen; denn wenn
ich auch durchaus kein Verehrer des Keplerbundes bin, so stehe ich doch auch nicht

auf dem merkwürdigen Standpunkte, man müsse alles und jedes bekämpfen, was



von dieser Seite kommt.*) Ich glaube die Forderung „tendenzloser Forschung"
hier so verstehen zu müssen, daß sie nichts anderes besagt als das alte .Schuster
bleib' bei deinem Leisten!", zumal im Programm des Keplerbundes beigefügt ist:
„...und Beachtung der Grenzen zwischen Naturwissenschaft und Naturphilosophie."

Wie steht es aber mit der Forderung „Unbedingte Freiheit der Wissenschaft"?
Daß man auch diese richtig verstehen kann, ist wohl zuzugeben, wobei man aber
den Ton mit Nachdruck auf „Wissenschaft" legen muß; aber immerhin ist das

„unbedingt" ein heikler Ausdruck, und in der Praxis betrachtet man ihn gar zu
leicht als gleichbedeutend mit unbedingter Lehr- und Forschungsfreiheit, d. h. man
kann und darf sagen, was einem gerade einfällt und paßt. Aber für den, dem

Wissenschaft gleichbedeutend mit Wahrheit ist, enthält die Forderung auch u n be -

dingter Freiheit nur etwas Selbstverständliches. — Ja, aber Wahrheit! Damit
kommen wir zum tieferen Grund des ganzen Voraussetzungslosigkeitsrummels.

Für uns ist die Wahrheit der feste, unwandelbare, weil in Gott, dem Ewig-
Unveränderlichen gegründete Fels, der inmitten der stets wechselnden Wogen und
Stürme nicht zittert noch wankt, von dem Jahrtausende auch nicht ein Körnchen

zu lockern vermögen. Aber wie viele, viele stellen die Pilatusfrage: „Was ist

Wahrheit?" mit dem Nebengedanken: „So was gibt's ja gar nicht!" Für wie
viele ist sie nur ein Produkt der Erziehung, der Entwicklung! Was heute so ist,

kann morgen schon anders sein, und ist früher anders gewesen, sagt man, eine

ewige Materie, ja das mag schon angehen, aber ewige unabänderliche Wahrheiten,
nein, so was kann man nicht annehmen! Beim heutigen Stande der Welt, so

meint der Monist Dr. Bardegg, haben wir freilich verschiedene Tatsachen und Ge-
setze entdeckt, aber sie gelten eben nur für heute. Hätten zur Zeit, da die Erde
noch feuerflüssig war, denkende Wesen sie bewohnt, so wären sie wohl zu ganz
entgegenstehenden Gesetzen gelangt, und spätere Generationen werden wieder an-
derslautende feststellen. Nach andern, z. B. Mach, Avenarius w. ist Wahrheit nur
die ökonomischste Art des Denkens, nach Petzold gewissermassen die Dauerform aus
der biologischen Entwicklung des Gehirns; denn er sagt wörtlich: „Wie das Herz
der Säugetiere der schließliche Erfolg langer organischer Entwicklung ist, so wird
auch die physiologische Unterlage des menschlichen logischen Dauerbestandes rein
nur aus organischem, physischen Geschehen hervorgehen, ohne Eingriffe des Bewußt-
seins, und die einstigen wissenschaftlich-philosophischen Ueberzeugungen der Menschen

eindeutig durch das bestimmt sein, was sich bei diesem gewaltigen Naturprozeß
ergibt." Wie könnte es übrigens für alle, denen es feststeht, daß der Mensch nach

') Der Keplerbund ist einfach das protestantische Gegenstück zu der früher in München von
kathol. Seite gegründeten .Gesellschaft für Naturwissenschaften und Psychologie". Da es auch
viele Katholiken, einem bekannten Zuge folgend, vorzogen, statt dieser Gesellschaft dem Keplerbund
beizutreten, so scheiterte, trotz schönen Anfanges, das kathol. Unternehmen. Daß der Keplerbund
nicht auf einem für uns in jeder Hinsicht annehmbaren prinzipiellen Standpunkt steht, ist also
wohl klar, daß sein Direktor, Prof. Dr. E. Dennert, in seinen Schriften, neben manchem Zu-
treffenden und durchaus Anerkennenswerten, auch für unS absolut abzuweisende Prinzipien vertritt,
habe ich bereits vor Jahren (vergl. z. B. Schweiz.-Rundschau, Jahrg. 1903—09, Heft I beton»,
und wenn man demgegenüber darauf hinweist, daß die Veröffentlichungen des Direktors doch keine

offiziellen Bundesschriften find, so ist das meines Erachtens eine in der Praxis ziemlich belanglose
Unterscheidung.



156

Psyche und Körper dem Tierreich entstammt, anders sein, als daß das Denken ein

biologisches Geschehen und die Wahrheit darum das Produkt der biologischen Ent-
Wicklung sein müsse?! Was die ersteren Anschauungen betrifft, so liegt offenbar
eine Verwechselung vor von „Für wahr halten" mit „Wahr sein". Freilich ist

heute manches, was man früher für wahr hielt, als falsch erkannt und aufgegeben
worden, aber es hat noch niemand gezeigt, daß z. B. der Satz, daß das Ganze

größer ist als irgend ein Teil von ihm, früher einmal nicht stimmte, oder daß z.

B. die Sätze der Mathematik von der Zeit abhängig seien, also etwa die Winkel-
summe im ebenen Dreieck zu einer gewissen Zeit auch kleiner oder größer als 2

II war oder sein wird. Und fußen nicht alle Gebiete der Naturwissenschaft, die

sich mit der Vergangenheit oder Zukunft befassen, wie Geologie, Paläontologie, Ent«

Wicklungstheorie und Astronomie auf der Annahme der Gleichheit der Naturgesetze

von damals und jetzt. Wie wären sonst Schlüsse und Berechnungen aus frühere
(resp, spätere) Vorgänge und Zustände möglich? Daß aber unser Denken, dessen

Ziel allein die Wahrheit sein kann, von der biologischen Entwicklung abhängig sei,

mag ein materialistisch-monistisches Postulat sein, die unmögliche „Entwicklung"
des Geistes aus der Tierseele bietet doch gewiß keine Grundlage dazu, eine „lo-
gische Konsequenz" der Entwicklungstheorie ist es ebensowenig.

Was hat die Logik mit der Biologie zu tun, und wie kommt es denn, daß

gerade nur das Logische „Dauerformen" bietet, das logische allein auch das „ökono-
mische" Denken ist? Und woher weiß man denn, daß etwas ökonomisch zu denken

oder eine Dauerform :c. ist? Wo ist irgend ein Kriterium dafür? Und wenn es

denn selbst so wäre, daß alles Denken schließlich auf bestimmte Dauerformen und

auf die ökonomische Formel hinausläuft, wer sagt denn diesen Herren, daß die

Annahme des Daseins Gottes und der von ihm uns mitgeteilten ewigen Wahr-
heiten nicht die allersparsamste Dauerform des Denkens sei, die es überhaupt gibt,
so daß die Wissenschaft, soweit es überhaupt möglich, sich nur immer an diesen

orientieren sollte! Für mich besteht gar kein Zweifel, daß in diesem Falle viele

Gehirne ihre Kraft nicht unnütz vergeudet hätten mit Hypothesen, Theorien und

Systemen, die jetzt höchstens noch auf dem weiten Gräberfeld der Geschichte der

Philosophie ein Kreuzlein mit der Aufschrift: „Vunitrw vunitulum" haben. Wahr-
lich, wenn man „Dauerformen" sucht, so zeigt die Geschichte deutlich genug, .wo
diese zu finden sind und auch, wo man solche vergebens sucht!

Aber bedeutet es wicht eine „gebundene Marschroute", wenn der katholische

Forscher von vornherein weiß und festhält, daß das Resultat, im Prinzip, mit
seiner Weltanschauung übereinstimmen muß? Kann denn ein sicher feststehendes

Resultat der Wissenschaft dem Forschen eines Gelehrten die Marschroute binden,
weil er weiß, daß sein eigenes Resultat dem ersteren nicht widersprechen kann oder

vielleicht gar von diesem abhängig ist? Hat das Energie- oder das Substanzge-
setz, von deren Gültigkeit man doch so fest überzeugt ist, etwa den Forschungen
eines Helmholtz, Maxwell, Poincarö :c. die Marschroute festgelegt? Man wird
vielleicht einwenden, daß diese Gesetze eben wissenschaftlich genommen und festge-

stellt wurden, und daß man sich die Freiheit bewahrt, sie, wenn's die weitere

Forschung nötig erscheinen läßt, zu ergänzen oder auch aufzugeben. Hierauf ist



indessen zu bemerken, daß es erstens auf die subjektive Ueberzeugung des Forschers

ankommt, und es ist wohl nicht zu bezweifeln, daß z, B. von Helmholtz bei seinen Forsch-

ungen vom Energiegesetz überzeugt war, und wenn dies für ihn keine Fessel war,
so kann die subjektive Ueberzeugung auf der andern Seite doch auch keine sein.

Wenn man aber sagt, man wahre sich die Freiheit, diese Anschauungen und Ge-

setze, falls nötig, aufzugeben, so muß dies genauer ausgedrückt so lauten, daß auch

das wissenschaftlich best bestätigt erscheinende Naturgesetz, als menschliches Forsch-

ungsresultut, an sich immer noch korrekturbedürftig sein kann. Unsere Glaubens-
Wahrheiten, als Gotteswort, schließen auch dieses aus. Der Fall, daß ein

Forschungsresultat sie abzuändern oder aufzugeben als nötig erscheinen ließe, ist

absolut ausgeschlossen, weil es nur einen Urquell aller Wahrheit gibt.
Wem aber die Wahrheit als Fessel der Forschung erscheint, der zeigt damit,

daß er eben die Forschung nicht um der zu findenden Wahrheit willen, sondern

aus andern Gründen sucht, sei es, daß er auch den Irrtum für Freiheit hält, sei

es, daß er auf Lessings Standpunkt stehend die Forschung höher als die Wahrheit
stellt. Das „Forschen" des Ersteren kann nur von seinem Willen und Herzen be-

stimmt sein; denn die Vernunft kann unmöglich den Irrtum suchen und anerkennen,
der Zweite aber gehört mit seinem „Forschen nur um des Forschens willen" in
eine Nervenheil- oder ähnliche Anstalt, denn er ist nicht anders, als jemand, der

angelt, um keinen Fisch zu fangen, oder der eine Leiter hinaufsteigt, um tiefer zu
kommen.

Mit der Wahrheit ist's ein eigen Ding; der Mensch fühlt, daß er sich ihr
beugen muß, er, der doch so gerne autonom, selbstherrlich, sein wollte. Die „All-
mutter" Natur, mag sie noch so ewig im Kreise laufend sein, ist da viel nachgie-

biger, man betrachtet sich einfach als ihr Kopf oder ihre „Denkzelle" und kann so

sich selbst folgen, was doch viel bequemer ist. Die Wahrheit ist nicht frei, sie ist

im Gegenteil ihrer Natur nach ausschließlich, schroff und rücksichtslos, aber sie

macht frei, wer ihr sich hingibt und ihr folgt, braucht keine Enttäuschung zu
fürchten! —

Ein neues deutsches Volkslied.
Aus den bezüglichen Artikel in Nr. 8 der „Schweizer-Schule" sind dem Ver-

fasser eine ganze Reihe Gesuche um Uebersendung des Liedes zugekommen. Da
es nun aber nicht ausgeschlossen ist, daß nachträglich irgend ein Tondichter oder

Verleger seine Rechte geltend machen könnte, so muß er davon Umgang nehmen
sum nicht mit dem Eigentums- oder Urheberrecht in Konflikt zu kommen). Eben

geht ihm (28. Febr.) mit den „Kirchenmusikalischen Mitteilungen' des Verlages A.
Böhm in Augsburg ein Reklamezettel zu, worauf „Der gute Kamerad" als das

zur Zeit beliebteste Soldatenlied in Männerchorausgabe von A. Bruggaier, op.
7u figuriert. Man wende sich also an diesen Verlag. Erst eine Walzerausgabe,
dann als Originalkomposition, schließlich von A. Bruggaier, op. 7u — das kann
la nett werden! Ein deutscher Redaktor einer Sängerzeitung will uns das Rätsel
lösen. A. L. G.


	Freiheit der Forschung und Wissenschaft

