
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 21 (1914)

Heft: 8

Anhang: Beilage zu Nummer 8 der "Pädag. Blätter"

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KeUage M Uutnmer 8 der „Uädag. Klätter".

Ist unser Hîetigionsunterricht
reformbedürftig?

Mach einem Vortrage, gestalten in Luzern am 3. Zuli 1913, an der
Gerfamml'nng der Sektion Luzern des Vereins kathol. Lehrerinnen

von L. Kogger, Seminar-Airektor.

Motto: „Denn es hörte sie ein jeder in seiner
Sprache reden." Ap. Gesch. 2. 6.

Reform! Dürfen wir dieses unbeständige, leichtlebige Wort in
den Mund nehmen, wo wir von etwas so Ursolidem, so alle Zeiten
und Moden Ueberdauerndem reden wie die Religion, die katho-
lische Religion es ist? Heißt das nicht Göttliches in die menschliche
Unbeständigkeit herabziehen? Ist das nicht Frevel am Heiligsten?
— Fast möchte es so scheinen. Und hundert oberflächliche, unheilige
Reformprediger auf der Kanzel der Kinderkirche haben dafür gesorgt,
daß wir diesem Worte mit Mißtrauen begegnen, und daß wir es
auch hier nur mit dem Gefühle tiefer Verantwortlichkeit auf die
Zunge nehmen.

Und doch dürfen wir davon reden, ohne von der Kirche einen
Verweis zu bekommen. Hat denn sie selber in allen Jahrhun-
derten die gleiche Sprache gesprochen? War sie denn nicht selber
mit den Griechen griechisch, mit den Römern römisch, mit den Ger-
manen germanisch, ohne je aufzuhören, die göttliche, die unveränder-
liche zu sein? Lehrte denn der hl. Augustinus wie der hl. CyrilluS
von Jerusalem? Und hat nicht wieder der hl. Franziskus in seiner
eigenen Art zu seiner Zeit und zu deren Kindern gesprochen? Und
müssen wir denn die Kinder des 20. Jahrhunderts, für das es nichts
Festes mehr gibt und nichts Beständiges, als die Unbeständigkeit,
müssen wir denn diese unsere Kinder nach der Methode unterrichten,
die das 16. Jahrhundert schuf?

Und gleichwohl ist es ein gefährliches Wort. Und wenn wir
hier davon reden, so sei gleich das Versprechen abgelegt: Wir
wollen kein Wort sagen, das die Kirche nicht freudig segnete. Und
wir wollen zum voraus — wir sollten das übrigens vor jeder Re-
ligionsftunde tun — der Kirche und dem Geiste, der sie leitet, den
ganzen freudigen Gehorsam unseres Geistes und die ganze warme



2

Liebe unseres katholischen Herzens geloben. Nach einem schönen Worte
des hl. Augustinus: „lantum bakot cjuisl^is spiritum sanctum, quantum
amat coelcsiam! Soviel hat jeder vom Hl. Geiste, als er die Kirche

liebt. —
I.

Ist unser Religionsunterricht reformdürftig? Wir stellen diese

Frage nicht in der Absicht, mit der das große schriftstellernde Kind
Ellen Key in ihrem bekannten Buche „Das Jahrhundert des Kindes"
das Kapitel über den Religionsunterricht beginnt, indem sie schreibt:

„Das im jetzigen Augenblick demoralisierendste Moment der Erziehung

ist der christliche Religionsunterricht."
Auch nicht darüber haben wir zu beraten, ob wir den Kindern

des 20. Jahrhunderts anstatt der gesunden kräftigen Milch des kon-

fesfionellen Unterrichtes ein interkonfessionelles, fades religiöses Spül-
wasser servieren wollen: ein Religionsunterricht, mit dem alles ein-

verstanden sein könnte, was noch irgendwie — mit Recht oder Unrecht

— den alten Christennamen trägt. Unser katholisches Gewissen ver-
bietet es uns. Und neulich hat ja sogar der reformierte Kirchenrat
des Kantons Aargau in nicht mißzuverstehender Weise diese Methode
verabschiedet, indem er sie „einen Unsinn" nannte, „ein Schaf im

Wolfspelz, ein dumm geworden Salz."
Auch nicht so meinen wir es, daß wir, einem beliebten Zeit-

gedanken folgend, etwa das Christentum selber, seinen Glaubensinhalt
und seine sittlichen Forderungen für reformbedürftig hielten. Auch

nicht so, daß wir den heiligen Boden des dogmatischen Christentums
auch nur um eines Haares Breite verlassen wollten, um, weil es so

Brauch ist heute, in die traumsüßen Gefilde des Gefühls uns zu

flüchten, wo man ob all' der poesievollen und märchenhaften Um-

rahmung des Weihnachtsgeheimnisses und des Osterglaubens ganz

vergessen hat, daß dort ein Gottessohn in die Welt kam, um uns

von Sünden zu erlösen, und daß hier dieser Gott siegreich aus dem

Grabe erstand: ein Christentum, für das schon vvr 100 Jahren Göthe

den Text dichtete, als er seinen Faust zu Gretchen sagen ließ:
„Nenn's dann, wie du willst,
Nenn's Glück, Herz, Liebe, Gott!
Ich habe keinen Namen
Dafür. Gefühl ist alles.
Der Name ist Schall und Rauch,
Umnebelnd Himmelsglut.'

In einem kürzlich erschienenen Buche des angesehenen deutschen

Pädagogen W. Rein „Deutsche Schulerziehung" schlägt ein vr. Thrän-



3

dorf vor, die Jugend selber habe zu entscheiden, was für eine reli-
giöse Grundrichtung ihr Denken und Streben einmal einschlagen soll.
Es sei ein Verbrechen am Gewissen des Kindes, ihm ein fertiges
religiöses System zur unbedingten Annahme vorzulegen. Unsere
Aufgabe bestehe nur darin, dem werdenden Menschen die großen re-
ligiösen Charaktere der Geschichte lebensvoll und unparteiisch vorzu-
führen, so z. B. die Propheten, Jesus Christus. Paulus, Luther,
Spencer, Lessing, Schleiermacher u. s. w. — Auch mit dieser päda-
gogischen Ungeheuerlichkeit wird unsere Frage sich nicht beschäftigen.

Und auch nicht darum endlich stellten wir die Frage, um vor
denen einen ergebenen Knix zu machen, die den alten, in der Offen-
barung verankerten Sittenunterricht durch eine von bloß natürlicher
Begründung getragene Moral ersetzen möchten: ein Beginnen, das
vielleicht, unter günstigen Umständen, einen ehrenhaften Heiden erzöge,
aber keinen Christen. „Sind wir noch Christen?" fragte einst Dav. Fr.
Strauß. Wir müßten auf diese Frage mit einem klaren, entschie-
denen: nein antworten. Nein, das alles meinen wir nicht, wenn
wir fragen: „Ist unser Religionsunterricht reformbedürftig?" Wir
werfen das von Gott uns verliehene Erstgeburtsrecht nicht weg um
ein wohlfeiles, irdisches Linsenmus.

Aber warum denn redete ich Ihnen im Vorbeigehen von all' diesen
Erscheinungen, die ja meist nicht auf katholischem Boden gewachsen
sind? Um Sie zu warnen! Denn noch nie ist eine noch so unkatho-
lische Bewegung durch die Welt gegangen, die ihr Lüftchen nicht auch
in katholische Studierstübchen und in katholische Schulhäuser hinein-
geweht hätte. Und immer auch hat es katholische Erzieher und Er-
zieherinnen gegeben, die, um ja auch modern zu sein, gierig nach
diesen Lüftchen schnappten. —

Wir wollen hier auch nicht untersuchen, ob unser Katechismus
immer und überall methodisch glücklich frage und antworte, sondern,
ob wir selber es einwandfrei tun. Und wir wollen wieder nicht
die andere naheliegende Frage prüfen, ob in unserer biblischen Ge-
schichte für die Oberstufe nicht manche Seite sich finde, für die wir
lieber eine andere hätten, und die besonders das Kind gern anders
hätte, sondern die, ob es nicht auf unserer Seite manches zu ver-
bessern gäbe. Wir wollen, um endlich zum Thema zu kommen, heute
einmal nicht von andern, von den Fehlern unserer Schulbücher, son-
dern wir wollen einmal von uns selber reden und von unserem ur-
eigenen methodischen und unmethodischen Tun in der Religionsstunde
und in allen jenen Stunden, wo wir, an einen Gesinnungsstoff an-



4

schließend, am religiös-sittlichen Charakter des Kindes arbeiten. Und

wir alle, Lehrerinnen und Lehrer und Priester, die wir so oft sonst

andern das Gewissen erforschen, wir wollen heute eininal aufrichtig

in unsere Seele hineinschauen.

II.

Die Aufgabe alles unseres Lehrens und Erziehens und des

religiös-sittlichen Lehrens und Erziehens im besondern ist und bleibt

immer die gleiche schon zweitausendjährige: im sittlichen Leben des

Kindes das Bild Jesu Christi nachzubilden, das Kind zu einem christ-

lichen Charakter zu erziehen. Nicht nur damit es dem Menschen

tasse, was ihm gehört und dem Staate gebe, was des Staates ist,

sondern immer auch, damit es den Willen Gottes dadurch erfülle.

Nicht nur damit es auf Erden brav lebe und ein einigermaßen an-

ständiger Mensch werde, sondern immer auch, damit es dadurch seine

ewige Bestimmung erreiche.

Und fragen wir uns jetzt: Sind wir zufrieden mit unsern Er-
folgen? Aergert nicht jeder neue Tag uns damit, daß zuviel von

unserer doch gewiß redlichen Arbeit fruchtlos blieb? Ist nicht unsere

Welt, und sind nicht die Menschen in ihr. die wir unterrichteten und

erzogen, mit jedem Jahrzehnt nicht nur weniger göttlich, sondern gleich

auch weniger edel-menschlich? Hat nicht unsere Zeit, mehr als irgend

eine andere vor ihr, die Demut, die Entsagung, die Selbstüberwin-

dung verlernt, trotzdem wir mit einem Eifer und einer Hingebung,

wie vielleicht keine andere Zeit vor uns es tat, die Grundsätze des

Evangeliums, das ein Evangelium der Welt und Selbstüberwindung
und der Demut ist, in unsere Jugend hineingeredet haben?

Wir geben „die bösen Zeiten" schuld. Gewiß, sie sind nicht

unschuldig daran. Aber müssen denn immer die Zeiten die Menschen

machen? Können nicht auch einmal Menschen die Zeiten machen?

ES wäre ein Armutszeugnis allerschlimmster Art, wenn wir darauf

verzichteten, die Zeiten und die Verhältnisse umzubilden.

Ich sprach soeben von hineinreden. Enthält vielleicht gerade

dieses scheinbar so brave Wort zum Teil das Geheimnis unseres

Mißerfolges? Hat Pestalozzi nicht ein wenig recht, wenn er in

„Lienhard und Gertrud" sagt: „Ich bin überzeugt, daß man die

Menschen unverhältnismäßig viel mit dem Maul lehrt, indem man

ihnen den Kopf voll Wörter macht, ehe sie Verstand und Erfahrung

haben." — Reden wir nicht zuviel in einer Sprache zu ihnen, die

sie nicht verstehen, weil ihnen die seelische Erfahrung fehlt — Gewiß,



5

die Religion ist Sache der Erkenntnis zuerst. Aber haben wir
sie nicht etwas zu sehr nur als Sache der Erkenntnis behandelt und
dabei vergessen, daß auch das Herz sie lieben muß und daß schon das
Kindesleben sie auswirken sollte? Was habe ich davon, und
was hat das Kind davon, wenn es innerlich verwünscht, was es mit
dem Munde verkündet? Wir sind ganz glücklich, wenn unsere geleh-
rigen Schüler die biblische Geschichte recht fließend erzählen, die paar
Sätze der Auslegung tapfer und sicher herausheben und die Anwen-
dung in ein salbungsvolles Sprüchlein zusammenfassen. Aber be-

kümmern wir uns auch genug darum, den Gehalt der biblischen
Geschichte organisch mit der Kinderseele zu verbinden? Wir sind

ganz stolz auf unsere Zuhörer, wenn sie die prachtvollen Sätze der
Bergpredigt von der Feindesliebe, vom Reichtum der Sanftmütigen
und von der Gotteskindschaft der Friedfertigen mit einer Sicherheit
hersagen, als wären das alles Selbstverständlichkeiten. Aber kümmern
wir uns nicht zu wenig darum, ob sie den Sinn dieser gewaltigen
Wahrheiten wenigstens einigermaßen in ihrer Kinderseele erleben
und in ihrem kleinen unfriedfertigen Kindesleben auswirken? Es
ist noch gar nicht viel getan, wenn unsere Kinder schon die 9 fremden
Sünden und die leiblichen und geistlichen Werke der Barmherzigkeit
und die 7 Hauptsünden hübsch der Reihe nach aufsagen können, aber
darnach mit gesenktem Kopfe das Schulzimmer verlassen und mit dem
trüben Gedanken: jetzt muß ich schon wieder. Als Eroberer sollten
sie ins Kinderland hinausziehen von der Religionsstunde weg, im
Herzen den jubelnden Plan: wer wird die größte Heldentat fertig
bringen im kleinen kindlichen Alltag? Man sage nicht, das sei un-
biblisch, die Erfüllung des Gesetzes fordere Gewalt, und nur die Ge-
walt anwenden, reißen das Himmelreich an sich. Gewiß hat Christus
das gesagt; aber auch das andere: mein Joch ist süß und meine
Bürde ist leicht.

Wir sind hoch erbaut, wenn uns das Kind die Tugenden und
die Großtaten eines Heiligen aus der Legende oder eines alttesta-
mentlichen Gottesmannes in schönen Worten preist. Aber haben
wir immer auch daran gedacht, dieses Vorbild in die Kinderstube
hineinzustellen oder aus dem Buche auf den Dorfplatz hinauszu-
führen? — Und erleben wir es nicht täglich, daß Hunderte ihr im
Unterricht angelerntes aber nicht innerlich erarbeitetes und schon
in kleinen Kinderleben verarbeitetes Christentum von sich werfen»
sobald sie den Schulsack ablegen? Das seien Sklavenketten, eines
freien, jungen Menschen unwürdig. Wir aber hätten die Pflicht



6

gehabt, es sie erleben zu lassen, daß man erst durch Erfüllung dieser

sittlichen Forderungen wahrhaft groß und frei wird.
Wir gefallen uns so gerne in der Rolle des Anklägers gegen

unsere Zeit' Ich will sie nicht von schwerster Mitschuld freisprechen-

Es lebt ein Geist in unserer Zeit, der dem Christentums und seinen

sittlichen Forderungen Feind, Todfeind ist. Es ist der Geist eines

Freiheitsrausches, wie ihn noch kein Jahrhundert erlebt. Die ganze
Welt hat davon getrunken, und man möchte sagen, der junge Mensch

bringe schon ein Räuschchen davon mit auf die Welt. Aber ist denn

gar nichts Gutes und Brauchbares an diesem Geiste, an das wir in
der Erziehung anknüpfen könnten? Haben wir ernstlich daran gedacht,

diese Riesenkraft des Freiheitsrausches in den Dienst einer guten
Sache, in den Dienst der sittlich-religiösen Erziehung zu stellenj?

Müssen wir denn die Nutzbarmachung dieser wilden Naturkräfte ganz
den Vertretern einer natürlichen Moral überlassen? Könnten wir
nicht auch katholische Köpfe damit erleuchten und katholische Herzen
damit erwärmen? Hat nicht Paulsen ein wenig recht, wenn er in
seiner tiefernsten Schrift „Die moderne Erziehung und die geschlecht-

liche Sittlichkeit" uns Erziehern den Vorwurf macht: .Es hat von
dem alten absolutistischen Systeme bei uns sich mehr erhalten, als
mit dem Geiste einer neuen Zeit verträglich ist."? — Wollen Sie mich

nicht mißverstehen! Ich weiß wohl: unser katholischer Standpunkt
ist immer ein anderer als der des freisinnigen Protestanten Paulsen.

Ich weiß wohl: das Christentum tritt immer als absolute Forderung
an den Menschen heran; und es läßt nicht mit sich und seinen Ge-

setzen markten. Und gerade darin liegt, auch rein psychologisch be-

trachtet, eine erzieherische charakterbildende Kraft, die durch keine

noch so lebensvolle Freiheitspädagogik erreicht, geschweige denn auf
die Seite gestellt wird. Aber wenn wir mit dem katholischen Abso-
lutismus die Vorteile einer gewissen Freiheitspädagogik vereinen
könnten? Das Christentum ist ja nicht eine Religion für Sklaven;
und das Höchste, wozu wir unsere Kinder erziehen wollen, ist doch

die Freiheit der Kinder Gottes. Suchen wir nicht zu ausschließlich
die Erfüllung der sittlichen Forderungen des Christentums gegen und

ohne den Willen des Kindes zu erreichen, anstatt mit diesem Willen?
Warum vernachlässigen wir es, einen so mächtigen Verbündeten, wie

der Wille des Kindes einer ist, in unsern Dienst zu nehmen, um
gemeinsam mit ihm in den Kampf zu ziehen gegen die Sünde?
Gewiß, wir müssen unsern Willen und den Willen Gottes, der sich

im Gesetze äußert, auch gegen den Willen des Kindes durchzusetzen



7

wissen. Aber könnten wir nicht gar oft, anstatt die sittliche For-
derung als bloß absolutistisches „du sollst" in die Seele des Kindes

hineinzurufen, seinen nach Freiheit dürstenden Geist eher gewinnen,

wenn wir mit diesem göttlichen: du sollst auch das menschliche starke:

„probiere es nur", „du kannst es im Grunde genommen so leicht" und

„erst, wenn du es fertig bringst, bist du ein großer," verbinden?
Eine methodische Korrektur in diesem Sinne hieße den Rel.-Unter-

richt der Zeit anpassen, und es hieße auch einen gefährlichen Geist

der Zeit mit ihren eigenen Kräften besiegen. Mit der Methode des

Mittelalters, das ja ganz auf Autorität abgestimmt war, kommen

wir vielleicht bei besonders autoritär veranlagten Kindern aus; bei

der großen Mehrzahl wird sie nicht mehr genügen, weil diese Mehr-
zahl zu viel von dem autoritätsfeindlichen Geiste unserer Zeit schon

in die Schulstube mitbringt. Und haben wir nicht etwas zuviel von
der dogmatisch-apologetischen Methode, wie sie die Reformationszeit
schuf und im Kampfe gegen den Protestantismus schaffen mußte,

beibehalten und sie in den Mittelpunkt unseres Rel.-Unterrichtes ge-

stellt, trotzdem nicht mehr der Protestantismus unser großer Feind
ist, sondern der volle Unglaube, und daneben unsere eigene
Natur und das Leben, das tausendsprachige Leben, das dem Kind

auf Schritt und Tritt auch in seiner katholischen Umgebung begegnet?

- Wir werden noch einmal auf diesen Gedanken zurückkommen. —

Ich weiß schon, was mir der besorgte Hüter des katholischen

Heiligtums sagen wird. Er wird mir vorwerfen, ich schalte das

Uebernatürliche aus. Er tut mir unrecht. Auch ich weiß wohl, daß

das Ziel des Menschen ein übernatürliches ist, und daß die Mittel
zur Erreichung dieses Zieles übernatürliche sein müssen: Gnade und

Sakramente. Aber zu jedem übernatürlich verdienstlichen Werke braucht
es zweierlei: Gott und den Menschen, die Gnade und die menschliche

Mitwirkung. Und ich meine, eine vertiefte natürliche Willenspäda-
gogik, eine auf vertiefter Kenntnis der Kindesseele mit ihren Kräften
und Schwächen ruhende Willenspädagogik dürfen wir ganz ruhig
auch in die katholische Religionsstunde mitnehmen, wo die Uebernatur
das letzte und tiefste Wort spricht; wir versündigen uns nicht an

ihr, sondern leisten ihr beste Dienste, oder es müßte denn der Satz
der Scholastik nicht mehr wahr sein: gratis suppooit nawram. Je

tiefer wir uns mit der natürlichen Seite des Kindes beschäftigen, mit
umso größerer Ehrfurcht treten wir dann vor es hin. ES ist uns
dann nicht mehr bloß ein „einfältiges" Kind, sondern es wird dann

zum unendlich komplizierten Wesen, für das auch in dem Sinne



8

nur das Beste gut genug ist, daß wir mit heiliger Scheu, mit
tiefem Ernste, mit gründlichem Können und mit bester Vorbereit-
ung nur unseres heiligen Amtes zu walten wagen. Und das ist
doch auch wieder schönste Vorbereitung auf das Uebernatürliche.

Wir werden ja auch mit einer neuen Methode nicht alle Kinder
unseres Jahrhunderts zu Edelmenschen und zu Heiligen Gottes
machen; wir haben es auch im 20. Jahrhundert mit der gefallenen
Menschennatur zu tun. Der alte sündige Adam und die alte Sün-
denn Eva werden gelegentlich doch wieder stärker sein als unsere
Methode, und wenn es auch die allerbeste wäre. Aber wenn wir
auch nicht alles erreichen können, so ist es doch unsere Pflicht, die

besten menschlichen Waffen in den Kampf zu tragen, um wenigstens
einen Teil zu erreichen. Gott selber will unsere menschliche Mit-
Wirkung. — Möge uns der Vorwurf des Propheten nicht treffen:
,?ârvuli pstisruut pansm, st vsmo srât gui ànAerst sis. Die Kinder,
hier die Kinder des 20. Jahrhunderts, verlangten nach dem Brote
der Wahrheit Jesu Christi in der Sprache des 20. Jahrhunderts,
und niemand war da, der es ihnen brach."

Das sind einige allgemeine Aussetzungen. Ich möchte diesen
Abschnitt schließen mit einem Worte, das Richard K a bisch in
seinem neulich erschienenen Erziehungsbuche: Das neue Geschlecht,
ausspricht. Dieses Wort soll zugleich zu einigen positiven Vorschlägen
überleiten. „Jede Seele, jeder Wille kann immer nur das begreifen,
was ihm gemäß ist. Wollt ihr also — so ruft Kabisch den Erziehern
des neuen Geschlechts zu — gewisse Begehrungen, gewisse Wert-
schätzungen in ihm begründen, so könnt ihr es immer nur mit seiner
eigenen Kraft, nie mit eurer. Ihr könnt also nie ans Ziel kommen,
wenn ihr es nicht so macht, daß ihr seine eigenen Begehrungen als
Mittel benützt. Seine eigenen Wertgefühle müssen ihm das wert
machen, wovon ihr wünscht, daß es ihm wert sei. Diese Einsicht,
wenn man sie klar erfaßt hat, ist für den Erzieher von einer unge»
Heuren Tragweite. Sie schützt ihn davor, daß er mit ohnmächtiger
Wut von dem Kinde verlange, daß es wollen soll, was es doch nicht
wollen kann. Aber sie bewahrt ihn auch vor dem Irrtum, daß er
als aussichtslos aufgibt, was nur eines Umweges bedürfte. Vor
allem lehrt sie ihn die erste und letzte Kraft für den Erzieher, den

Anfang und den Abschluß all' seiner Weisheit: daß er zu pflegen
hat und nicht zu unterdrücken. Du sollst nicht! Du sollst
nicht! es ist etwas Furchtbares um diese Erzieher der Verneinung."



9

III.
Gehen wir zu einigen Vorschlägen über, wie sie eine moderne

vertiefte Willenspädagogik uns anrät.
Es ist nicht ganz richtig, wenn ich diese Vorschläge eine Errun-

genschaft der Modernen nenne. Die Grundzüge davon finden sich

schon im Evangelium. Zu allen Zeiten haben erleuchtete Erzieher
davon geredet, haben erleuchtete Religionslehrer in dieser Sprache

unterrichtet, und große Volksschriftsteller — ich nenne z. B. A. Stolz
und Xaver Herzog — haben nur mit dieser Methode den Weg zum
Herzen des Volkes gefunden. — Aber es ist das Verdienst neuerer

Pädagogen, vor allem auch Försters mit seiner überlegenen Kenntnis
des Lebens und der Seele, unsere durch lauter Bücherwissen dem

Leben entfremdete pädagogische Welt wieder nachdrücklicher darauf
hingewiesen zu haben. Sie haben uns aus dem Studierzimmer und

von den Büchern weggeholt, und sie haben uns ins frische, warme
Kinderleben hineingestellt.

G. Keller schimpfte einmal darüber, daß „die 10 Gebote, die

doch gegen die vierschrötige Sündhaftigkeit der Erwachsenen geschrieben

seien, eine so große Rolle im Kinderleben spielen." Das Wort ver-
letzt uns vielleicht. Es enthält, in einem gewissen Sinne aufgefaßt,
eine große Oberflächlichkeit. Denn wir wissen es, ich habe diesen

Gedanken schon einmal angetönt — wir haben es von früher Jugend
an selber erfahren, welche eigentlich zwingende Macht von diesem

unveränderlichen, ehernen, göttlichen „du sollst" und „du darfst nicht"
ausgeht. Wenn alle menschlichen Argumente versagen — und wie
bald streiken diese Argumente dem Verstände, wenn das Herz anders
wünscht, wenn die Leidenschaft gewaltig drängt, und wenn der ir-
dische Rächer der Tat nicht zu fürchten ist — dann steht neben der

kämpfenden Seele noch das letzte unbesiegbarste Argument: Gott sieht

eS; Gott wird dir und deiner Tat das Urteil sprechen. Und darum
dürfen wir den Wert dieser Gebote in ihrer harten unbarmherzigen
Fassung auch für die Kinderseele nicht verkennen. Und es ist eine
der unheilvollsten Irrungen einer gewissen modernen Pädagogik, daß
sie gar keine harten, herzlosen Gebote mehr anerkennen will. Und
doch liegt eine tiefe Wahrheit und eine ernste Mahnung für uns
in diesem Worte G. Kellers. Wir müssen unsere sittlichen Forderungen,
die Gebote und Forderungen des Katechismus und der biblischen
Geschichte mehr, viel mehr als wir bis dahin es taten, ins kindliche
Leben übersetzen. Wir müssen weniger von den Pflichten der Er-
wachsenen, aber mehr von den Pflichten der Kinder reden; auS der



10

ganzen und innerlichen kindlichen Pflichterfüllung heraus erwächst

dann auch die der Erwachsenden und der Erwachsenen, Wir müssen

weniger von den Kämpfen und Versuchungen der Erwachsenen reden,

aber mehr von den kleinen und doch entscheidenden Kämpfen und

Siegen und Niederlagen in der Kinderseele. Die Erfahrung lehrt
es uns: wer als Kind gegen seine kleinen Feinde nicht siegen lernte,
der denkt später auch nicht daran, der neuen größern Feinde, die er

schon längst dem Namen nach kannte, Herr zu werden. Wir müssen

weniger von den Tugendübungen der Erwachsenen reden, aber mehr

von den kleinen Gelegenheiten, Gutes zu tun, im Kinderleben.

Ich fragte vorhin, ob wir nicht etwas zu viel in dogmatisch-

apologetischer Methode machen in der Kinderstube drinnen. Vergessen

wir es nie, daß die beste Methode, den kindlichen Glauben zu schützen

und ins Alter der Reife hinüberzuretten, in dem Worte des göttlichen

Heilandes enthalten ist: „Tut zuerst meine Lehre, und dann werdet

ihr erkennen, daß sie aus Gott ist." Das beste Mittel, den Glauben

zu bewahren, ist immer noch: treu nach dem Glauben leben. Wir
aber reden dem Kinde zu viel von den Feinden, vor denen es sich

später einmal in acht nehmen solle, und zu wenig von den Feinden
seines spätern Glaubens, die jetzt schon seine Seele umlagern: es

sind die kleinen kindlichen Fehler und Schwächen und Neigungen.
Wir haben einen verfehlten Grundsatz unserer heutigen Wissensschule

zu unbesehen auch in die Religionsstunde hineingetragen: wir erwar-
teten das Heil der Jugend zu viel vom bloßen Wissen; und wir
haben dabei das Fühlen und das Wollen und das Tun etwas

zu wenig berücksichtigt.

Pestalozzi kann und darf im Religionsunterricht nicht unser

Lehrmeister sein; dafür hat er zu wenig Religion. Oder wenn er

solche hat, ist es ein zu dogmenloses, verwässertes Allerwelts-
christentum nach der Weise: Seid umschlungen Millionen Und

doch hat er auch für Erteilung dieses Faches mehr als einen feinen
Wink gegeben. „Sie (die Kinder) haben ihren Katechismus im Kopfe;
aber in jedem einzelnen Falle, wo sie den Anlaß haben, finden sie

allemal, diesmal und diesmal sei nicht so viel darangelegen, und sie

haben für jeden solchen Fall einen ganzen Karren voll Entschuldi-

gungen." Wir kennen ja wohl alle auch diese Logik des Herzens.
Das ist eben die große Schlauheit einer jeden Versuchung: sie stellt
die Sache nicht als gefährlich hin. Mit dieser Schlauheit hat sie

schon die ersten Menschen besiegt, und mit der nämlichen Schlauheit

trat der Versucher auch an den Heiland heran. Wir tun das Böse



11

ja meistens nicht mit gegen das Gesetz oder gar gegen Gott erho-
bener Faust, Wenn wir sündigen, so tun wir es gleichsam mit ge-
falteten Händen und gebogenem Knie: o Gott! ich anerkenne ja Dein
Gesetz; aber in diesem Falle willst Du selber nicht, daß es in seiner

ganzen Strenge gelten soll. — Pestalozzi hatte recht; „sie haben für
jeden solchen Fall einen ganzen Karren voll Entschuldigungen." Und
wie kehrt es darum der Pfarrer von Bonnal in „L. und G." an?
Pestalozzi erzählt von ihm: „Er trat in die Umstände der Leute
ein, ließ alte und junge jede nützliche Erfahrung, die sie in ihrem
Kreise gemacht, erzählen er benützte die Vorfälle der

Zeit und der Umstände, die in der Gemeinde Eindruck auf einzelne
gemacht hatten, um diese Eindrücke zu berichtigen, zu veredeln
und zu deuten." Das muß auch eine wichtigste Aufgabe unseres

Religionsunterrichtes sein: die Erfahrungen des KinderlebenS und
das Urteil darüber zu berichtigen, zu veredlen und zu deuten. Wir
müssen den Sinn des Gebotes und den Umfang des Gebotes

mehr anhand des kindlichen Alltags bestimmen. Wir müssen es dem
Kinde sagen, nein, es ihm zum innern Erlebnis bringen, daß es

durch jede noch so kleine Uebertretung eines Gebotes, und wenn
zehn Gründe für die Uebertretung sprächen, Schaden nähme; daß
es gar keine Kleinigkeiten gebe im sittlichen Verfehlen; daß jede Klei-
nigkeit im Bösen wie im Guten den Keim zu etwas Großem in sich

trage. Wenn ich dem Kinde schon sage: wer in der Jugend zu
stehlen anfängt, der kommt später ins Zuchthaus und in die

Hölle, so glaubt es das vielleicht mit dem Verstände aber nicht mit
dem Herzen, denn es erfährt innerlich den Unsegen nicht, der auch

in der kleinsten Unredlichkeit liegt. Daß jede Schuld sich auf Erden
schon räche, im Fehlenden selber und in seinem Charakter und an
denjenigen sogar, zu dessen Gunsten ich fehle, daß jede böse Tat
fortzeugend Böses gebäre, das sollten wir dem Kinde innerlich nahe
bringen. Nicht erst die böse Handlung sei verboten, sondern schon

gegen die Seelenverfassung sei anzukämpfen, aus der jene verbotene

Handlung hervorgehen könnte. Unter diesem Gesichtspunkte läßt sich

auch das fast Unglaubliche verstehen und sogar dem Verständnisse
des Kindes nahebringen, das die hl. Theresia uns erzählt. Diese

Heilige hatte in der frühen Jugend die Gewohnheit, in den

Spiegel zu schauen. Als sie bereits eine hohe Stufe der Heiligkeit
erreicht hatte, würdigte sie Gott eines Gesichtes. Er ließ sie in die

Schrecken der Hölle hinabschauen und zeigte ihr dort den Platz, der
für sie bestimmt gewesen war, und den sie einmal hätte einnehmen



12

müssen, wenn sie nicht mit jener an und für sich gewiß harmlosen

jugendlichen Eitelkeit gebrochen hätte, als die Gnade sie rief. Je-

remias Gotthelf, der Erzieher und Sittenprediger mit der Feuer-

zunge des Propheten und dem Seherauge des großen Dichters sagt

einmal: »Ich kannte die 10 Gebote. Aber was helfen die 10 Ge->

bote, wenn man die Seele nicht kennt in ihren Kräften und Schwächen,

das Leben nicht kennt in seiner Schalkheit und Bosheit. Gar viele

Menschen kennen die Namen von Tugenden und Lastern, aber sie

erkennen sie im Leben nicht, noch viel weniger in der eigenen Seele."

Hier liegt also auch für uns eine überaus wichtige aber auch dank-

bare Aufgabe: das Kind heimisch zu machen in seinem Leben und

in seiner Seele.

Ein Beispiel, wie Förster eines der 10 Gebote unter dem ge-

nannten Gesichtspunkte behandelt wissen möchte. Nur ein Beispiel,

das natürlich nicht sklavisch nachgeahmt zu werden braucht, das aber

immerhin für lebensvolle Behandlung ähnlicher Fragen einige An-

regung bieten kann. Er würde die Worte : „Du sollst nicht stehlen!"

an die Tafel schreiben und dann die Besprechung an folgende Fragen

knüpfen: „Was gehört alles unter die Rubrik: Diebstahl? Wie

kommt der Mensch zum Stehlen? Aus welchen Motiven? Welche

kleinen Gewohnheiten bereiten den Menschen auf das Stehlen vor?

Welche Versuchungen zum Stehlen gibt es in der Jugend? Warum

wird das Stehlen von der menschlichen Gesellschaft so schwer bestraft?

Warum verachtet man den Dieb so? Welche Seite des Charakters

fehlt ihm?" Und dann behandelt Förster abschließend eine weitere

entscheidende Frage, die wir gewöhnlich in unserer Erziehungsarbeit
viel zu wenig ausnützen, deren Lösung wir zu ausschließlich dem

Wirken der Gnade und dem guten Geschicke zu überlassen gewohnt

sind, die Frage: „Durch welche kleinen Gewohnheiten kann

man sich zur Ehrlichkeit erziehen?"
Also mehr die kindliche Seele in ihren Kräften und Schwächen

analysieren! Das Kind in der Geographie und der Geschichte der

Seele heimisch machen! Das Leben ihm deuten! Dann ist das

göttliche Gebot, das ich vorher in seiner ganzen unwandelbaren Maje-

stät vor es hingestellt habe, oder mit dem ich vielleicht noch besser

die Besprechung abschließe, sie kröne, um ihr dadurch die höchste weil

göttliche Sanktion zu geben, dann ist dieses Gebot dem Kinde nicht

mehr etwas Fremdes, Gewalttätiges, das wohl andere angeht, nur

nicht es selber; es ist ihm jetzt etwas geworden, das wohl auch und

in erster Linie Gottes Wille ist, das aber zugleich aus seinem eigenen



13

Kinderleben herauswächst, in dem seine eigene seelische Erfahrung ver-
dichtet ist.

Ich verkenne eine Gefahr nicht, die sich aus derartigen Besprech-

ungen ergibt. Daß ein Katholik mit dieser natürlichen Begründung sich

nicht begnügen darf, haben wir wiederholt erwähnt. Es mag auch
sein, daß der junge Mensch dadurch leicht verleitet würde, sich selbst
und sein eigenes frühreifes Urteil zum Maßstab seines Handelns zu
machen. Und darum darf diese Besprechung nicht ein Ersatz sein

für die Strenge des in Gottes Willen verankerten Gesetzes, sondern
nur eine menschliche Empfehlung jenes Gesetzes; dieses aber darf
und soll sie sein.*) Ich weiß zwar wohl, daß Sie schon in frühen
Jugendjahren sich viel Schönes und Gutes angeeignet und manches
Böse für immer verabschiedet haben, ohne daß Sie damals schon den

tiefsten Sinn davon innerlich erfaßt hätten. Sie taten es, weil an-
dere, vor denen Sie Achtung hatten, es taten oder es Ihnen als
Gesetz verkündeten. Sie taten es im Glauben an jene Leute, im
Glauben an Gott und in dem demütigen Gedanken irgendwo in
einem Herzwinkel draußen, daß sie noch zu klein wären, es selber
tiefer einzusehen. Ich meine aber, gerade weil in unserer Zeit diese

Achtung und dieser demütige Glaube immer mehr untergraben werden,
und weil die Kinder schon ein wenig mit dieser Zeitkrankheit aus
die Welt kommen, bedarf das starre Gebot dieses vermehrten Schutzes
einer vertieften natürlichen Begründung.

IV.

In den „Leiden und Freuden eines Schulmeisters" steht ein
Wort, das auch für viele von uns geschrieben ist. „Es scheint,
mein Vater hätte die Geschichten von Josef und seinen Brüdern
nur gelesen, wie die meisten Leute tun. Er hätte nur die Worte ge-
brummelt, ohne ihren Sinn zu verstehen und noch viel weniger,
ihre Anwendung auf das Leben und seine eigenen Verhältnisse machen
zu können. Er hatte nicht begriffen, was Neid sei, wie er geweckt
werde und wie er unglücklich mache." Ist das nicht eine Kritik un-
serer eigenen Bibelstunde und eine Anklage der Methode vieler von
uns? Ist nicht auch unsere Bibelstunde zu viel Gedächtnisübung

*) Wer sagte, Förster wolle die religiöse Fundamentierung des fitt»
lichen Handelns durch eine bloß natürliche ersetzen, täte ihm Unrecht. Er be-
tont ausdrücklich an verschiedenen Orten, daß das nicht der Fall sei, wenn auch
seine Werke, besonders seine Jugendlehre, ausschließlich an natürliche Motive
appellieren.



14

und zu wenig Lebens- und Seelenkunde? Vertrauen wir nicht zu
sehr darauf, die Lehre, die wir aus der biblischen Geschichte ziehen,

und die wir allenfalls noch in ein Sprüchlein münzen, werde sich

von selber ins kindliche Leben übersetzen und dort bei der ersten

Gelegenheit schon fruchtbar werden? Freilich, die tägliche Erfahrung
lacht dann wieder dieses Vertrauen aus. Und machen wir nicht
den gleichen Fehler, wenn wir den Kindern von unsern Heiligen
und ihren Tugenden reden? In einer Preßfehde gegen die prote»

stantische Geistlichkeit sah sich einst der Protestant Förster veranlaßt,
aus rein pädagogischen Gründen die kathol. Heiligenverehrung in
Schutz zu nehmen. „Das: du sollst, ist gewiß recht und gut; aber

noch mächtiger ist das: du kannst es, das von einem konsequenten

Beispiele ausgeht," so ungefähr *) argumentierte Förster. Geht wirklich

von unsern katholischen Heiligen diese hinreißende Kraft aus, um die

Nichtkatholiken uns beneiden? Wenn wir die Geschichte oder die

Legende erzählen, und wir sehen, wie das Auge des Kindes zu
leuchten anfängt, dann meinen wir, es brenne jetzt schon auch in
seiner Seele die Sehnsucht und der bestimmte Vorsatz, die gerühmte

Tugend und Selbstverleugnung nachzuahmen, während das Leuchten

im jungen Heldenauge doch vorläufig bloß dem Geschichtchen, dem

Stofflichen galt, von dem aus die Brücke erst geschlagen werden müßte

ins Kinderleben, ins kleine und doch so bedeutende alltägliche Kinderle-
ben. — Die Geschichte vom Siege des kleinen David über den großen

Prahlhans Goliath ist eine prächtige, auch dem Kinde verständliche

Illustration zu dem Gedanken, daß Gott oft das Kleine und Demü-

tige benützt, um das Große und Hochmütige zu zerstören, und daß

das Kleine zum Riesen wird, wenn Gott mit ihm kämpft. Aber

wir könnten den Helden David noch auf eine andere Weise direkt

für das Leben des Kindes fruchtbar machen. Freilich mit einem

leibhaftigen Goliath wird das Kind vorläufig nicht zu kämpfen haben.

Aber wenn es uns gelänge, aus seinem Kinderleben eine konkrete

Tat zu nennen, bei der es so groß würde wie der heldenhafte David,
und zu deren Vollbringung ein Kindeswille und die Kindeskraft aus-

reichte — wenn z. B. das Kind von einem Gespanen heimtückisch

eine Ohrfeige bekäme, und es gäbe sie ihm nicht zurück, sondern täte

ihm im Gegenteil etwas Liebes dafür, so wäre das auch eine Hel-
dentat wie die Davids — dann hätten wir das Menschliche an dieser

Geschichte und zugleich etwas Göttliches davon ins Menschliche

des Kindes übertragen. Wir hätten dem Göttlichen an der Geschichte

*) Ich zitiere nach dem Gedächtnis.



15

dadurch nicht geschadet, aber wir hätten die Seele des Kindes für
die Nachahmung Davids und seiner Heldentat interessiert. Unser

Hauptfehler in der bibl. Geschichtstunde ist wohl der, daß wir die

Anwendungen zu wenig für konkrete Fälle ausarbeiten. Wir lassen

eS an einer allgemeinen Moralpredigt genügen; wir verstehen es zu
wenig, „die Anwendung auf das Leben und seine eigenen Verhält-
nisse zu machen."

Im letzten Jahrgange der Ihnen allen bekannten prächtigen
kathol. pädagogischen Zeitschrift Pharus hat Lehrer Weigl in Mün-
chen eine interessante Statistik veröffentlicht. In 22 Mädchenklassen

hatte er mit Hilfe der Lehrschwestern 899 Mädchen sich schriftlich

aussprechen lassen über die durch Unterricht und Umgebung gewon-
nenen Vorbilder. Könnten wir uns nicht ein wenig damit trösten,
daß derlei Statistiken immer Mängel anhaften, daß die Mädchen ihr
Bestes nicht einmal aufzuschreiben wußten, daß sie manches unbewußt
nachahmten, so wäre das Resultat wirklich ein entmutigendes. Und
bekämen wir in unserer Schule ein besseres?

Von diesen 899 Mädchen hatten nach ihren Angaben als Vor-
bilder gewählt:

106 (12°/o) Maria, 36 (4°°) den Namenspatron, 45 an-
dere Heilige. Ueber die aus der bibl. Geschichte gewonnenen Vor-
bilder sprachen sie sich folgendermassen aus:

2 für Rebella, 1 für David, 4 für Josef,
3 für Abraham, 2 für Eva, 2 für Jakob,
1 für Judith, 1 für Salomon 2 für Petrus usw.
Und die Begründungen dazu? Sie sind erst recht ein Beweis,

wie oberflächlich und lebensfremd, wie gewohnheitsmäßig sie ihre
Vorbilder erfaßt hatten. „Weil sie so heilig war", „Weil sie im Him-
mel ist", „Weil sie so gut war". Und warum dieses arme Resultat?
Zweifellos nicht zuletzt deswegen, weil die Schule es unterlassen
hatte, die Vorbilder in den konkreten lebendigen Kindertag hinein-
zustellen.

Ein Beispiel! Sie dürfen es verbessern, denn Sie verstehen
ja die Sprache des Kindes besser als unsereins, der nur auf der

Straße gelegentlich einem begegnet.
Kinder werden immer Freude und Interesse haben am Rosen-

wunder der hl. Elisabeth von Thüringen, ein Wunder, das übrigens
auch von der Legende der südfranzösischen Heiligen Germana erzählt
wird. Und es wird immer etwas Duftiges davon zurückbleiben in der

Kinderseele. Könnte ich aber dieses Wunder noch direkter fruchtbar



10

machen für das sittlich-religiöse Leben des Kindes? Ich meine, wir
nähmen dem wunderbaren Ereignisse nichts von dem Dufte des wirklich
Wunderbaren, wir versündigten uns nicht an der Heiligkeit des Wun«
ders selber, wenn wir es etwa so ins Kindlich-menschliche übertrügen.
„Nicht wahr, Kinder, ein solches Wunder möchtet ihr auch einmal
erleben. Dann wolltet ihr auch so heilig werden und so gut gegen
die Mitmenschen, wie die hl. Elisabeth. Aber so etwas haben wir
noch nie erlebt, meint ihr; und das wird uns nie geschehen. Ich
glaube aber bestimmt, daß es dem einen oder andern schon begegnet
ist, und daß es auch den andern einmal geschehen wird, wenn sie es

recht ankehren. Nicht ganz gleich wie der hl. Elisabeth, aber ganz
ähnlich. — Es war einst ein Mädchen; das hatte 30 Rappen im
Sack. Es hatte im Laden bei der Zuckerbäckerin etwas Süßes kaufen
wollen daraus. Da ist ihm eine bettelarme leidende Frau begegnet.
Plötzlich gab der liebe Gott dem Kinde den Gedanken ins Herz: das
wäre jetzt aber etwas Großes und Gutes, wenn du deine 30 Rappen
ungesehen dieser armen Frau gäbest und auf deine Süßigkeit ver-
zichtetest. Und das Mädchen tat es; es wußte selber nicht, wie
schnell das geschehen war. Glaubt es mir, das war ein dankbarer
Blick im Auge der Frau; und im nämlichen Augenblick ist eine Blume
aufgesproßt im Herzen des Kindes, und es fühlte den ganzen Tag
einen so feinen Duft aus seinem Herzen aufsteigen, als wäre ein

ganzer herrlicher Rosenstrauch darin. Kennt eines von euch das
Mädchen, von dem ich rede? Ist es vielleicht sogar in diesem Zim-
mer? — Oder probiert etwas anderes! Eines von euch hat einmal
ein besonders gutes Vesperbrot in der Tasche, und lange vorher schon

freut es sich auf die Pause. Wird das heute gut sein! Und jetzt
kommt die Pause; und wie es sein Vesperbrot hervornimmt, da schauen
die zwei Augen seiner armen Nachbarin so hungrig darnach. Und
wieder geht ihm ein so warmer Gedanke durchs Herz. Und schnell
steckt es dieser Nachbarin das Vesperbrot hin und läuft davon,
bevor diese nur danken kann. Komm zu mir, wenn du es einmal
auch so gemacht hast, und sage mir dann, ob es dir nicht sei, als
hätte Gott für das Vesperbrot, das du deiner Mitschülerin gäbest,
dir einen Rosenstock im Herzen wachsen lassen.

Wir müssen die glücklichen Bewohner unseres katholischen Hei-
ligenhimmels etwas mehr zu uns auf die Erde herabrufen und sie

da etwas geschickter ins Kindertümliche übersetzen. Sie warten ja
eigentlich darauf, daß wir sie rufen. — Man wirft unsern Biogra-
phien oft und nicht immer mit Unrecht vor, daß sie die Heiligen



17

uns zu wenig menschlich nahe bringen. Sie zeigen uns ihre Helden

in himmelweiter Ferne; sie reden zu ausschließlich von reinen Gott-

menschen, die alles Irdische längst abgestreift haben, die für gewöhn-

liche Erdenmenschen unerreichbar sind und darum oft eher entmu-
tigen als ermutigen. Wir möchten Heilige haben, mit denen wir
durch unsern gewöhnlichen Alltag schreiten könnten, wir möchten mit

ihnen über unsere täglichen Verkehrtheiten und Sorgen reden, wir
möchten ihnen abschauen, wie sie mit ihren alltäglichen Armseligkeiten

fertig geworden sind. Dann erst könnten wir ihnen die Hand reichen

und sagen: so, ich komme auch mit; wenn du das fertiggebracht hast,

so will ich wenigstens einen tapfern Teil davon auch fertig bringen.

Nach solchen Heiligen rufen wir Erwachsene. Und den Kindern müssen

wir erst recht solche Heilige geben. Wir müssen ihnen nicht so sehr

die erwachsenen Heiligen zeigen, sondern eher die erwachsenden,
die jugendlichen Heiligen. Im „katholischen Kindergarten" von

Hattler oder in der kleinen Ausgabe davon, in „Blumen aus dem

katholischen Kindergarten" hätten wir ordentlich viel Stoff dazu.

Dann müßte es wohl so sein, daß unsere kath. Heiligen nicht mehr

bloß ewig schweigsame Helgenstöcklein wären, zur Bewunderung, Ver-

ehrung und Anrufung hingestellt, sie würden dann auch zu reden

anfangen in einer Sprache, die wir und unsere Kinder verständen,

und die Antwort darauf wäre ein freudiges, siegessicheres: auch ich

kann es, und ich will es.

V.

In seiner Jugendlehre, in dem wunderbar zarten und feinen

Beispiele: „Wenn der Vater strauchelt" erzählt Förster, wie er einmal

mit Kindern den Fall besprochen, ob man auch dann noch den Vater

ehren und lieben müsse, wenn er im Gefängnisse sei. Und da habe

ihm ein Mädchen geantwortet: „Ja, denn wenn wir ihn auch ver-
lassen, wird er noch ganz verstockt". Und Förster spricht dann im

Anschluß an diese Mädchenweisheit den prachtvollen Satz aus: „Kein
Mensch auf der ganzen Welt kann verloren gehen, so lange er noch

irgend jemand hat, der an das Gute in ihm glaubt."
Wir wollen bei diesem Gedanken eine Weile stille stehen; er

ist es wohl wert, und wahrhaftig, auch in diesem Punkte ist unsere

religiös-sittliche Erziehungspraxis reformbedürftig. Wir tadeln und

schelten zu viel, anstatt durch ein Wort der Anerkennung für eine

gute Leistung zu neuen guten und noch bessern Leistungen anzuspornen.

Wir verdemütigen zu viel, verdemütigen bis zur Vernichtung, anstatt



18

liebevoll aufzurichten, wo man gefallen ist. Wir strafen zu schnell
und zu viel und meinen dann, alle pädagogische Weisheit erschöpft

zu haben, und dabei vergessen wir die ernsteste, freilich auch schwerste

Pflicht, dem Fehlbaren den Weg zum Guten zu ebnen. Wir denken

zu sehr daran, das Böse im jungen Menschen gewaltsam zu unter-
drücken, während es doch viel pädagogischer wäre, dem Guten im
Menschen drinnen, das ja auch im entartetsten noch nicht ganz er-
loschen ist, zum Siege zu verhelfen. Wir appellieren zu viel an den
Sklaven im Kinde, anstatt an den Helden, an das Gute in ihm zu
glauben. Man wird sagen, das sei gefährliche Freiheitspädagogik;
oder gar, das sei Förster-Kultus, das sei nicht katholisch. Wohl ist
das ein eigentlicher Kerngedanke der Pädagogik Försters, des Prote-
stanten. Und wir Katholiken wollen ihm recht dankbar sein, daß

er immer wieder mit so sieghaften Gründen ihn verkündet, denn es

ist zugleich ein echt katholischer Gedanke. Förster hat ihn nicht er-
funden, er hat ihn dem Evangelium entnommen. Daß man den

glimmenden Docht nicht auslöschen und das geknickte Rohr nicht
brechen solle, hat schon Jesus Christus gelehrt. Und schon vor 1500

Jahren schrieb der heilige Kirchenlehrer Hieronymus in seinem pädago-
gischen Briefe an Läta: „Will das Kind lässig werden, so muß man
es nicht schelten, sondern durch Lob muß der Geist zur Regsamkeit
gebracht werden."

Mir sind zwei seelische Erfahrungen aus der Schulbubenzeit,
die diesen Gedanken veranschaulichen, unvergeßlich.Jch will sie Ihnen,
so klein und unbedeutend sie sind, auskramen, auch auf die Gefahr
hin, daß sie dadurch eine nicht besonders heilige Seite an Ihrem
Referenten kennen lernen. Vielleicht steigen auch in Ihnen ähnliche
Erinnerungen auf, wenn auch etwas besser geartete.

Ich war ein Bauernbub, aber dabei ein recht fauler Landarbeiter. Und
doch sollte ich schon als 10-12.jähriger Knirps auf dem Acker so manche Furche
ziehen und auf der Wiese so viele und so große Mahden schlagen wie die .Großen".
Aber aufrichtig gestanden: die glücklichsten Augenblicke in so einem 15-stündigen
Arbeitstag verlebte ich dann, wenn unerwartet eine finstere Gewitterwolke baldige
Heimkehr verhieß, oder wenn ich von ferne den Znüni- oder Zobigkorb winken
sah auf dem blauen Hindergrund der Mutterschürze. Dies- Eigenschaft war na-
türlich meinem seligen Vater — er starb, als ich etwa 12 Jahre alt war —
nicht entgangen, und nur zu oft bekam ich es zu hören, daß ich ein fauler Kerl
sei. Einmal — meine brennende Verlegenheit ist mir unvergeßlich — waren
zwei angesehenste Familien der Gemeinde bei uns auf Besuch. Als sie den Vater
fragten, wie er mit seinen zwei Buben zufrieden sei, antwortete er wahrheits»
getreu: „der ältere — er war gerade nicht anwesend — sei ein Prachtskerl;
aber mit dem jüngern — er saß brennend vor Scham in einer Stubenecke —
sei es nichts, den könne man nirgends brauchen als bei Tische." Nur wenn Sie
selber schon in ähnlicher Lage gewesen sind, können sie sich vorstellen, wie mir



19

war. Aber ich erinnere mich nicht, daß mir aus der gequälten Seele der Vorsatz
aufgestiegen wäre, mich zu bessern. Wohl aber daran, daß ich dachte: ja nun,
in Gottes Namen! es ist jetzt einmal so: zum Arbeiten bist du nicht, der Vater
selber sagte es, ich will mich darein schicken. Und ich nahm nachher den Karst
und die Schaufel und die Gabel und die Sense noch ungeschickter und langwei-
liger in meine Knabenhände, und ich schaute noch sehnsüchtiger nach dem Znüni-
und Zobigkorb aus auf dem blauen Hintergrund der Mutterschürze, Das Schreck-
lichste, was Gott zur Qual der Menschen erfunden hatte, war halt doch die Arbeit:
diese Weisheit stand unerschütterlich fest in meiner Seele, Aber einmal — ich

muß einen besonders guten Tag gehabt haben — vielleicht mein Vater auch —
einmal hatte er, der sonst mit Anerkennung so spärliche, doch ein freundliches
lobendes Wort für meine Tagesleistung, und ich war Zeuge, wie er es freudig
unserm Nachbarn erzählte, aus dem L, könne doch noch etwas werden. Und jetzt

zum ersten Male in meinem Leben fühlte ich, daß die Arbeit nicht eine Qual,
sondern ein Segen und eine Freude sei. Und wenn mich das Arbeiten auch fer-
nèrhin gelegentlich wieder recht hart ankam: dafür wollte ich wenigstens sorgen,
daß der Vater diesmal an mir sich nicht getäuscht haben mußte, daß er sein Herr-
liches Wort vom Glauben an mich nicht mehr zurückzunehmen hatte..

Und eine zweite Erinnerung: .Wie ich das Grüßen und das Höflich-sein
erlernte." — Auch der Lehrer sagte uns, daß man höflich sein müsse, und er
schimpfte uns aus, wenn er vernahm, daß wir unhöflich gewesen. Aber das
Höflich-sein und das ewige Grüßen erschien uns doch als eine arge und ganz
unnötige Last, mit der man uns kleine Buben quälte. Einmal jedoch, als der
Vater vom Städtchen heimkam, erzählte er mir — es war das zweite und letzte
Lob über mich aus seinem Munde, an das ich mich erinnere — Herr Präsident
B. hätte ihm gesagt, sein Bub, der L,, der mit dem Milchkarren fahre, sei so

höflich; er nehme, wenn er an ihm vorbeigehe, sein Strohhütchen viel geschickter

ab, als die andern Buben vom Lande. Ich weiß nicht, war es, weil mein Vater
gegen alle Gewohnheit mir so etwas anvertraute, oder war es bloße Eitelkeit,
oder war es lauter Hochachtung vor den „Großen", die sich so weit erniedrigten,
daß sie sich sogar über das Benehmen eines einfältigen Milchbuben ihre Gedanken
machten, oder war es, weil man das Bessere in mir berührt hatte: Aber an
diesem Tage war meiner Seele eine Ahnung von der Schönheir des Hbflich-ieins
aufgegangen. Wie leicht konnte man also andern Leuten eine Freude machen!
Also darum ist man höflich, um einander Freude zu machen! Ich weiß nicht,
war es wahr, was jener Herr meinem Vater gesagt hatte. Aber von jenem Tage
an mußte es wahr werden. In Zukunft wollte ich allen Menschen gegegenüber
höflich sein, nicht nur den großen Herren gegenüber, sondern auch den Armen
und den kleinen Leuten gegenüber und diesen gegenüber erst recht.

An das Bessere im Kinde appellieren, an den Freiheitshelden!
Unsere Zeit ganz besonders verlangt nach dieser Methode. Freiheit
ist das Zauberwort, das die ganze Welt und schon die frühe Jugend
in seinen Bann zwingt. Und wenn auch unsere Zeit in vielen und
wichtigsten Verhältnissen mehr Sklavin ist als irgend eine vor ihr, so

gibt es doch kein Wort, das sie so ungern hört, wie die Worte: Zwang,
Knechtschaft, sollen, müssen. Wir wollen freilich diese scheinbar harten
Worte nicht abschaffen. Aber wir müssen dieser Welt zeigen, daß,

was sie Knechtschaft nennt, richtig aufgefaßt, edelster Herrendienst
ist; daß, was sie als Zwang empfindet, im Dienste der Freiheit steht.



20

Freiheit ist der Zweck des Zwanges,
Wie man eine Rebe bindet,
Daß sie, statt im Staub zu kriechen,

Frei sich in die Lüfte windet. (F. u. Weber.)

Wohlan! Zeigen wir es schon der lieben Jugend, wo wahre

Freiheit liegt und wahre Größe! Nicht im kraftlosen Nachgeben,

wo ein Gelüste ruft oder ein unlauterer Freund, sondern im tapfern
Neinsagen! Nicht im Durchsetzen des Eigenwillens, sondern im Beugen

dieses Willens unter einen höhern. Nicht im Dienste einer Leiden-

schaft, sondern im Kampfe gegen sie. Zeigen wir es dem jungen

Menschen, wie in jeder Versuchung der Appell an eine Schwäche in

ihm liege, aber auch der Appell an den Helden in ihm. O, schon

das Kind ist fähig, der Jphigenie nachzufühlen, wenn sie uns ver-

sichert: gehorsam fühlt ich meine Seele stets am schönsten frei, '

oder wenn sie klagt:
O weh' der Lüge! Sie befreiet nicht,
Wie jedes andre wahrgesprochne Wort,
Die Brust; sie macht uns nicht getrost; sie ängstet
Den, der sie heimlich schmiedet, und sie kehrt,
Ein losgedrückter Pfeil, von einem Gotte
Gewendet und versagend, sich zurück
Und trifft den Schützen.

Aber damit das Kind das nachfühlt, muß ich den einzelnen

Fall kindertümlich mit ihm besprechen, ihm gleichsam seine eigenen

seelischen Erfahrungen deuten. Oft, wenn wir in einem großen

Dichter lesen, kommt es wie eine geheime Offenbarung über uns ; plötzlich

wird uns etwas zum klaren Bewußtsein, was einmal nur ganz un-
klar, un- oder halbbewußt uns durch die Seele gegangen war. Ein
solcher Erklärer und Deuter des Lebens sollte dem Kinde der Lehrer
werden. Ich soll dem Kinde nicht nur sagen, daß die Lüge von
Gott und den Menschen verboten, daß sie eine Sünde sei, daß man
sie strafe, daß es gewöhnlich doch auskomme; das alles darf und

muß ich ihm auch sagen. Aber damit hat das Kind die Ansicht

nicht verloren, daß die absolute Wahrhaftigkeit eine unmenschliche

Forderung sei, daß sie einfach unvernünftig und herzlos sei, umso-

mehr, da es täglich Zeuge sein muß, wie seine Umwelt nach ganz
andern Grundsätzen handelt; man denke nur an die sogenannten
konventionellen Lügen. Wenn es mir aber gelingt, ihm an konkreten

Beispielen aus seinem eigenen Leben es zu zeigen, daß in jeder Lüge
eine Unfreiheit, eigentlich eine Feigheit verborgen liegt, und daß

sogar in der sog. heroischen Lüge der Heroismus, genauer besehen,

in ein Nichts zusammenschrumpft, daß aber, wer unter allen Um-



21

ständen die Wahrheit spreche, das Zeug zu einem großen Menschen
in sich habe, dann habe ich an das Beste im Kinde gerührt, dann
habe ich einen stärksten Trumpf ausgespielt; der Herr in ihm hat
sich gegen den Sklaven erhoben.

Ich muß es also dem Kinde nicht nur sagen, sondern es

ihm zeigen, daß es durch jedes Nachgeben in der Versuchung
schwächer und durch jedes Nichtnachgeben stärker und größer und
freier wird. Daß es nicht nur eine Sünde sei, sondern auch eine

Feigheit, wenn es nicht die Kraft besäße, nein zu sagen, wo alle
seine Kameraden sich verabredeten, etwas Böses zu tun; gerade in
diesem Falle hätte es Gelegenheit, seine ganze Freiheit und Helden-
hastigkeit zu zeigen.

Ja der Appell an das Starke und Gute! Wie schön ließe sich

einmal mit den Kindern darüber reden, was für eine Kraftbetätigung
z. B. darin läge, wenn einer des andern Schutzengel sein wollte oder
alle zusammen der Schutzengel von einem, das besonders gefährdet ist.
Warum sollte ich nicht einmal gerade auch von dieser Art Schutz-
engel reden, wenn ich die kirchliche Lehre von den Schutzengeln be-

handle; oder im Anschluß an das Wort Kains: „Bin ich denn der
Hüter meines Bruders?" Das Warnen vor schlechten Kameraden
ist gewiß wichtig, aber noch größer wäre es, wenn die Guten eS bei
mir lernten, im Verkehr mit Bösen nicht Schaden zu nehmen, das

Allergrößte aber, wenn der schlechte durch seine guten Kameraden
auch gut würde.

Im .Guckkasten' las ich vor kurzem einen Witz, den ich Ihnen nicht vor»
enthalten möchte. Ging da eine feine Lehrerin mit einem feinen Kinde, ihrer
Schülerin, spazieren. Tief entrüstet spricht sie zu diesem Mädchen, das soeben
mit einem weniger seinen Kinde gespielt hatte: „Aber Dora, du sollst doch nicht
mit der Else vom Portier spielen, weil das ein schlecht erzogenes Kind ist". Und
Dora gibt die unfreiwillig bösartige Antwort: .Aber Fräulein, dann kann Else
ja mit mir spielen, denn ich bin doch gut erzogen."

Prüfen sie diese Grundsätze einmal in einer Frage der Disziplin!
Welcher Gehorsam und welche Disziplin ist Ihnen lieber in Ihrer
Schule : die sie mit der Rute oder mit einer ungeheuerlichen Drohung
erzwungen haben oder die die Kinder freiwillig leisten? Probieren
Sie einmal! Machen Sie den Gehorsam und die stramme Disziplin
zur Sache der Kinder, zur Ehrensache der Schüler und jedes ein-
zelnen unter ihnen: „Ich will jetzt schauen, ob ihr schon so weit seid,
ob ihr euch so lange überwinden könnt, daß ich dann in einem an-
dern noch wichtigeren Falle mich auf euch verlassen darf, oder ob
unter euch noch eines ist, das sich noch gar nicht beherrschen kann,



22

und das man darum noch ganz wie ein kleines Kind behandeln muß."
Sie werden staunen, was die Kleinen, wenn Sie sie an dieser Stelle
packen, für große Sachen zustande bringen. Und ist ein solcher Ge-

horsam nicht des Menschen und des Christen würdiger als der andere,

und macht er nicht Ihnen und den Kindern mehr Freude? In
einem seiner pädagogischen Bücher erzählt Förster, wie ein neuer

Lehrer eine Klasse, die durch ihre Verlogenheit berüchtigt war, da-

durch zur Wahrhaftigkeit zurückbrachte, daß er ihr absolutes Vertrauen
schenkte, und sie in der ersten Stunde schon dieses Vertrauens ver-

sicherte und ihr erklärte, er erwarte Großes von ihr.
Nicht Unterdrückung also, sondern Kraftentfaltung! Diese Me-

thode läßt sich auch ganz gut auf Fragen rein kirchlicher und gottes-

dienstlicher Natur anwenden. Wir sprachen vorhin von der BeHand-

lung von Heiligenleben. Lassen Sie mich jenen Faden hier noch

einmal aufnehmen. In der Beschreibung eines jugendlichen Hei-

ligenlebens lese ich — ich greife beliebig ein Beispiel heraus — :

„ es war seine größte Freude, in der Kirche zu sein, und fast

die einzige Bitte, die er an seine Eltern hatte, war die: in die Kirche

gehen zu dürfen". Das ist nun recht schön, und dieser Knabe hatte
den Beruf zu einem Heiligen schon in die Wiege mitbekommen und

zwar in einem Maße, wie wenige sonst. Und es wird dieser Zug
auf recht fromme Kinder nicht ohne Eindruck sein. Aber es gibt
doch wohl ebensoviele, sagen wir nur: mehr Kinder, die eher Ver-

ständnis dafür haben, daß man nicht gern zu lange und zu oft in
die Kirche hineingeht, mit ihrem großen Ernste und ihrem großen

Schweigen, wenn man jung und leichten Sinnes und die Unruhe

selber ist. Alle diese Kinder werden mit Freuden und mit dem

sichern Urteile des Sachverständigen dabei sein, einmal mit dem

Lehrer die Frage zu besprechen, warum man, wenn man jung ist,

lieber nicht so oft und so lange in der Kirche ist. Und eS ließe sich

bei dieser Besprechung ganz gut zeigen, daß ihre Gründe gegen das

in die Kirche-gehen — um grundsätzliche Gegner handelt eS sich hier

noch nicht — eigentlich ein Ausfluß ihrer Schwäche, ihrer Bequem-

lichkeit und mangelnder Kraftentfaltung seien.

Welche Gründe werden die Kinder vorbringen und wie ließen

sie sich widerlegen?
.Man will lieber spielen." — Ja, das glaube ich dir.

Das Kind hat ein Recht auf das Spiel. Aber alles zu seiner Zeit.
Wer wird denn im Leben, einmal immer spielen wollen? Der

würde eS sicher zu nichts Rechtem bringen, der würde am Ende sein



23

Leben lang ein großes Kind bleiben, und man müßte einen solchen

dann auch behandeln wie ein Kind.

„Weil die andern auch nicht gehen." Wie schön ließe
sich dieses Argument entkräften durch den Hinweis darauf, daß eigentlich
eine verborgene Feigheit darin liegt, — das Kind müßte sie selber

herausfinden — daß der nie ein fertiger Mensch werde, der immer
zuerst schaue, was die andern machen.

„Weil man so ruhig seinmuß und nichtschwatzen
darf". Hier ließe sich zeigen, was für eine Kraftentfaltung gerade
darin liegt, daß man sich zwingt, eine Zeitlang ganz ruhig zu sein

und völlig zu schweigen. Wer den Mund nicht beherrschen lerne
als Kind — diese Besprechung gälte übrigens auch jenen, die sonst

ordentlich gern in die Kirche gehen — der werde auch im Leben

einmal ihn nicht halten können, und einem solchen werde niemand
etwas Wichtiges anzuvertrauen wagen.

„Weil es so unbequem ist in den Bänken." —Wer
nicht schon als Kind die Kraft sich verschaffe, einmal dem Körper zu
befehlen: jetzt sei ruhig! wer nicht einmal eine Unannehmlichkeit
schweigend und geduldig ertragen, einmal einen Schmerz, ein körper-
liches Unbehagen verbeißen könne, der sei später ein armer Tropf'
ein Schwächling. Still und ohne mit einer Wimper zu zucken paa^

Minuten lang in einer unangenehmen Lage auszuharren: das sei

Kraftübung, gerade so gut wie das Turnen. Ja noch mehr! Dort
werden seine Leistungen von Mitschülern und vom Lehrer bewundert
und anerkannt; hier seien es nur zwei ganz stille Zeugen: seine

Seele und der liebe Gott.

„Man steht nicht gern frühe auf." — Ja, das ist
wieder ein wichtiger Grund. Es braucht einen schweren Kampf;
aber dann ist der Sieg auch mehr wert, als wenn er nichts gekostet

hätte. Was für ein Segen liegt auf einem Tag, den man mit einer

Ueberwindung, mit einem Siege des Geistes über das Fleisch begonnen
hat! „Ich will jetzt schauen, wer Meister ist", spricht allemal euer
Geist, „ich oder dieses Häuflein Fleisch." Wenn man nachgibt, sich

dreht und dann wieder einschläft und dabei die Schulmesse versäumt:
hat man dann besser ausgeruht? Nein, man ist den ganzen Tag
viel frischer, wenn man ging; es ist einem dann zu Mute wie einem

Sieger. Das ist der Lohn für die Ueberwindung. Im andern Falle
hängt sich uns die Bequemlichkeit gleichsam ins Fleisch, und sie läßt
einen nicht mehr los, und nur durch eine starke Ueberwindung könnte

man sie abschütteln. „Ich habe dich jetzt", sagt sie, „ich bin über



24

dich Herr geworden, ich kriege dich auch im Laufe des Tages wieder

'runter!"
„Man mag manchmal einfach nicht." — Und dann

sollte man erst recht wollen. Das ist die allergefährlichste Ausrede,

weil es die allgemeinste ist, der man nirgends recht zukommen kann.

Alles Lumpige, alles Grundsatzlose, alles Unglück, alle Sünde, alles

Halbe und Minderwertige ist eigentlich nur darum in der Welt, weil

man sagte: „ich mag jetzt einfach nicht." Wir wollen die Zahl dieser

Halben, dieser Grundsatzlosen nicht noch vermehren; es hat ohne

uns schon zu viel. Wir wollen dieser Ausrede den Grundsatz aller

Tapfern, Mutigen, Ganzen entgegenstellen: „Jetzt will ich erst
recht!"

Nicht wahr, im Lichte solcher Besprechungen erscheint so manche

religiöse Uebung, manche sittliche Tat, die man sonst so gerne als

Schwäche oder als Frömmelei betrachtet und darum leicht hält, in
einer andern Würde vor dem jungen Menschen, mit einer gewissen

natürlichen Schönheit umgeben.

Freilich ist das nur menschliche Würde. Um aber vor Gott

hintreten zu dürfen, um übernatürlich verdienstlich zusein, bedürfen

unsere und unserer Kinder Handlungen einer übernatürlichen Würde.

Und nie dürfte sich selbstverständlich ein katholischer Lehrer mit einer

oben angedeuteten Besprechung zufrieden geben. ') Aber wir wissen

ja alle auch, daß sich beständig dem Wirken der Uebernatur, der Gnade

die Natur mit ihrer Schwachheit, mit ihrer Bequemlichkeit, ihrer
Sinnlichkeit und ihrer Sophistik entgegenstellt. Diese Methode üben

heißt wenigstens diese natürlichen Argumente, die eine so große Rolle

spielen, mit ihren eigenen Waffen schlagen, das heißt wenigstens

Hindernisse aus dem Wege räumen, das heißt Berge abtragen und

Täler ausfüllen, das heißt Johannesarbeit tun, Arbeit des Vorläufers,
um für das Höchste, für das Uebernatürliche, die Gnade, für Jesus

Christus die Bahn frei zu machen.

Eine noch so schöne natürliche Begründung und die daraus

erwachsende natürliche Gerechtigkeit genügen nicht. Ich sage noch

mehr! Ohne die Krönung durch die übernatürliche Begründung
könnte die natürliche dem positiven Christentum geradezu gefährlich
werden Verkennen wir es nicht: es geht ein dem übernatürlichen
feindlicher Zug durch die Welt. Wohl predigt man aus vollem

H Bei diesen Vorschlägen denke ich hauptsächlich an Besprechungen mit
Knaben. Ist es hier der Held, an den ich appelliere, so wäre es bei Mäd-
chen vielleicht eher die Mutter, die Mütterlichkeit.



25

Munde das Recht-tun, aber man versteht darunter eine bloß natür-
liche Gerechtigkeit mit gänzlicher Ausschaltung des Uebernatürlichen.

Man redet von natürlicher Begründung, um die übernatür-
liche entbehrlich zu machen. Wenn ich z. B. in den Sta-
tuten der Pfadfinderorganisationen die Sätze lese: „Jeder Pfadfinder
ist wahrhaft," — dieses „ist" an Stelle des „soll sein" ist ein

psychologisch ungemein feiner Griff — .man kann sich auf ihn ver-

lassen", oder „Ein Pfadfinder macht sich nützlich; er bemüht sich, täglich

mindestens eine gute Handlung zu vollbringen" oder „Ein Pfadfinder
ist stets guter Laune", so mutet das mich an, wie Frühlingsluft in
den Gärten der Jugend. Und indem diese Bestrebungen die Jugend
aus dem Schlendrian, aus der Tatlosigkeit, aus den Wirtshäusern
und aus den Tingeltangeln herausziehen, den Segen der Selbst-

Überwindung und des Gehorsams preisen, könnten auch sie berufen
sein, dem Ewigen, dem Uebernatürlichen die Wege zu ebnen. Wenn

unsere heranwachsende Jugend diesen Pfad fände, so wäre das im
höchsten und schönsten Sinne Pfadfindertum. Aber wenn man dabei

das Uebernatürliche, die Religion, rundweg ausschaltet oder sie allen-

falls noch Privatsache sein läßt — und dieses scheint in führenden

Kreisen führende Tendenz zu sein — bedeutet diese Bewegung, wie

schön sie einen sonst anmutet, eher eine Gefahr für die Religion als
eine Vorschule für sie.

Der große Gegner unseres Religionsunterrichtes, der laute Vor-
kämpfer des konfessionslosen Religionsunterrichtes in Deutschland,

Ernst Horneffer, schreibt in seinem Buche: „Die Tat": „Da die

Jugend Rausch und Liebe ist, kann man sie nur so gewinnen, daß

man eine flammende Idee über ihrem Haupte erglänzen läßt, die

alle ihre Begeisterung aufsaugt, daß diese sich nicht mehr an die un-
würdigen Reize des aufdringlichen Alltags vergeudet, daß sie ein

Ziel erhält, in dem sie mit der Wollust ihrer Sehnsucht untergehen
kann Reiz läßt sich nur durch Reiz besiegen." Verstehen auch

wir dieses siegesfreudige Wort! Im Munde des katholischen Erziehers
hat es eigentlich erst Sinn; hier klingt es noch viel zuversichtlicher
als im Munde eines Horneffer und seiner Anhänger, deren ganze

Sittlichkeit, um ein Wort Arthur Drews, des Führers des

religiösen Radikalismus, zu gebrauchen, in der Luft hängt. Zünden
wir über dem Haupte der jungen Leute unsere Ideen an, die katho-

tischen Ideen. Nirgends sind Ideen so sicher verankert, wie in den

Glaubenssätzen der katholischen Kirche, nirgends so unverfälscht ge-

hütet, wie in ihrer Sittenlehre, und nirgends so rein verwirklicht



26^

wie in ihren Heiligen. Aber wenn wir unserer Jugend von diesen

Idealen reden, sprechen wir eine Sprache, die sie versteht, die Sprache
der Jugend, die Sprache des 20. Jahrhunderts! .Und jeder hörte
sie in seiner Muttersprache reden" heißt es von der Pfingstpredigt
der Apostel.

Lassen Sie mich noch einen andern Gedanken aussprechen zum
Schlüsse! Ist unsere religiöse Erziehung reformbedürftig? In
alle die tausend kleinen und oft auch recht kleinlichen Vorschläge
hinein über die Reform der religiösen Erziehung unseres Geschlechtes

hat vor ganz wenigen Jahren ein ehrwürdiger katholischer Greis
auch zwei Worte gesprochen. Die zwei Worte waren einfache, eigentlich
uralte Weisheit. Man hat sie anfänglich nicht verstehen wollen, hüben
nicht und drüben erst recht nicht. Hat man drüben gespottet, so hat
man hüben sich damit begnügt, sich zu schämen, daß einer der uns-
rigen diese zwei auch gar so unmodernen Worte gesprochen hatte.
Zwei unmoderne Worte Und dann hat vorläufig ein kleines Hun-
dert und dann ein kleines Tausend sie verstanden. Diese haben sie

weiter gesagt, und nach und nach haben Millionen eingestimmt und
haben sie in ihren Kreisen wiederholt. Und heute, nach paar Jahren,
sind diese zwei einfachen unmodernen Worte zu einem Weltprogramme
geworden, und überall, wo katholische Zungen reden und warme
katholische Herzen schlagen, bekennt man sich zu diesen zwei Worten.
Der Greis, der sie sprach, heißt PiuS X. Und die zwei Worte
heißen. Oeftere Kommunion und frühe Kinderkom-
m u nion. Das war eine pädagogische Großtat, vielleicht die größte
seit Jahrhunderten. Im Vergleich mit der Gotteskraft, die vom
Inhalte dieser zwei Worte ausgeht, erscheint unser Menschenreden
und unser menschliches Begründen als ein Kinderstammeln. Die
beste Methode des besten Methodikers muß ihre Unzulänglichkeit ein-
gestehen, da wo Gott selber kommt, nicht nur um zu sagen: du sollst,

sondern auch das andere: ich will deinen kleinen, schwachen Men-
schenwillen stärken mit göttlicher Speise, mit meinem eigenen Fleisch
und Blute.

Oeftere Kommunion und frühe Kinderkommunion! Das sind
auch Ideen, die wir über dem Haupte unserer Jugend anzünden
müssen. Katholische Erzieherinnen und Erzieher, die Sie sonst so

gierig nach neuen Ideen greifen, studieren Sie diese neue Methode
und ihre Gesetze und ihre Segnungen. Unsere willensarme Zeit



27

schreit nach vertiefter Willensbildung. Eine gewaltigere Willenspä-
dagogik gibt es nicht als die eucharistische. Sie wird die siegreiche

katholische Pädagogik der Zukunft sein. Gott segne Sie und Ihr
Wirken, und Gott segne die neue katholische Zukunftspädagogik!

„Ireie Jugend".

Unter diesem Titel schrieb ein Karl Mâder in Nr. 5, IV. Jahr-
gang vom 15. Nov. 1913 der „Zeitschrift für Jugenderziehung
und Jugendfürsorge" einen Bericht über den Führertag der Wan-

dervögel, der am 2. Nov. in Aarau stattgefunden hatte. Der Wander-

Vogel ist der schweizerische Bund für abstinente Jugendwanderungen. Ich
las in diesem Berichte:

„1907 gegründet, zählt er (der Wandervogel) heute 48 Ortsgruppen mit
etwa 250 Mädchen und 1150 Knaben im Alter von 16—25 Iahren"
„Im Laufe des Samstag Nachmittags rückten sie von allen Seiten ein".

„Ein eigenartiges Bild froher Jugendlust bot der Reigentanz, der spät
abends*) die Wandervögel an der Aare um einen flammenden Holzstoß sam-
melte" Die Scheiter fielen zusammen, und still zog man die Stadt hin-
auf. Vor dem Mädchenquartier erklang noch einmal das sinnige ,Ade zur guten
Nacht"; dann trennte man sich." „Früh 6 Uhr war Tagwacht, und zwei
Stunden später saß die ganze Schar in der Aula des PrimarschulhauseS. Das
Bundeslied .Heißt ein Haus zum Schweizerdegen' eröffnete die Verhandlungen,
die, durch kurze Pausen unterbrochen, bis 1 Ithr dauerten."

In Nummer 9 vom 15. Jänner der nämlichen Zeitschrift lese ich

einen schwungvollen Artikel von Dr. Karl Matter über einen Führertag,
der an Pfingsten des Jahres 1913 in Frauenfeld abgehalten wurde. Ich
entnehme ihm folgende Stellen:

.In den Wirtschaftsgebäuden und auf den Gutswiesen des Schlosses

Altenklingen bei Märstetten im Thurgau hat sich über die Pfingsttage 1913 ein

seltsames, ungewöhnliches Leben entfaltet. Gegen 500 Mitglieder des schweiz.

Wandervogelbundes hatten sich zur alljährlichen Pfingstlandsgemei.nde
eingefunden." „Pfingstsonntag setzte nun die ernste Arbeit ein, die

öffentliche Beratung in der Landsgemeinde. Wiederum mußte die große Scheune
an Stelle der waldumrahmten Anhöhe als Versammlungsraum dienen."

.In zwangloser Stellung, in allen erdenklichen Lagen saß,
hockte und lag auf dem nächtlichen Strohlager der große
Haufe."

Das war am Pfingstsonntag vormittags, und die Ver-
sammlung dauerte „geschlagene fünf Stunden". Doch geben wir
unserem Gewährsmanne weiter daS Wort.

*) Der Sperrdruck ist durchweg vom Schreiber dieses Artikels.



28

.Wie ein unwirklicher Traum, ja beinahe wie ein Spuck aus der Geister-
weit steht das Erlebnis der Afingftnacht vor meinem geistigen Auge. Um
die zwei lodernden Lenzfeuer auf der Waldwiese schwangen sich in wildem
Reigen die in überschäumender Jugendlu st wie in einem Rausch
da hinwirbelnden Gestalten „Man dachte unwilllürlich an die

Walpurgisnacht oder an die altgermanische Sonnenwendfeier."
Soweit die Berichte. Und an was ich dachte? An ein Wort

Voltaires, nachdem er Rousseau's .Ueber die Ursachen der Ungleichheit
unter den Menschen" gelesen hatte: „Noch nie hat ein Mensch so viel
Geist ausgewendet, uns zu Bestien zu machen; liest man Ihr Buch, so

wandelt einen die Lust an, auf allen Vieren zu gehen." Das Wort
paßt nicht direkt hieher, aber es ging mir doch unwillkürlich durch den

Sinn; vielleicht weil es indirekt hier doch am rechten Platze ist.

Wohlgemerkl: obige Ausführungen stehen nicht etwa in einem Buche

mit dem Titel: „Wie werden wir wieder Heiden?", sondern in der

„Zeitschrist für Jugenderziehung und Jugendfürsorge", deren

Leser meistens Christen protestantischer und katholischer Richtung sind.

Das ist nun nicht nur unkatholisch, das ist auch unprotestantisch. Das
ist eine Sünde an der Schweizer Jugend, begangen von denen, die ihre

Führer sein sollten und sein wollen. Das ist auch unvaterländisch, und

es wüd nicht vaterländisch dadurch, daß, wie es im zweiten Bericht
heißt, Herr Oberstdivisionär Wildbolz ein warmherziges Sympathie-
Telegramm an die pfingstliche Tagung sandte.

Wollen wir wieder Heiden werden? Oder sind wir es schon?

Ich meine sogar, die alten heidnischen Germanen, deren Tu-
genden der Römer Tacitus in so hohen Worten preist, haben ihre Töchter
und Söhne christlicher erzogen, als der Wandervogel uns lehren

möchte. L. R.


	Beilage zu Nummer 8 der "Pädag. Blätter"

