
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 18 (1911)

Heft: 44

Artikel: Offener Brief an Hrn. Prof. Dr. Fr. W. Förster, Zürich [Schluss]

Autor: Seitz, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-s 694 b—

Offener Briefan Hrn. Prof. vr. Fr. W. Förster, Zürich.
(Schluß.)

II.
Sie haben sich stark verletzt gefühlt durch den Passus in ,,Ka»

tholische Willenspädagogik" „Förster und mit ihm die Großzahl der

modernen Pädagogen stehen auf dem Boden des Naturalismus; die

Willensrichtung des Menschen ist absolut gut; wenn der Mensch sittlich
verdirbt, so trägt die verkehrte Kultur daran die Schuld."

Dieser Satz konnte zu Mißverständnissen Anlaß geben; die Fassung

war zu wenig seriös. Nie ist mir aber eingefallen. Sie mit Rousseau

auf eine Stufe zustellen; in diesem Punkte kann ich Ihnen ohne weiteres

Revokation erteilen.

Aber viele Lehrer nebst mir find durch Ihre Bücher irre
geleitet worden in einem andern Punkt. In „Jugendlehre" besprechen

Sie die natürlichen Mittel der Willensbildung. Nur in einzelnen

Sätzen betonen Sie die Bedeutung der Religion. Ihre gelegentlichen
Aeußerungen über diesen Punkt sind denn auch in weiten Kreisen als
ein bloßes „Kompliment nach rechts' aufgefaßt worden; nur ein kleinerer

Teil Ihrer Leser begriff die apologetische Bedeutung Ihres Werdeganges.

In diesen und noch andern Schriften spricht vornehmlich der „erste

Generalsekretär des ethischen Bundes, Prof. Fr. W. Förster in Zürich".
Sie haben eS sich in etwas selbst zuzuschreiben, wenn Sie mit den

Vertretern der „Gesellschaft für ethische Kultur" in Verbindung gebracht

werden, da Sie die Bedeutung der natürlichen Willensmotive so stark

in den Vordergrund stellen, daß die übernatürlichen nur gelegent-

lich betont werden.

Ich weiß, daß eine gewisse Unterströmung gegen Ihre Ideen in
kompetenten katholischen Kreisen existiert, und ich begreife sie auch. Die
Gefahr ist eben vorhanden, daß viele katholische Erzieher Ihre Methode,
die zwar den Vorteil der Lebensnähe in sich birgt, zu einseitig an»

wenden wollen. Die Gefahr des Ueberganges zur autonomen Moral
kann nicht bestritten werden, da wird die Kirche eben ihre Posten stellen

müssen.

Ich habe das Wesen Ihrer Methode mit „Aufstellen starker fitt-
licher Gegengewichte gegen die niedern finnlichen Reize" bezeichnet. Es

ist ihr der Vorwurs gemacht worden, sie erziehe die Schüler zur Ber-

nunstklügelei, zum seichten Rationalisieren, zur Berkennung des Autori-
tätSprinzips. Ich muß offen gestehen: diese Gefahren existieren; eS ist

sehr zu befürchten, daß die bloße Nachbildung Ihrer Methode zum



695

„Rationalisieren" verleiten wird und so zur Nichtbeachtung der autori-
tativen Einwirkung. Daran ist nun freilich die Methode nicht schuld;
vielmehr erscheint sie mir psychologisch richtig fundiert; aber sie bildet

nur das natürliche Teilstück der positiv christlichen Willensmethode,
dem gegenüber eben kirchliche Kreise notwendig das Uebernatürliche
betonen müssen. Wie gesagt, die Grundgedanken des autonomen Moral»
Unterrichtes sprechen so stark, daß darüber die gelegentlichen Bemerkungen
über die „Unersetzlichkeit der Religion" kaum recht zur Geltung kommen.

Sie haben zwar ausdrücklich auf den Punkt hingewiesen, daß Sie die

natürlichen Willensmotive zum Studium gemacht; leider haben Sie
aber auch die erste systematische Aussprache über die ..Unersetzlichkeit der

Religion" an einer Stelle veröffentlicht, die nicht allen Ihren Freunden
und Lesern zugänglich ist, im „Hochland".

Ich gebe Ihnen also für die Anschuldigung „Naturalist" gerne

Satisfaktion, muß aber nochmals betonen, daß Sie selber zu diesem

Mißverständnis etwas beitrugen. Sie werden nicht umhin können.

Ihre Stellung zur übernatürlichen Willensbildung mit der Zeit zu

präzifieren; einmal, weil Sie es versprochen haben; weiter, weil Sie nur
auf diesem Wege völlige Klarheit schaffen können, die eine Grundbe-

dingung der katholischen Pädagogik ist; drittens, weil Sie selber j«-
gebe«, daß die natürliche Wissensvildnng ans Hrnnd Ihrer
„Ivgendlehre" überschätzt worden ist.

III.
Eine andere von Ihnen inkrimierte Stelle lautet: „Der Zürcher

Pädagoge Förster redet in „Jugendlehre" und „Schule und Charakter",
wie auch in seinen andern Schriften dem ethischen Streben nach oben

das Wort; wir hätten es, aufrichtig gesagt, lieber gesehen, er hätte

diesem Fundamentalstück der wahrhaft ethischen Kultur seine ganze

Lebensarbeit geschenkt, statt sich auf die Behandlung philosophischer

Probleme einzulassen, die ihn höchstens zwischen Scylla und Charybdis

führen."
Um Sie richtig zu beurteilen, habe ich mir alle Mühe gegeben,

die geistigen Quellen zu erforschen, aus denen Sie schöpfen. Die Be»

wegung für „ethische Kultur' ist unleugbar von Einfluß auf Ihre
Geistesrichtung gewesen. Ich habe den Eindruck, Sie machen in „Ju-
gendlehre" den Versuck, den kirchlichen Standpunkt betr. sittliche Er-
ziehung mit dem der Modernen zu versöhnen. Ihre Bestrebungen find

letzthin als „AmerikanismuS" bezeichnet worden. Nun müssen Sie

wohl bedenken, daß eS in der modernen katholischen Kirchengeschichte

einen „AmerikanismuS" gibt. Es ist dies eine Art liberalen Katholi-
ziSmus. Bekanntlich hat Leo XIII. in einem Schreiben an Kardinal



- —-L 696 s»-—

Gibbons vom 22. Januar 1899 eine Reihe von Sätzen dieses Ameri»
kanismus verurteilt. Seine Erklärung gipfelt in folgenden Ausführungen:

,Um die Akatholiken leichter zur katholischen Lehre zu bringen, soll sich

die Kirche der Kultur einer zum Mannesalter gelangten Welt mehr nähern,
von ihrer alten Strenge ablassen, gegen die neuen Wünsche und Anschauungen
der Völker sich nachgiebig zeigen. Viele wollen das nicht bloß von der Kirchen»
diSziplin verstanden wissen, sondern auch von den Lehren, in welchen die Hinter»
läge des Glaubens enthalten ist. — Die Synode vom Vatikan bemerkt darüber:
»Die Glaubenslehre, welche Gott geofsenbaret hat, ist nicht wie ein erdachtes
philosophisches Lehrsystem dem Menschengeist zu weiterer Ergänzung zugewiesen,
sondern als eine göttliche Hinterlage von Christus seiner Traut übergeben, um
sie treu zu hüten und in untrüglicher Weise auszulegen. Folglich muß man
auch die Auslegung der Heilslehren festhalten, welche unsere heilige Mutter,
die Kirche einmal gegeben hat, und niemals darf man von dieser Auslegung
unter dem trügerischen Vorgeben einer tiefern Begründung abgehen.'

Das ist der klar normierte katholische Standpunkt.
Sie haben in „Autorität und Freiheit" ganz deutlich einige

„amerikanische" Gedanken entwickelt, die von der kirchlichen Autorität
verworfen worden, sind, wenn ich auch bekennen muß, daß Ihr Urteil
ein hocherfreulich objektives ist. Ich weiß ganz genau, daß Sie dem

Problem als Pädagoge nahe getreten find. Sie schreiben ja: „Die
Gedanken, die ich hier zu begründen suche, find nur eine Anwendung
meiner pädagogischen Grundsätze auf gewisse Fragen der kirchlichen

Kulturarbeit. Ich bin mir dabei bewußt, daß meine Haltung inmitten
deS erbitterten Streites zwischen den Gegensätzen unserer Zeit weder

der rechten noch der linken Seite zusagen wird." Gestehen Sie mit
diesem Satze nicht selber, daß Sie sich freiwillig zwischen „Scylla und

Charybdis' begeben?

Noch mehr! Kirchliche Kreise mußten aus pädagogischen
Gründen auf Ihre Stellung aufmerksam machen, da bei Ihrer zahl»

reichen Leserschaft im katholischen Lager eben viele Ihre Vorbedingung.
daS Buch bloß vom kulturellen Standpunkt zu beurteilen, zu wenig be»

achten und Sie so zum Träger modernistischer Ideen werden.

Sie find denn auch tatsächlich ganz verschieden beurteilt worden.

In „PharuS" frägt der Chefredaktor: „Wird er seinen päda gogischen
Ruf nicht gefährden, da er als Theologe sich zu gebärden scheint?"
Dr. Wurm sieht daS Buch als im Kern verfehlt an, Dr. Goettler nimmt
eS in Schutz; Senex schreibt: „Förster hat keine Grundsätze;" Lippert
meint: „Förster legt die Fundamente kirchlicher Autorität nicht tief
genug"; Schraml sagt: „Da« Buch wird akatholische Kreise in ihrer
Auffassung des Papsttums bestärken, katholische gebildete Kreise, soweit

fie nicht dogmatisch tiefer geschult find, zu Mißtrauen und selbstherrli«
cher Nörgelsucht anregen." Letzteres Urteil gibt voll und ganz den Ein-
druck wieder, den ich bei der Lektüre von „Autorität und Freiheit"



——« 697

immer hatte. Und da frage ich: „Ist da nicht das Bild von Scylla
und Charybdis zutreffend?" In Ihrer Richtigstellung suchen Sie obigen

Satz so zu interpretieren, als ob ich Ihnen zugeschrieben, Sie seien ge«

fliffentlich der Hauptfrage ausgewichen; das war «nd ist nicht mein
Sinn. Ich wollte nur die Tatsache einer ganz verschiedenen Beurteil-

ung registrieren, und darum habe ich auch, bevor ich Ihre Vorrede zur
dritten Auflage zu Geficht bekam, im Aussatz „Prof. Dr. Fr. W. Förster
und die katholische Willenspädagogik" Ihren Standpunkt gegen ungerecht«

fertigte Erwartungen von katholicher Seite in Schutz genommen. Wahr»

heit und Objektivität gingen mir allem voraus. Uebrigens ist mir
gerade diese Vorrede ein Beweis, daß ich mit meinem Bild, mehr sollte

es nicht sein, doch sachlich richtig gezeichnet habe.

In der Vorrede zur ersten Auflage von „Autorität und Freiheit'
machen Sie auch darauf aufmerksam, daß Sie Ihrem Freunde Sait«
schick wichtige Einsichten in das Wesen der Religion verdanken. An-
geregt durch diese Bemerkung habe ich die Schriften des genannten

Herrn einem einläßlichen Studium unterzogen; ich werde an dieser

Stelle zusammenhängend darüber referieren. Es wäre schade Bruchstücke

zu bieten.

Einen Punkt nur muß ich, weil zur Sache gehörend, jetzt schon

scharf betonen. Ich kenne Ihren Begriff „Religion" und dessen Inhalt
nicht. Der Begriff als solcher kann eben ganz verschieden gefaßt werden.

Die katholische Auffassung ist von der Kant'schen, wie sie in modernen

Kreisen maßgebend ist und neuerdings von Chamberlain in „Grund-
lagen des neunzehnten Jahrhunderts" vorgetragen wird, total verschieden.

Die Sache ist in pädagogischer Hinficht wichtig, weil der „Modernismus"
namentlich im Sinne der Evolution deS Dogmas neuerdings auch von

Rein pädagogisch vorgetragen wird.
Nach katholischer Auffassung läßt sich der Glaubensakt definieren

als feste Zustimmung zu einer geoffenbarten Wahrheit auf das Zeugnis
der übernatürlichen Offenbarung. Dieser Begriff des Glaubens ist vom
Batikanum selbst festgelegt worden. Wir unterscheiden am Glauben

erstens den Gegenstand, die Wahrheit, der ich fürwahrhaltend zu«

stimme; zweitens den Beweggrund, weshalb ich der Wahrheit zu-
stimme (Autorität der Offenbarung) und drittens die subjektiven
Kräfte, welche ihn erzeugen. Diese Kräfte find: Gnade, Wille und

Verstand, eben weil der Glaubensakt übernatürlich, frei und vernünftig
sein muß. Formell ist der Glaubensakt ein Erkenntnisakt, die

Zustimmung deS Intellekts zu einem Erkenntnisinhalt. Letzterer ent«

zieht sich aber der eigentlich wissenschaftlichen Begründung. Die Autorität



- 698 p-»--

Gottes ist Bürge des Offenbarungsinhaltes. Der Glaube ist deswegen

ein Gehorsamsakt des Willens. Dies scheinen Sie mir zu wenig

zu betonen. Dafür ist mir Ihre Stellung zu Albert de Ruville Zeugnis.
Die Kraft, die diesen Willen erzeugt, ist ei»e übernatürliche, die Gnade.
Die katholische Willenspädagogik niuß darum s) die übernatürliche

Willensbildung betonen, b) sie muß streng an der Autorität der Kirche

festhalten, c) fie kennt ihr eigentümliche Mittel und Wege der Willens»

bildung, die Gnadenmittel.
Damit ist der Kreis wieder geschlossen: die Moral steht mit der

Religion in innigster Verbindung; die Religion ist nicht bloß ein Hilfs-
mittel, sondern Quelle — also genügt uns Katholiken sachlich, nicht

nur pädagogisch, eine autonome. Moral nicht; die Sicherheit des Glauben»

verlangt Sicherheit der Autorität — darum gibt eS im katholischen

Lager keinen Subjektivismus, auch nicht in abgeschwächter Form, so«-

der» »«r demütige Auterwerfung; diese Demut ist Wirkung der Gnade,

und darum will die katholische Erziehung von der einseitigen Betonung
der natürlichen Willensmotive nichts wissen. Sie sagt darum: die

natürliche Willensbilduug ist nur ein Teilstück, an Wichtigkeit wird fie

von der übernatürlichen weit übertroffen.
Drei Punkte find es also, sehr geehrter Herr Professor, die zu

falschen Auffassungen Anlaß geben können:

a) die Überschätzung der natürlichen Willensmotive
b) die Unterschätzung der übernatürlichen Willensmotive
e) die Tendenz zu einem gewissen Subjektivismus.
Was den ersten Punkt anbetrifft, gebührt Ihnen das unverkenn»

bare Verdienst, uns katholischen Pädagogen das Prinzip der Lebens-

nähe wieder in Erinnerung gebracht zu haben; nur dürfen wir das

autoritative Element nicht vernachlässigen; wir würden sonst die Haupt-
sache zur Rebensache machen.

.Die zu wenig starke Betonung der übernatürlichen Willens»
motive" rechne ich Ihnen nicht als Vorwurf an; überhaupt fehlt tat-
sächlich der Boden für eine sachliche Diskussion, fie fehlt so lange, als
Sie sich nicht speziell über den genauen Begriffsinhalt .Religion" und

über die Art und Weise ihres Einflusses auf den Willen ausgesprochen

haben. Ihre Anficht darüber versprachen Sie schon längst in einem

besondern Werke niederzulegen. Dann wird eS Zeit sein, Ihren Re-

ligionsbegriff mit dem katholischen objektiv zu vergleichen. Ich anerkenne

gerne und mit Freuden Ihr Streben, die kulturelle und psycho-
logische Bedeutung der Religion objektiv zu erfassen und ehre Ihren
ManneSmut, womit Sie an einem exponierten Posten treu Wache halten.



699

Zum dritten Punkt muß ich bemerken, daß Sie in „Autorität
und Freiheit" Ideen verfechten, die mit dem streng katholischen Stand«
Punkt nicht vereinbar find. Niemand verbietet Ihnen die Markierung
Ihrer subjektiven Auffassung, da Sie nicht zur Kirche gehören; um-
gekehrt werden Sie es dogmatisch gebildeten Katholiken beim großen Anhang,
den Sie verdientermaßen im katholischen Lager haben, trotz aller Sympathie
für Sie und Ihr Werk nicht verargen, me«« fie auf die bestehende

Hefahr einer Infiziernng aufmerksam machen; es ist das eine Pflicht
der Selbsterhaltung, doppelt wichtig in den modernen Zeitläufen.

Ich hoffe gerne, Sie werden diese Auseinandersetzungen, die aus

objektivem Wahrheitsstreben entstanden sind, nicht als feindselige Kund-
gebung taxieren. Ich schließe mit den Worten, die Sie „Autorität
und Freiheit" vorangestellt haben: In iwosssurüs umtus, in àubiis

libortas, in omnibus oaritas.
Genehmigen Sie, Herr Professor, die Versicherung meiner hohen

Wertschätzung und Verehrung. Joh. Seitz, Lehrer, Amden.

XX. Jahresversammlung des Vereins kslh.
Lehrerinnen der Schweiz.

Am 9. Oktober vereinigten sich etwa 7V Lehrerinnen und eine erfreuliche
Zahl von Ehrengästen zur 20. Jahreskonferenz im Regierungsgebäude unsere»
lieben, zur Zeit im farbenreichsten Herbstschmuck prangenden Städtchen« Zug.

Vorausgehend fand erst die Mitgliederversamm lung der Alters-
lasse, dann diejenige der Kranlenkasse statt. Die AlterSlaffe wird mit
dem 1. Jan. 1912 .mündig", d. h. die Karenzzeit ist abgelaufen, und so kann
fie denn nötigenfalls ihre hilsspendende Tätigkeit beginnen. Ihr Vermögen beträgt
auf Ende 1910 Fr. 1170V.—. Die Krankenkasse, welche ein Vermögen von
5800 Fr. aufweist, hat auch im letzten Zahre wieder manchem von Krankheit
heimgesuchten Mitgliede sehr willkommene finanzielle Beiträge geleistet. Möchten
doch recht viele, namentlich jüngere Lehrerinnen einsehen und durch Beitritts»-
klörung bestätigen, daß die Fürsorge für kranke, wie für alte Tage sehr zeitge-
mäß, vorteilhaft und gemeinnützig ist!

Das Begrüßungswort an der Hauptversammlung sprach unser
bewährter Konferenzleiter, Hochw. Hrn. Pfarrer Ducret ton Auw, indem er
darauf hinnies, wie in unserer modernen Zeit Religions- und Sittenlofigkeit
überHand nehmen und wie die lath. Lehrerinnen diesen gefährlichen Strömungen
geschlossen durch Wort und Beispiel entgegenwirken sollen. — Anschließend gab
der Borfitzende 2 Telegramm Grüße und Glückwünsche bekannt, mit denen Hochw.
Herr Prölat Tremp und Herr Redaktor Frei die Versammlung erfreuten.

Aus dem Jahresbericht konnten wir ersehen, mit welcher Liebe und Be-
geisterung und mit welch' vorbildlichem Opfermut unsere Präsidentin, Frl. Keiser
für den Verein arbeitet, wie sehr sein Gedeihen ihr am Herzen liegt. Ter Ver-
ein zählt jetzt gegen 400 Mitglieder. Drei brave Lehrerinnen hat der unerbitt-
liche Tod aus unsern Reihen gerissen. Da« Sorgenkind unserer Präsidentin ist
die Vereinskasse, der notwendig etwas auf die Füße geholfen werden sollte. Ihr


	Offener Brief an Hrn. Prof. Dr. Fr. W. Förster, Zürich [Schluss]

