
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 18 (1911)

Heft: 33

Artikel: Religion und Charaktebildung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Religion und Charakterbildung.
(Aus einem Vortrage von Prof. vr. Fr. W. Förster.)

Wohl manchem Leser der „Pädagogische Blätter" wird es aufge-

fallen sein, daß Herr I. Seitz (Amben) in seinem sehr interessanten und

lehrreichen Artikel über „Katholische Willenspädagogik" den Herr Prof.
Or. W. Förster zu den Naturalisten gezählt hat. Auch der Schreiber
dieser Zeilen, der das Glück hatte, einem Vortrage des gefeierten Pä-
dagogen und Ethikers im Union in Luzern (2. Januar 1SV8) zu lau-
schen, ist ob dieser Rubrizierung stutzig geworden und erlaubt sich hier-
mit, den Pädagogischen Blättern eine Skizze jenes hochinteressanten Vor-
träges zu übersenden. Er ist überzeugt, daß dieselbe auch Herrn Seitz
willkommen sein wird, da ihm ja alles daran gelegen sein muß, daß

auch nicht der Schatten einer ungerechten Beurteilung von katholischer
Seite auf einen Pädagogen von dem Rufe und dem Verdienste eines

Dr. Fr. W. Förster falle.

In dem oben erwähnten Vortrage beweist Herr Professor Dr.
Förster sonnenklar, daß ohne Religion keine wahre Cha-
rakterbildung möglich ist. Glanzvoll widerlegt er die Be-

hauptungen eine» Ieuerbach, Berthelot, Comte, daß das wahre Funda«
ment der Moral die Wissenschaft sei, sowie die Idee der Selbsterlösung,
wie fie Ellen Key vertritt. Alle diese Modernen überschätzen die Macht
der natürlichen Kräfte des Menschen. I)r. Förster ist weit davon ent«

sernt, die Bedeutung der natürlichen Anlagen und Antriebe des Menschen

zum Guten für die Charakterbildung zu verkennen. Er hält sie im

Gegenteil für außerordentlich wichtig und empfiehlt dem Lehrer, insbe-

sondert dem Religionslehrer, sich noch mehr mit diesen natürlichen
Kräften zu verbünden. Der Erzieher wecke in dem Kinde die Krast
der Ueberwindung. Der Mensch erfährt in dem natürlichen Ringe» des

Geistes mit dem Fleische die Macht seine» Geistes und auch seine eigene

Schwäche. „Soviel der Mensch überwunden hat, soviel weiß er." Allein
die natürlichen Kräfte verlangen aus ihrer eigenen Psychologie heraus
nach Unterstützung durch die Religion. Erfahrung und

Selbsterkenntnis führen in die Vorhallen der religiösen Pädagogik. Der
erste Schritt zur Selbsterkenntnis ist die Selbstbeobachtung und Selbst-
Prüfung. Du mußt wie der hl. Augustin den Blick auf dein Inneres
werfen, damit du erkennest: „Herr, du bist in mir, aber ich war außer

mir." Der moderne Mensch ist durch und durch nach außen gerichtet.
Darum versteht er auch die Religion nicht mehr, die den Menschen zum
Jnnenschauen anleitet. Wer den Menschen dazu bringt, daß er sich daS



—« 515

dunkle Rätsel seiner eigenen Natur gegenwärtig macht, der wird ihn
auch wieder zur Ehrfurcht gegen die Religion bringen. Denn die Re-

ligion spricht die Muttersprache seiner Seele. Selbst ein Nietzsche ge-

stand:
.Der Mensch schleicht immer um Mitternacht um daS Grab seines Gottes.

Ja, dann, wenn ihn niemand sieht, vergießt er seine Tränen ; denn die stille
Seele sagt ihm, was er verloren hat."

Die Grundbedingung aller Charakterbildung ist die Kenntnis der

menschlichen Natur. DaS ist die große Kraft des Christentums, daß es

nicht nur vom Idealen ausgeht, sondern auch den Menschen kennt, das

Material, mit dem es zu arbeiten hat. Alle, die an Selbsterlösung

glauben, kennen die menschliche Natur nicht. Sie kennen nicht den

Kampf des Dämonischen gegen das Göttliche im Menschenherzen. Stark
sind die Mächte, die den Menschen nach unten ziehen. Die Dämonen

stellen ihm die niedern Objekte so entgegen, daß er fällt, wenn ihm die

Religion nicht das Höhere in noch größerer Anschaulichkeit und Innig-
keit vor die Seele führt.

.Dämonen können nur durch Götter, die Hölle kann nur durch den Him-
mel besiegt werden,' sagt Nietzsche.

Wer die menschliche Natur durchschaut, der wird immer verstehen,

was Erlösung heißt, weil er daS Inferno kennt. Die Idee von der

Erlösung ist nicht von den Schwachen, sondern von den Starken ausge-

gangen. In der Gestalt Christi ist die ganze menschliche Natur gegen-

wärtig. Auch Christus hat mit den dämonischen Mächten gerungen.
Die Religion kommt nicht nur von oben. Sie umspannt, durchschaut

und durchdringt das ganze menschliche Leben.

Es scheint einen sehr einfachen Weg zu geben, die menschliche Na°

tur kennen zu lernen. Das ist die Selbsterkenntnis. Allein diese ist

außerordentlich schwer. Nur Menschen von hervorragender Geisteskraft
werden darin Fortschritte machen. Wieder muß uns die Religion hel-
sen, den tiefsten Aufschluß über uns selbst zu erlangen. Und dieser

Aufschluß, den uns die Religion gibt, ist das Dogma von der
Erbsünde, von der Verderbtheit der menschlichen Natur. Der mo-
derne Pädagoge, der mit Rousseau dem Grundsatze huldigt: Der Mensch

ist von Natur vollständig gut, gleicht dem Bildhauer, der den Meißel
wegwirft und sagt: Der rohe Block ist viel schöner als das, was ich

auS ihm machen kann. So verfällt er in den Persönlichkeitskultus,
wobei daS göttliche Selbst möglichst aller Schranken entledigt wird. Die
religiöse Pädagogik dagegen stellt dem Menschen schwere Aufgaben der

Selbstüberwindung. Der christliche Erzieher will das Kind dazu brin-
gen, daß es den eigenen Willen bricht und überwindet, damit der höhere



51<> —

Geisteswille zur Herrschaft gelange. „Das Weizenkorn blühet nicht, es

sterbe denn zuvor." sagt Christus und zeigt uns den wahren Weg zur
Kultur der Persönlichkeit.

Pascal hat einmal gesagt:

,TaS Dogma der Erbsünde ist ein Geheimnis. Es beleuchtet alle Wider»
spräche unserer Natur und bleibt doch dem Auge ewig verborgen.'

Nicht in der Natur, ja nicht einmal in den Trieben liegt die Erb-
fünde, sondern in der Haltung der Seele zu den Trieben. Die Seele

geht in den finnlichen Trieben auf, statt ihnen das Gesetz des Geistes

aufzuprägen. Nicht die Natur als solche ist böse oder schlecht, sondern

in unserer Seele liegt die dämonische Neigung, nicht über das Böse zu

herrschen. Statt die Dämonen in dienstbare Geister zu verwandeln,
wird die Seele Dienerin der niedern Welt. „Der Mensch ist von Na-
tur auS ein Verbrecher." Es ist zu jedem gesagt, das Wort des Herrn
an Petrus:

„Ehe der Hahn zweimal kräht, wirst du mich dreimal verleugnet haben."

Das ist das Lied der treulosen Ohnmacht der Seele.

Damit stimmt überein, was Förster in „Schule und Charakter"
schreibt:

„Auch die religiöse LebenSansicht besireitet nicht den Adel der menschlichen
Natur — aber sie weih, daß dieser Adel nur gerettet werden kann, wenn wir
auch die unergründliche Schwäche und Niedertracht fest im Auge behalten, die

in unserer Natur liegt. Der Mensch bedarf erschütternder Mahnungen, um
sein« adelige Herkunft nicht zu vergessen. Wir vergessen es nicht, wenn wir
einem Menschen vor zehn Jahren 10 Pfennige geliehen haben, aber unsere gei-
stige Herkunft vergessen wir leider zu schnell. Der Mensch ist von Geburt an
ein tragisches Doppelwesen — das wird durch alles optimistische Geschwätz nicht
aus der Welt geschafft. Die Weisen aller Völker und Zeiten sind darin ein«.
Die alte ägyptische Sphinx ruft es uns zu, und Goethes Faust sagt es allen,
die überhaupt lesen können: .Du gabst mir auch den Gefährten, der kalt und
frech mich vor mir selbst erniedrigt."

Durch bloße intellektuelle Vorstellungen kann
man den Menschen nicht losreißen von Sünde und
Leidenschaft. Schon die Heiden haben dies eingesehen. Daher
die Klage:

„Ich seh« das Gute und stimme ihm zu, und doch zieht es mich dämonisch

zum Niedern."

Aus eigenen Kräften können wir uns nicht helfen. Von oben

muß eine gewaltige Kraft über die Seele kommen als ein Übermensch-

licheS, ungeheures Leben, das aus allen Wunden der modernen Lebens-

paffion blutet und doch unendlich hoch über allem Geschaffenen steht.

Die moderne Ethik fordert, wie die heidnische, ohn« zu geben. Die
Ethiker deS Heidentums fühlten es tief, daß ihnen ein ganz vollkom-



»^4 517

menes Vorbild fehle. So ruft einer der heidnischen Philosophen auS:
„Ja, was find wir gefeierte Philosophen I Wir fallen ja immer noch.

Es fehlt uns das ganz vollkommene Vorbild, es fehlt uns ein Leben, indem in
lebendiger Wahrheit vorgebildet ist, waS wir tun sollen. .*

Das ist die Morgendämmerung, bevor die Sonne aufgeht und

Christus, der Gottmensch, erscheint.

Jeder Pädagoge weiß, daß man ein Kind nur gewinnen kann,

wenn man ganz anschaulich mit ihm redet. Der modernen Ethik fehlt
diese Anschaulichkeit des Höchsten, das an Kraft und Lebensfülle das

Niedrige übertrifft. Erst die Religion stellt es unS in voller Klar-
heit und in ganz gereinigter Gestalt vor die Seele. Wie wir erst in
der Nähe eines ganz reinen Menschen unsere eigene UnWürdigkeit fühlen,
so fühlen wir auch in der Nähe Christi erst, was das Niedere und das

Höhere in uns ist, so daß wir lichtvoll sehen, wo wir zu stehen haben

und wo wir nicht zu stehen haben. Er sagt uns. was Charakter ist

und was nicht. Erst von Christus kommen wir zu ganz klarer Selbst-
erkenntnis (Dante und Beatrice vor dem Bilde Christi). So wie die

Bildungskräfte der Pflanzen auch erst durch daS himmlische Feuer neu

erweckt werden, so erhalten auch dir natürlichen Seelenkräfte des Men-
schen erst durch die Religion ihre wahre Entfaltung und Fruchtbarkeit.
Das Uebernatürliche erst ist das wahrhaft Wirkliche. Das Natürliche
ist nur eine traumhafte Vorstufe einer höhern Lebensentfaltung. Die
Religion ist somit die wahre Auslebetheorie.

Nachdem der Redner dargelegt, daß wir unS auch vom Stand-
Punkt der Willenskultur aus mit der Religion verbünden müssen, ver-
anschaulichte er die Unentbehrlichkeit der Religion für die Charakter-

bildung noch an folgenden Beispielen:

Wir sagen, das Beispiel erziehe. Wo ist denn eigentlich dieses

Beispiel, das erzieht, begeistert, hinreißt? Kann einer von uns behaup-

ten, daß e r dieses Beispiel für die Kinder sei? Hat nicht jeder Lehrer,
jeder Vater seine Fehler und Schwachheiten, die dem Kindesauge nicht

verborgen bleiben? Und doch braucht das Kind ein Beispiel, das die

Vollkommenheit darstellt, ein Vorbild, daS ohne Mackel ist, nach dem

seine Seele sich mächtig hingezogen fühlt, ein Ideal, das ihm sein eige»

nes besseres Ich in strahlender Vollendung vor Augen stellt. Schon von
diesem Standpunkte aus ergibt sich die Notwendigkeit der Persönlichkeit

Christi.

Nun drängt sich aber die Frage auf, ob es richtig sei, dem Kinde
ein Vorbild zu geben, das in seiner Heiligkeit und unendlichen Voll-
kommenheit von keinem Sterblichen erreicht werden kann. Darauf ist



« 518

zu antworten: Allerdings ist das Borbild Christi unerreichbar. Doch

können wir es alle nachahmen und nach Vollkommenheit streben. Es

ist ganz klar, daß schon der erste Schritt um so mehr lockt, je erhabener

das Ziel ist, das uns vorschwebt. An Halbheiten wird sich niemand

erwärmen und begeistern. Einheit ist das Wesen des Charakters. Da-

rum ist auch das Bestreben der sogen. Bremerschule, dem Kinde statt

eines Vorbildes deren eine ganze Reihe zu geben, in der Weise, daß es

an dem einen Vorbilde diese, an einem andern jene Tugend erkennen

und nachahmen soll, verfehlt. Vielheit ist schon Charakter«
losigkeit. Nur wenn alle Tugenden in der einen göttlichen Liebe

zusammenschmelzen, entsteht jene wunderbare Harmonie, in der jede Tu«

gend ihr schönstes Ebenmaß erhält.
Selbst entschiedene Anhänger der modernen Ethik fühlen den Man»

gel dieses Vorbildes. Eine freigeistige Mutter fragte einst den Referen»

ten, ob es denn nicht gefährlich sei, die Kinder anzuleiten, den Blick
immer auf sich selbst zu richten, heute diesen, morgen jenen Fehler ab-

zulegen usw. Er konnte ihre Befürchtungen nicht als unbegründet er-

klären; denn die Erfahrung spricht dafür, daß solche Kinder zu Grüblern
und wahren Moral-Pharisäern erzogen werden, wenn sie nicht beständig

hingewiesen werden auf ein Vorbild, das die Vollkommenheit selbst ist.

Darum liegt die Hauptkraft der Erziehung im Hinweis auf Christus.
Ohne dieses Vorbild bildet man das Kind zum Selbstkultus heran, der

so treffend durch nachstehende Anekdote charakterisiert wird: Ein Ser«

geant stellte sich eines TageS dem Kaiser Napoleon I. mit den Wor-
ten vor:

.Majestät, ich bin von dem Holze, aus dem die Majore geschnitzt werden.'
.Ich danke schön,' erwiderte der große Schlachtmlenker, .ich werde an Sie den-
ken, wenn ich einen Hölzernen brauche.'

Der SelbstkultuS, die Klippe, an der alle natürlichen Ethiker des

Altertums gescheitert find, wird nur durch Christus überwunden.
Wenn der Sultan zum Gebete in die Moschee tritt, so ruft ihm

eine Stimme von oben zu: .Allah ist größer als du!' So muß jedem
eine höhere Stimme stetsfort zurufen: .ES gibt etwas, das größer ist

als du, vor dem du dich in Demut beugen sollst!" Es ist das erhabene

und unerreichbare Vorbild Christi, das ihm seinen eigenen Abstand vom
Höchsten so ergreifend und lebendig vor Augen führt, daß er stetsfort

zur größten Bescheidenheit und tiefsten Demut hingelenkt wird.
Zum Schlüsse weist Dr. Jr. W. Förster hin auf die Bedeutung

der religiösen Autorität. Den Wirrwar in den philosophischen Systemen,
in den Welt- und LebenSanschauungen, wie er in der Neuzeit zu Tage



tritt, veranschaulicht der Vortragende durch ein Bild aus dem Hyde-

Park in London.
Dort stehen eine Anzahl Kanzeln für jedermanns Benutzung. E« kann

vorkommen, daß der Pietist neben dem Darwinisten, der Pantheist neben dem

Atheisten gleichzeitig seine Lehre vorträgt. Jeder behauptet, daß er die Wahr-
heit verkünde.

Die Unstimmigkeit der modernen Welt über die höchsten Lebens-

fragen ist auch so ein Hyde-Park. Ueberall nur Meinungen und Hy-
pothesen. Für bloße Meinungen und Hypothesen opfert aber kein Mensch

seine Wünsche und Leidenschaften. Wer nicht an eine ewige
Wahrheit glaubt, kann nicht erziehen. Er steht in dem

ChaoS der Meinungen mit der Gebärde des Pilatus, fragend: „Was
ist Wahrheit?" Er kann nicht mit zielbewußter Energie seinen Charak-
ter bilden. Wie soll ein Künstler einen Block meißeln, wenn er nicht

weiß, was er daraus machen will? Als Heinrich Heine vor dem Dome
in Antwerpen stand, da tat er den Ausspruch:

.Als man diesen Dom baute, galten noch Grundsätze. Heute haben wir
nur noch Meinungen, und mit Meinungen baut man keine Dome.'

Mit Meinungen bildet man auch keinen Charakter; denn ein

Charakter ist auch ein so herrlicher Dom. Charakter ist Konzen-
tration und Stärkung der Willenskraft; Charakter ist Freiwerden
des Menschen von seinem finnlichen Selbst; Charakter ist Einheit
statt Zerrissenheit und Zwiespalt; Charakter ist Hereinragen des

Ewigen in die Zeit, ist Ewigkeit in der Zeit. Darum kann, wer
nicht an ein Ewiges glaubt, auch keinen Charakter
bilden.

Einige moderne Ethiker sagen: „Laßt uns die Charakterbildung
auf die Liebe gründen." Allein auch dieses Fundament gibt keine sichere

Grundlage. Die Liebe ist etwas Zartes, Schüchternes im Menschen,

das nicht stand hält gegen die Brutalität in der Welt und den Wider-
stand, den man ihr entgegensetzt. Auf allen Gassen wird fie verhöhnt
und verlacht. Nietzsche erklärt die Liebe als ein Attentat der Starken.
Gesunden gegen die Schwachen. Der Darwinist sagt: Laßt uns daS Ge«

setz der Auslese an Stelle der Liebe setzen. Zur Liebe muß etwas

Männliches kommen, der Glaube, der die Liebe stark macht, daß sieden

Tod überwindet. Der Mensch lehrt aber nur dann wahrhaft lieben,

wenn er an etwas glaubt, das ihn über sich selbst erhebt. So finden
wir die Wurzel der wahren Liebe und ihre alles besiegende Kraft in
der Religion.

Wie kommt es aber, daß es so viele tadellose, charaktervolle Men-
schen gibt, die den Glauben längst über Bord geworfen? Es ist dieS



« 520

durchaus kein Einwand gegen die Religion. Denn wie ein Orchester

noch eine Zeitlang fortspielen kann, wenn der Kapellmeister fort ist, so

kann auch das Gute im Menschen noch eine Weile fortleben und fort-
wirken, wenn auch der Glaube nicht mehr da ist.

Die Sonne ist untergegangen, aber das Licht leuchtet und strahlt
noch, und die Berge erglühen im Abendgold. Die moderne Welt ist

noch erzogen unter dem Einflüsse des Christentums. Sie hat das re<

ligibse Dogma verworfen, aber sie hält noch das moralische Dogma.
Allein die allerneueste Generation geht bereits einen Schritt weiter und

fragt: „Worum soll ich denn die Moral glauben?' So wandte sich in
Berlin ein 18jähriger Sohn folgenderweise an seinen freigeistigen Bater:

.Warum soll ick die Moral glauben? Laß mich zuerst die Unmoral er>

leben, damit ich prüfen kann.'
Es ist somit außer Zweifel, daß es ohne Religion kein« Charak-

terbildung geben kann.

Endlich wendet sich der Redner mit begeisternden Worten an die

versammelten Lehrer und Schulmänner und ruft ihnen zu:
„Halten Sie fest am christlichen Glauben, am Glauben an den göttlichen

Lehrer, der allein das Gute in uns zur glühenden Flamme anzufachen vermag.
Widerstehen Sie den Einflüsterungen irreführender, glaubensloser Pädagogen,
Erinnern Sie sich der Worte GoetheS:

.Sei ruhig, bleibe ruhig, mein Kind;
In dürren Blättern säuselt der Wind.'

Die vorliegende Skizze bietet bloß einige verstümmelte Bruchstücke

aus dem herrlichen Vortrage des Herrn Dr. Fr. W. Förster. Losgelöst

von dem kunstvollen Gebilde, das der feingebildete Akademiker mit be-

zaubernder Beredsamkeit vor dem Auditorium aufbaute, sind es nichts
als welke, ihres Duftes beraubte Blüten und Blätter. Einen Vortrag
von vr. Förster anzuhören, ist nicht bloß ein Genuß, es ist eine wahre

Herzenserquickung. Was dem Ganzen den Stempel des Individuellen
aufdrückt, das find die Wärme der Empfindung und die Glut der Ueber-

zeugung, die seine Worte durchdringen. Du fühlst es, da zittert eine

Seele durch, die stetsfort die versehnten Augen empoi richtet zum Lichte
und mit der ganzen Kraft ihres Seins und in der goldlautersten Ab-
ficht nach der Wahrheit strebt, die sich dem Forschenden immer schöner

enthüllt. 8.

* Achtung!
Unsere v. Abonnenten find gebeten, die Inserenten unsere« Organes zu

berücksichtigen und sich zeweilen auf da» bez. Inserat in den .Pâdag. Blätter'
zu berufen. Was nützt Solidarität in Worten? Tie Kate» sollen fie bekunden. —


	Religion und Charaktebildung

