
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 17 (1910)

Heft: 3

Artikel: Zur Kritik meiner Wiener Vorträge [Schluss]

Autor: Förster, F.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«»->s ÜA So-»-

Zur Kritik meiner Wiener Vorträge.
(Von Dr. Fr. W. Förster, Zürich.)

(Schluß.)

Das Mindeste, was ich von meinen radikalen Gegnern in dieser

Frage verlangen muß, ist eine größere Bescheidenheit ihrer
Behauptungen. Mögen sie wenigstens dabei stehen bleiben, zu

sagen: „Wir hoffen dazu beizutragen, daß es einst Menschen geben wird,
die ohne Religion untadelige Charaktere sind." Die Behauptung aber:

„Man kann auch ohne Religion Charaktere bilden und ethische Höchst-

leistnagen herrorbringen" — steht völlig in der Luft, denn bisher war
die Religion das Fundament der ethischen Erziehung, und selbst dieje-

nigen, welche nicht unmittelbar unter religiösem Einflüsse erzogen wur-
den, find mittelbar religiös bestimmt, weil unsere ganze Kultur noch

mit religiösen Einflüssen gesättigt ist; auch bildet der große Kreis der

Gläubigen immer noch einen festen Mittelpunkt, von dem aus unzwei»

deutige ethische Wahrheiten mit suggestiver Kraft auch in diejenigen

Kreise eindringen, die den bewußten Zusammenhang mit der Tradition
aufgegeben haben. Niemand hat dies unbewußte Nachwirken der alten

religiösen Autorität schärfer erkannt, als Nietzsche, wenn er den Mo-
dernen zuruft, daß sie ahnungslos immer noch auf Borg von den alten

Wahrheiten lebten, daß unsere Moralphilosophie nur eine gelehrte Form
des guten Glaubens an die überlieferte Moral sei; die Menschen hätten

„Gott getötet", aber sie wüßten noch gar nicht, was sie getan hätten,
was alles mit diesem Gottesglauben verbunden sei und mit ihm fallen
müsse. Zu dieser unbewußten Erbschaft gehört eben auch das Festhalten

an der traditionellen Moral in den ersten ungläubigen Generationen —
sowie auch ein Orchester noch eine zeilang weiterspielen kann, wenn der

Kapellmeister fort ist, bis die allgemeine Konfusion beginnt und alles

gegeneinander geigt und flötet. Dieser chaotische Zustand kündigt sich

allmählich in unserer aufgeklärten Welt an. Wir haben bald ebenso

viel Ethiken, wie Konfessionen und Sekten. Allein schon aus dem Ge-

biete der sexuellen Ethik! Der junge Mensch tritt ins Leben, hört dies

betäubende Gegeneinander und fragt: Was ist Wahrheit? Und in der

Tat, wo bleibt alle Charakterbildung, wennn es keine festen Wahrheiten
gibt?? Herr Börner, der selber noch naiv die alte Moral für die ein-

zig mögliche und selbstverständliche hält, behauptet: auch die Ethiker er-
kennen die Tradition an. aber nicht eine bestimmte, sondern die gesamte

Tradition der Menschheit. Ja aber in dieser gesamten Tradition reden

doch leider auch tausend Stimmen gegeneinander, und ganz besonders

seit dem achtzehnten Jahrhundert gibt es keine einheitliche Tradition



—54 —

mehr. Soll nun ein Hexentrank aus allen Widersprüchen gebraut wer-
den, etwas Nietzsche, etwas Tolstoi, etwas darwinistische Ethik der Se-
lektion und etwas neueste Sexualreform? Oder soll doch etwas Be-
stimmtes ausgewählt werden? Und wer soll diese Wahl vollziehen?
Nach der radikalen Auffassung kann es doch nur das einzelne „autonome"
Individuum sein, das aus der vielstimmigen Tradition das auswählt,
was ihm paßt und was seine natürliche Neigung unterstreicht und stützt.

Das aber muß allmählich zum völligen Chaos führen — in zwanzig

Jahren wird man bei jeder ethischen Gesellschaft fragen müssen: Für
welche Ethik habt ihr euch vergesellschaftet? Damit be°

halte ich eben doch Recht, wenn ich sage, daß die moderne Ethik nur
auf das einzelne Jndididuum gestellt sei, dem damit eine Urteilsfähigkeit
zugetraut wird, die in Wirklichkeit absolut nicht vorhanden ist.

Ueber die eigentliche religiöse Frage will ich hier nicht sprechen,

da das zu weit führen würde. Ich möchte nur sagen, daß die zentrale

Leistung der Religion für das ethische Leben darin liegt, daß sie uns

durch ihre Traditionen, ihre Lehren, Borbilder und Verheißungen jene

Gewißheit vom höheren Ursprung und Wesen unserer Seele beibringt,
die für die Erhebung des Menschen über das bloß sinnliche und ver-

gängliche Treiben von entscheidender Bedeutung ist. Aller bloßer Jde-
alismus ist viel zu vage und zu abstrakt, um der Riesengröße des

Egoismus und dem Sturm der Leidenschaft gewachsen zu sein. Daß
der Mensch auf die Dauer ohne jene höhere Aufklärung über die Reali-
tät einer geistigen Welt sich selber widerstehen und dem Leben stand-

halten könne, das ist eine Behauptung, die der Erfahrung aller Jahr-
Hunderte widerspricht und von jedem auss neue abgelehnt werden wird,
der von tieferer Lebenserfahrung und Menschenkenntnis reden kann. Sind
erst einmal die Generationen in den aufgeklärten Kreisen noch länger
von religiösen Einflüssen und deren Nachwirkungen ferngehalten worden,
so wird man das alles an der Hand drastischer Lebensentwicklungen an-
schaulich vor klugen sehen. Alles Streiten mit Worten nützt hier
nichts.

Alles, was ich hier gesagt habe, bedeutet keine Geringschätzung der

ethischen und moralpädagozischen Arbeit. Die Ausarbeitung der natür-
lichen Motive zum höheren Leben ist auch für die Reliaionspädagogik.
die bisher zu wenig „induktiv" gearbeitet hat, von größter Bedeutung.
Ich wünschte nur, die ethische Bewegung begnügte sich mit dem reichen
Gebiet der angewandten Ethik und praktischen Moralpädagogik und un-
terließe es. sich als Erbin und Nachfolgerin von Religion und Kirche

zu proklamieren, noch bevor sie auch nur eine einzige Generation wirk-
lich mit ihren eigenen Hilfsmitteln erzogen hat.

«5



—»"-«A 55 ^ ^

Damit schließe ich diese Betrachtungen. Es wäre noch diel zu

sagen, wozu jedoch hier nicht der Raum ist. Ich hosse. in künf-
tigen größeren Arbeiten über alle diese Fragen den
verehrten früheren Mitarbeitern in der ethischen
Bewegung deutlicher zeigen zu können, daß die christliche
Religion mit so naheliegenden Argumenten, wie sieHerr
Börner gebraucht und wie ich sie einst selber gebraucht
habe, nicht widerlegt ist. Daß die Religionspädagogik heute an vielen

Orten sehr im argen liegt; daß vielen jungen Menschen Memorierstoff statt
Lebensbrot gereicht wird; daß es zahlreiche Gläubige gibt, die in Wirtlichkeit

ganz gottlos leben, reden und schreiben — das ist (leider. Die Red.)

gewiß wahr, aber es beweist nichts gegen die Religion, die stets mit der

außerordentlichen Sprödigkeit des menschlichen Materials gerechnet hat
und die trotzdem ein ungeheures Kulturwerk vollbracht hat. Man be-

suche doch nur einmal den Moralunterricht in französischen Volksschulen
und frage sich ehrlich, ob nicht der schlechteste Religions-
unterricht noch besser sei, als diese öde moralische
Schulmeisteret! Es ist doch die größte Ungerechtigkeit, wenn

man immer die gegenwärtige Praxis der religiösen Erziehung mit den

erträumten Herrlichkeiten der nur-ethischen Erziehung vergleicht! Es gibt
nun leider einmal in dieser unvollkommenen Welt allzuviel tote Seelen;
diese werden es immer wieder fertig bringen, dem Zögling die leben-

digsten Wahrheiten in tötender Weise zu übermitteln — es ist mir aber

ganz zweifellos, oaß der religiöse Unterricht durch seine Verbindung mit
der bildenden Kraft der Ehrfurcht, durch seinen machtvollen Appell an
das geistige Zentrum im Menschen und endlich durch das gewaltige
Lebensfeuer, das seinen Stoff durchstrahlt, tausendmal mehr vor den

genannten Gefahren geschützt ist, als der isolierte Moralunterricht!

Bei den Stadtkindern.
(Schüleraussätzchen.)

Bei Sauerländer u. Co. in Aarau erschien ein Büchlein — 60 Seiten
stark — betitelt: .Bei den Stadtkindern.' Herr Lehrer Dietland Studer in
Basel bietet in dem anmutenden Büchlein Schüleraussätzchen aus dem Stadtleben.
Er will mit diesen Aufsätzchen, die im Schuljahre 1907 —03 von seinen BaSler-
Knaben (4. Primarklasse) gemacht wurden, dartun, datz man beim Aufsatzschrei-
den vor allem mit dem geistigen Leben der Schüler in Verbindung stehen mutz.
Der Autor ist ein guter Beobachter, er merkt sich als. solcher geeignete Stoffe
und gibt sie dann dem betr. Schüler zur schriftlichen Bearbeitung. Dieses Vor-
gehen bringt es mit sich, daß in einer Aufsatzstunde mehrere Schüler ihre be»

sonderen Themata ausführen. Soweit immer möglich, werden gemeinsam ver»
wandte Themen ausgesucht und dem Schüler zur freien Auswahl überlasten. Der


	Zur Kritik meiner Wiener Vorträge [Schluss]

