
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 17 (1910)

Heft: 31

Artikel: Ein freies Wort über die Churer-Pädagogik [Schluss]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-534402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-534402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'àìioll à. lasuâgsdilzliotdà" Lorn.

PAdagogijcht
Vlâtter.

Vereinigung des „Klhmeizer. Crsieyungssreundes" und der „Uädag. Monatsschrift".

Organ des Vereins kathol. Lehrer und MMmlinner der Slhweiz

und des slhuleizerislhen knihoUlhen Erziehungsvereins.

Ansiedeln, 5. Aug. 1910, Nr. 3t t?. Iahrgang.
Redaktionskommission:

HH, Rektor Keller, ErziehungSrat, Zug, Präsident; die HH, Seminar-Direktoren Wilh, Schnyder,
Hitztirch und Paul Diebolder, Rickenbach (Schwyzj, Herr Lehrer Jos. Müller, Goßau (St, Gallen,

und Herr Clemens Frei zum „Storchen", Einsiedeln,
Einsendungen sind an letzteren, als den Chef-Redaktor, zu richten,

Inserat-Aufträge aber an HH. Haasenstein «K Vogler in Luzern.

Abonnement:
Ericheint »rrörtsontttrtt einmal und tostet jährlich Fr, à, so mit Portozulage,

Bestellungen bei den Verlegern; Eberle Z- Rickenbach, Berlagshandlung Einiiedel»,

Inhalt; Ein freies Wort über die Churer-Pädagogik — Korrespondenzen, — Pädagogische
Chronik, — Reise-Büchlein und Ausweiskarteu, — Krankenkasse, - Ein neues Lehrmittel, —
Literatur. — Briefkasten. — Inserate.

Ein freies Wort übey die Ctzurer-Pädagogik.
(Schluß statt Fortsetzung.)

lt. Wir sahen, was die Pädagogik in Chur aus dem Menschen

macht. Nun wollen wir, christliches Volk und Lehrerschast, auch darüber

ausklären, was dortselbst über Gott, Christus, die Religion und Moral
gelehrt wird.

Nach Herbart ist Gott die Zentralreale der Welt. Nur eine

linzige Eigenschaft läßt Herbart diesem Gotte seiner Phantasie: Jntelli-
genz. Diese Intelligenz ist indessen wohl auch bei Gott, wie bei der

Seele, nicht als eine ursprünglich ihm zukommende Kraft zu denken,

sondern bloß als ein Produkt aus seinen Relationen oder Beziehungen

zu anderen Realen, d. h. zur Welt, Demnach hätte dieser arme Her-

bart'sche Gott sein einziges Gut der Welt zu verdanken. Schöpf er
ist der Gott Herbart's nicht, wie Conrad nachträglich im „Rhätier"
Nr. 115 es angeben will. Herbart wollte keinen Schöpfer, nur einen

Ordner wollte er, und auch dieser Gott der Ordnung ist sehr über-

flüssig in einem System, welches die ganze Welt mechanisch erklären



^ 498 s—-

will. Er selber fühlte das, denn er bekannte, seine ganze Metaphysik

drohe ihm über den Kopf zusammen zu stürzen jedesmal, wenn er fie

auf Gott anwenden wolle. Himmelweit verschieden von der christ-
lichen Auffassung Gottes ist diese Lehre über
Gott.

Auch Conrads Lehre über Gott ist nicht christ-
l i ch. Was er in seinem Buche über Gott schrieb, konnte ganz gut aus

den Herbart'schen Gottesbegriff bezogen werden. Diesen lehnt er jedoch

in seiner Erwiderung an den Kritiker ab; bekennt sich aber keineswegs

zur christlichen Auffassung Gottes. In seinem Buche Band I S. 339
entwickelte er den Gottes-Begriff unter dem Titel „Das religiöse Gefühl"
in folgender Weise:

.Unser Denken bezieht sich in erster Linie auf wirkliche, sinnlich wahr»
nehmbare Gegenstände und deren Beziehungen zu einander."

Einen Augenblick! Also Wirkliches und Sinnlich»
Wahrnehmbares ist eins und dasselbe? Das ist denn doch zu
materalistisch im zwanzigsten Jahrhundert. Dies wäre angegangen in
den fünfziger Jahren deS neunzehnten. Herr Conrad scheint alt

zu sein. Weiter im Text!
.Häufig beschäftigen wir uns in Gedanken aber auch mitüber s i nn »

lichen Dingen. Schon in ten ältesten Zeiten drängte sich dem Menschen
die Frage nach dem Ursprung, nach Zweck und Bedeutung der sie umgebenden
Dinge und Erscheinungen auf. Beim Nachdenken darüber kamen sie zu der
Ueberzeugung, daß es höhere Wesen oder Götter geben müsse, die die Welt nach

ihrem Ermessen leiten und regieren. Später veredelten sich diese religiösen Vor»
stellungen. Man setzte an die Stelle vieler nur einen Gott. Diesen denkt

man sich als allweise, allgegenwärtig, allmächtig, allgütig u. s. f. und seit Chri»
stus außerdem als liebenden Vater."

Diese Darstellung Conrads stellt erstens die ganze Bibel auf
den Kopf. Nach derselben hatten nämlich die Menschen im Ansang
die Kenntnis des einen, wahren Gottes und verloren dieselbe erst im
Laufe der Zeiten durch eigene Schuld mit Ausnahme des auser«

wählten Volkes. Conrad läßt sich aber vom modernen Entwickelungsge-
danken beherrschen und setzt die unwürdige Auffassung Gottes an den

Anfang der Bibel zum Trotz. Diese Auffassung gehört
zum liberalen System, ist ein Dogma desselben,
aber nicht Wissenschaft. Eine vorurteilslose Wissenschaft

würde zu einem gegenteiligen Ergebnis führen. Selbst einem M. Müller
entschlüpfte folgendes Bekenntnis:

»Je weiter wir zurückgehen, je schärfer wir die frühesten Keime der Re»

ligion prüfen, desto reineren Auffassungen der Gottheit begegnen wir." Wiffensch.
d. Sprache. II.. S. 396.



499 z>—»—

Hier wird also Conrad von einer sehr kompetenten Autorität
widerlegt.

Es fallen uns ferner i» der Darstellung Conrads auf, die Aus-
drücke: „man setzte", „man denkt sich", „man kam zur Überzeugung".

Solche Ausdrücke, eingeleitet durch einen Satz, der Wirkliches und

Sinnlich-Wahrnehmbares gleichsetzt, und unter dem Titel „religiöses G e -

f ü h l", nicht etwa religiöse Erkenntnis, weisen uns daraufhin,
daß Conrad dem Begriffe Gottes jede Realität absprechen will, daß

sein Gott nicht der Sch öp fer der Menschen, sondern der Menschen

Geschöpf ist, ein Geschöpf der menschlichen Phantasie, welche von

einem dunklen religiösen Gefühl angeregt wird. Darnach definiert Con-

rad auch:

.Das religiöse Gefühl ist also das Bewußtsein der Lust und der Unlust,
das sich mit unseren Vorstellungen von Gott verbindet.' II., S. 340.

Um einen solchen Gott werden sich ober die Menschen sehr wenig
kümmern. Dieser Gott der liberalen Schule hat den beißenden Spott
eines Nietzsche sehr wohl verdient. Er ist leerer Schall. Ein vernüns-

tiges, vorurteilsloses Denken führt zu einem ganz anderen Gott, dem

Gott der Patriarchen, dem Gott des Christentums. Aber die Liberalen

wollen einen Gott, um den fie sich im Ernste nicht zu kümmern brau-
chen, den sie aber doch wieder gelegentlich zur Schau tragen können,

um das gute Volk mit leeren Worten zu beschwichtigen.

Daß man in einem solchen System auch von C h r i st u S nicht
die christliche Auffassung haben kann, leuchtet sofort ein. Christus gilt
in demselben nur als Mensch, als ein Ideal der Sittlichkeit. Conrad

nennt Christus „eine Jdealpersönlichkeit". II., S. 37. So ist es ja
der Brauch bei den Liberalen. Aber, wenn Christus nicht das wäre,
was er immer wieder erklärte, daß er sei, was er auch in feierlichster
Weise beschwor, daß er sei, wenn er nicht Gott wäre, da er doch gött-
liche Ehre für sich beanspruchte, dann — wäre er auch in keiner Weise

diese „Jdealpersönlichkeit", als welche ihn der Liberalismus noch gelten

lassen will. Dann — hätte Kaiphas gerechten Richterspruch getan, als
er entschied:

„Er hat Gott gelästert! Er ist des Todes schuldig."

Das sind unhaltbare Halbheiten! Wer nicht an die Gottheit
Christi glauben will, dem klarsten Zeugnisse der Evangelien und der

wunderbarsten Bestätigung der Geschichte von 19 Jahrhunderten zum
Trotze, der soll zu Nietzsche gehen, um mit demselben den Ideal-Men-
schen zu erwarten. — „Die Bestie voll der Kraft " Alle» andere ist

Halbheit und Inkonsequenz.



—« 500 e

Mit welchem Rechte nennen sich solche Leute aber noch Christen?
Kennt man denn so wenig die Geschichte der christlichen Jahrhunderte?
Warum haben diese gekämpft, warum haben die Millionen Märtyrer
ihr Blut vergossen, wenn nicht um den Glauben an die Gottheit
C h r i st i? Nur in diesem Glauben konnte Christus der Menschheit

das sein, was er sein wollte, und was er für die christlichen Jahrhun»
dert« in der Tat war:

„Der Weg, die Wahrheit und das Leben."

Man täuscht sich gewaltig, wenn man denkt, die christliche Kultur
mit einem solchen Schatten-Christus retten zu können. Es zeigt sich

dieS bereits zur Genüge: Nietzsche macht Schule, der Anarchismus
nimmt immer mehr zu. Dem Konsequenten gehört die Welt! Dem

Glauben an die Gottheit Christi verdanken wir und auf demselben ruht
unsere ganze Kultur.

Die Religion wird in Conrads Pädagogik als Gefühls-
sache behandelt. Sie entspringt einem dunklen Gefühle, nicht einer Er-
kenntniS. Der Mensch denkt über das Wirkliche hinaus und vertröstet
sich besonders in harten Schicksalsschlägen mit religiösen Vorstellungen
und glaubt an einen Gott. Dieser Glaube ist aber in keiner

Weise ein Wissen, viel eher ein Phantasieren. Deswegen wird der

Lehrer angewiesen, in der Naturgeschichte bei Vorweisung der zweck-

mäßigen Einrichtung der Pflanzen und Tiere nicht auf den Schöpfer
hinzuweisen, dieses solle in dem Religionsunterrichte geschehen. Wir
verstehen es: Hier Wissenschaft, dort Gefühl und Phantasie! Die

Wichtigkeit der Religion für das praktische Leben wird von Conrad an-
erkannt, dieses aber rein von menschlichem Standpunkte aus. Von
Pflichten gegen Gott hören wir nichts, nur von Ge-

fühlen, welche die Vorstellung Gottes in uns erzeugen soll. Von einem

Ausblick auf eine Ewigkeit keine Rede. Daraus kann jeder Bauer leicht

ersehen, daß die Religon, welche in Chur gelehrt wird, eine ganz an-
andere ist, als die christliche Religion.

Nachträglich behauptet Conrad im „Rhätier", Nr. N5, Herbart
habe eine unsterbliche Seele angenommen. Nun ja, wir kennen diese

Unsterblichkeit der Seele Herbarts, sie besteht in
„einem unendlich schwachen Nachzittern der im Leben gehabten Vorstellungen'.

Solche Unsterblichkeit nennt der liberale Ueberweg mit gutem
Recht „einen Hohlen Begriff". Conrad wird wohl auch diese Meta-
Physik Herbarts ablehnen. Wenn er aber von Unsterblichkeit redet —,
nun eS gibt noch andere „Unsterblichkeiten", z. B. die pantheistische

Unsterblichkeit der Materie, der Entwicklung oder so etwas. Die

Christen aber bekenne» freudig: „Ich glaube an das ewige Leben."



In der Moral will man die christlichen Ideen beibehalten,
aber ohne ihr Fundament. Gott, unser Schöpfer und eben deswegen

auch unumschränkter Herr, ist das Fundament der Moral. Er hat
seinen Willen uns kund getan durch die zehn Gebote, aber auch durch
die Erschaffung des Menschen. Gott erschuf den Menschen als vernünf«

tiges Wesen; daraus folgt, daß der Mensch sich nicht leiten lassen soll

von der Leidenschaft. Gott erschuf ferner den Menschen, als ein Wesen,

welches durchaus der Gesellschaft bedarf; daraus folgt, daß der Mensch

so leben soll, daß ein friedliches Zusammenleben möglich werde. Mit
einem Worte, oer Wille Gottes ist das Fundament der
christlichen M o r ». l.

Die Liberalen aber wollen eine unabhängige Moral.
Conrad reproduziert in seiner Pädagogik die moralischen Ideen Herbarts,
die eine rein menschliche und zudem rein subjektive Moral
darstellen, welche nach Wundt höchstens den Wert einer Einteilung der

Moralbegriffe haben kann, nicht den einer Erklärung derselben, und

welche auf die Frage nach dem Grund des verpflichtenden Charakters
der ethischen Normen keine Antwort gibt. Ethik, S. 335. DaS Ganze

ist ein verschrobenes Phantasiestück erster Güte.

Conrad stellt eine Tabelle sll., S. 80) auf über die „ethische

Entwickelung", und in derselben figuriert als unterste Stufe: .Die
Unterwerfung unter eine äußere Autorität" und als höchste Stufe:
„Autorität ins eigene Innere verlegt. Herrschaft der eigenen sittlichen

Grundsätze." Und es sollen dieselben Stufen hervortreten in der indi-
viduellen Entwickelung, wie in der Entwickelung der Menschheit, wie

S. 84 ausdrücklich erklärt wird. Nach ihm entspringt, wie die Religion,
so auch die Moral aus einem Gefühle, welches wie eine Unterart des

ästhetischen Gefühls dargestellt wird.

.Ein Wollen und Handeln, das uns gefällt, bezeichnen wir als gut, ein
Wellen und Handeln dagegen, das uns mibfâllt, nennen wir böse.' I. S. 331.

Wenn diesem Erzieher ein Knabe antworten sollte:

.Mir gefällt es besser zu lügen, zu stehlen usw."

Was dann? Man wird antworten, man müsse den Knaben

bester unterrichten. Schon gut, aber bei den Bösewichten fehlt es selten

an der Erkenntnis, am guten Willen fehlt es. In unseren Tagen

fängt man denn doch an, einzusehen, daß mit dem Unterricht der Welt
nicht geholfen werden könne, nur in Chur wird immer noch der Unter-

richt, .die Erweckung eines vielseitigen Interesses" als erstes und vor«

züglichfles Mittel zur Bildung sittlicher Charaktere aufgetischt. Ist der

Vielwissei der sittlichste Mensch, der charakterfesteste? Nein, gerade die



—502 s»-»^

moderne Vielwissern führt zur Charakterlosigkeit. Und letzten Endes,

wenn die Moral Cache des subjektiven Gefallens ist, so mag eben ein

jeder tun, was ihm gefällt, und wir haben den kompletten Anar»

chismus. Aber nein, die Moral beruht eben so wenig, wie die Reli-

gion auf einem Gefühl, sie beruht auf der Erkenntnis des Willens
Gottes.

Von einer Moral sollte man eigentlich in einem System, das die

Willensfreiheit leugnet, gar nicht reden. Ein Wesen, welches immer

nur so handelt, wie es eben handeln muß, kann nützlich oder schädlich

sein, aber nicht sittlich gut oder schlecht. In der Herbart'schen Philo-
sophie ist der Wille im Grunde nur ein Wort, wirklich ist nur die

Vorstellung, und Vorstellung -j- Vorstellung, das soll der Wille sein.

Von einer Freiheit des Willens kann hier natürlich keine Rede sein.

Herbart wollte zwar nicht Determinist sein, weil er Menschen wollte, die

zu erziehen wären, aber er kam eben nicht heraus aus seinem Mech»

anismus der Vorstellungen.
Conrad will nachträglich die Herbart'sche Metaphysik, weil er nun

doch einzusehen beginnt, daß dieselbe heute allgemein als überwundener

Standpunkt gilt, von sich möglichst abschütteln. Er behauptete, in der

Einleitung hätte er eine Restriktion gegenüber Herbart inbezug auf
besten Willenstheorie gemacht. Allein dort ist nue von Gefühl und

Begehren die Rede, nicht vom Willen, und nur von deren Beziehungen

zu den Vorstellungen. Ohne sich selbst zu verleugnen, kann Conrad

nicht behaupten, daß er nicht Herbartianer sei in der Willenstheorie.

In seinem Buche erklärt er die Entstehung des Willens ausdrücklich
wie Herbart aus einem Begehren, dem die Vorstellung des Könnens

hinzutritt, und das Begehren ist die Vorstellung einer Tat, welche Lust-
gefühle erzeugt. Und ausdrücklich steht hier I. S. 388 geschrieben:

.ES gilt überhaupt das Herbart'sche Wort: .Die Tat erzeugt den

Willen aus der Begierde."
Also doch Herbartianer! Und nicht vom Wunsch ist hier die

Rede, wie Conrad, der sein Buch nicht zu kennen scheint, nachträglich
behauptet, sondern vom Willen.

Conrads Buch beweist ferner, daß der Autor auch von der

Willensfreiheit einen verkehrten Begriff hat. Band II. S. 10

heißt eS:

»Die Idee der innern Freiheit besteht in der Uebereinstimmung des

Wollen« einer Person mit ihrer eigenen sittlichen Einsicht.'
Das wäre Gewissenhaftigkeit, aber nicht Freiheit. Freiheit ist die

Macht, sich selbst zu leiten und zu regieren. Wenn jene „Ueberein-
stimmung' die innere Freiheit sein soll, so gibt eS eben keine innere



à;»—>z 503

Freiheit. Herr und Meister sein über sich selber, das allein ist Frei-
heit, und erst Folge davon ist die Uebereinstimmung des Handelns
mit der eigenen sittlichen Einsicht.

Sehr bezeichnend hat es uns immer geschienen, daß die Liberalen

als Freiheitshelden dem Menschen die wichtigste und ursprünglichste

Freiheit, die Willensfreiheit, absprechen und ihn zu einer Maschine de-

gradieren, welche geht, wie sie eben gehen muß. Die Konsequenz dar-

auS wäre, daß man den Verbrecher nur als armen Kranken behandeln

dürfte. (Geschieht auch bereits vielfach. D. Red.)

Aus diesen Ausführungen ist ersichtlich, welcher Art „Christen-
tum" an dem Lehrerseminar in Chur gelehrt wird. Ein Christentum

mit einem Gott, als bloß menschliche Vorstellung, mit einem
Ch rist u s der — ein Gotteslästerer wäre, mit einer Religion
und Moral, die bloß Gefühlssachen sind. Gegen ein solches

„Christentum" muß ein christliches Volk und müssen christliche Lehrer

energisch protestieren, wenn sie christlich bleiben wollen. Ein solches

.Christentum" darf nicht weiter die Schule beherrschen. Wer die Schule

hat, hat die Zukunft. —
III. Als Nachtrag müssen wir noch auf ein paar Liebens-

Würdigkeiten Conrads gegenüber den Katholiken hinweisen. In seiner

Erwiderung im „Rhätier" behauptet Conrad, er habe die Katholiken

nicht treffen wollen, er frage wenig nach den Konfessionen. Dieses Letz-

tere ist sehr bezeichnend: man will ein „Christentum", das über den

Konfessionen steht, ein Ueberchristentum; ein solches gibt es aber nicht.

Sachlich sind es historische Unrichtigkeiten, welche auf den Katholizismus
ein schlechtes Licht zu werfen geeignet sind.

1. Als Beispiel eines inkorrekten Handelns wird die Anekdote

über den hl. Crispin geboten, der von den Reichen Leder gestohlen

habe, um damit Schuhe den Armen zu machen. Diese Fabel beruht

einzig auf einem Mißverständnis deS alten Liedes, in welchem es heißt:
Crispin macht den Armen Schuh und „statt" das Leder auch dazu-

„Statt" heißt aber durchaus nicht „stahl", sondern stellte. Also den

hl. Crispin in Ruhe lasten und bester übersetzen!

2. Ueber die Wissenschaft des Mittelalters, bezw. die Scholastik,

scheint Conrad eine geringe Meinung zu haben. Ein berühmter Ge-

lehrter Deutschlands, Eucken, bekannte, über dieselbe ebenfalls eine ge-

ringe Meinung gehabt zu haben, ehe er sie kennen lernte; nachdem er

fie in den Quellen, besonders in den Werken des hl. Thomas, kennen

gelernt, hat er seine Ansicht geändert. Das Gleiche würde auch Andern
begegnen, wenn man die Scholastik studieren würde, anstatt kurzweg
über sie abzusprechen.



— 504

ö. Im besonderen behauptet Conrad, die Scholastiker hätten die

Jnduktionsmethode nicht gekannt. Das ist nun nach dem Zeugnis der

hervorragendsten liberalen Autoritäten auf diesem Gebiete einfach
nicht wahr. Harnack erklärt:

„Es ist übrigens nicht einmal wahr, daß die Deduktion ausschließlich
oder vorzüglich geherrscht habe,- denn Albert und Thomas bedienten sich in aus»
gezeichneter Weise der Erfahrung." DogmengJch. III. S. 313.

Wenn Conrad eine einzige Seite vom hl. Thomas lesen wollte,
könnte er selber sich davon überzeugen.

4. Zum Beweise dafür, daß man die Induktion nicht kannte,

wird Folgendes vorgetragen:
.Der französischen Akademie z. B. wurde einmal die Frage vorgelegt,

ob das Oel auch gefriere. Statt nun einmal ein Flâschchen mit Oel an einem
kalten Wintertage vor das Fenster zu stellen oder es hochgradiger, künstlicher
Kälte auszusetzen, schlug man im PliniuS und im Aristoteles nach." I. S. 165.

Daraus ist zu erwidern, daß es im ganzen Mittelalter keine

„französische Akademie" gegeben hat. Die erste wurde erst spät im 16.

Jahrhundert gegründet, um bald wieder einzugehen, d.finitiv datiert
die französische Akademie erst vom Jahre 1635. Die „ölgeschichte"
aber wird nichts sein als eine Fabel. Oder unter welchem Datum ist

dies geschehen? Wo find die Akten zu finden? Nun schreibt Conrad
im „Rhätier", richtig sei, daß er nicht von der „französischen Akadamie"

hätte reden sollen, sondern von der Pariser Universität, „gemeint wars
ja so." — Cin Lächeln kann man auch nicht unterdrücken, wenn Con-
rad verlangen will, daß man auch im Mittelalter das Oel „hochgra-
diger, künstlicher Kälte" hätte aussetzen sollen. Vielleicht könnte Conrad

noch verlangen, daß man im Mittelalter hätte Eisenbahn fahren sollen!
Wenn man ferner im Aristoteles so eifrig „nachschlug", so wird man
dort gewiß auch die Induktion gefunden haben, da derselbe sie kannte,
wie Conrad nun zugibt.

5. .Erst Baco von Nerulam, ein englischer Gelehrter (1561 — 1626),
schaffte in dieser Hinsicht Wandel. Er verlangte mit großem Nachdruck daß
man die Natur aus der Natur kennen lerne." I. S. 165.

Ueber Baco schreibt Fr. Alb. Lange, Gesch. d. Material. S. 180:
.Liebigs meisterhafte Analyse der Versuche Baco'S hat uns freilich gezeigt,

daß aus Vaco's Versuchen nickit nur nichts folgte, sondern auch
nichts folgen konnte. Wir finden aber dafür Gründe genug in der Gewissen-
losigkeit und Leichtfertigkeit seines Verfahrens, in dem willkürlichen Ergreifen
und Verlassen seiner Gegenstände, in dem Mangel an Konz ntration und Aus-
dauer" usw.

Und dieser Baco wird von Conrad als Netter aus mittelalterlicher
Firnsterniê „mit großem Nachdruck" gepriesen!

Solche historische Entgleisungen zeuge» nicht von allzu gewissen-



hafter wissenschaftlicher Arbeit und zeugen leider auch nicht dafür, daß

der Unterricht an unserer kantonalen Lehrerbildungs-Anstalt besonders

tiefgründig und besonders parteilos sei.

Korrespondenzen.
St. Halle«. * Organist en geholte. Schon wiederholt ist der

Ruf nach Erhöhung der mancherorts noch kärglichen Gehalte der katholischen

Organisten laut geworden. Zn erfreulicher Weise haben zwar speziell im letzten
Jahre, da überhaupt starker Lehrermangel herrschte, durch die Verhältnisse ge-

drängt, da und dort diesbezügliche Steigerungen stattgefunden, dankbar sei auch

der offenen Publikation in Sachen, versagt von Herrn Musikdirektor Scheffold
in Rorschach, gedacht. Es kann aber doch nicht in Abrede gestellt werden, daß
manche Gemeinde bei guten Willen noch mehr tun könnte. Diesen empfehlen
wir nachstehenden Passus aus dem diesjährigen Amtsbericht des kath. Admini-
strationsrates zur Natachtung:

„Es mangelt uns die Kompetenz, die Gemeinden zu einer materiellen
Besserstellung der Organisten und Meßmer wirksam anzuhalten. Aus den

Rechnungen und Protokollen der Kirchgemeinden entnehmen wir, daß sukzessive
die eine und andere Kirchgemeinde die Entschädigung an Organisten und

Meßmer erhöht. Wir machen hier erneuert auf
die erwähnten Eingaben aufmerksam und empfehlen
dieselben den Kirchenbehörden zur Würdigung
und Nachachtung."

Es nahen nun überall wieder die Rechnungsablagen der Kirchgemeinden.
Und da braucht es oft eines einzigen Wortes einflußreicher Persönlichkeiten im
Kirchenverwaltungsrate, z. B. des Pfarrherrn, und eine Erhöhung des sicherlich
sauer verdienten Organistengehaltes tritt ein.

Speziell in paritätischen Gemeinden ist es unseres Erachten« immer pe-

nibel, wenn die evangelischen Organisten, deren Leistungen in keinem Verhältnis
mit denjenigen der nnsrigen stehen, verhältnismäßig viel besser honoriert sind.'
Also vorwärts in Sachen! N.

Ireiburg. Man schreibt uns aus französischen Kreisen also:
I/àasiemie Lainte-Droix â lfribourF arrive au terme âs sa sixième

annsv Iv 22 Quillst, 1910. I,s nombre cles auditrices pour la dernière annèe
a vte rie cinquantetrois; ees auàitrices appartenaient à l'^Uema^ne, si l'^n^le-
terre, .si l'àtriebe, à la Dranee, à l'Italie, à la ?olnxno russe ou à la Suisse;
la Suisse etait sie plus représentes par plusieurs membres sie congregations
religieuses.

Domine on le sait, les cours scientifiques sie l'^easiemie Sainte-Lroix
visent à une sioublv sin: !" .siux futures institutrices pour écoles supérieures
ils offrent l'enseignvment utils; à ce sujet le programme sies ètusivs, celui sies

examens, ainsi que Is tableau àe la répartition sies cours semestriels sis l'^ca-
sienne contiennent les informations nécessaires. 2" ,Vux jeunes silles qui ne
veulent pas s'astrejnsire à u» examen ou ne s'^ sont pas encore résolues, ils
permettent d'augmenter leurs connaissances selon leurs aptitudes particulières
et sis les approfondir méthodiquement.

Durant l'annee dernière 19 professeurs de l'llnivorsits, 3 professeurs sis

divers instituts et 2 maîtresses a^ant fait leurs cours académiques ont
enseigne les brancbes suivantes: religion, pbilosopbie, pédagogie, langues
straneais, italien, anglais, polonais, allemand) littérature, bistoirs, géographie,
botanique, roologie, mathématiques, physique et ckimie.


	Ein freies Wort über die Churer-Pädagogik [Schluss]

