
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 17 (1910)

Heft: 2: @

Artikel: Zur Kritik meiner Wiener Vorträge

Autor: Förster, F.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- —« 30 p—

ausgesetzt, daß man wie in einen Topf, so auch in einen Kopf nicht mehr hin-
einschütten will, als hineingeht." (Dörpseld.)

Eine gute Visitation hat also namentlich in dem Sinn einen

großen Einfluß auf die Lehrweise, als der Visitator auch das „Werden"
und nicht nur das Fertigsein der Kenntnisse beobachten kann, und somit
die Schule auch im Werktagskleid kennen lernt. Ein im Dienste er-

grauter, gewiegter Lehrer sagte einst im Kreise seiner Kollegen, es falle
ihm auf, daß ihm während den 30 Dienstjahren noch an keinem Examen
Gelegenheit geboten wurde, eine Lehrprobe vorzuführen. Immer habe

man sich damit begnügt, die fertigen Kenntnisse gleichsam vom Gedacht-
nishaspel abzuwickeln. Darum biete das Examen z. B. auch nie ein

Bild von der den Lehrer am meisten in Anspruch nehmenden Arbeit,
nämlich von der Mühe und Arbeit mit den Schwachbegabten einer Klasse.

Somit sei die leichtere Arbeit, nämlich diejenige mit den gut talentierten,
für den Lehrer nach dieser Hinsicht die lohnendere.

Zur erziehenden und bildenden Durcharbeitung der Lehrstoffe ge-
hört Zeit, viel Zeit. Der didaktische Materialismus gleicht aber einer

flüchtigen Schnellbleicherei. Sein Charakter ist die reine Oberflächlichkeit.
(Forts, folgt.)

Zur Kritik meiner Wiener Worträge.
Von Or. Fr. W. Förster (Zürich).

Herr W. Börner. Red. der „Mitteilungen der österr. Ethischen Ge.

sellschast", hat in der Tarstellung und Beurteilung meiner Ueber-

zeugurgen ein Muster sachlicher und versöhnlicher Polemik geliefert.

Ich hatte ursprünglich die Absicht, eingehend zu erwidern, muß mir
aber doch sagen, daß eine wirkliche Entgegnung doch eben nur in einer

vollständigen Begründung meiner religiösen Ueberzeugungen bestehen

könne — das aber ist auf ein paar Druckseiten unmöglich. Und ein

bloßes Hin und Her von Behauptungen hat hier keinen Sinn. Nur
folgende Punkte möchte ich ganz kurz berühren:

Man hat bedauert, daß ich in Wien nicht auf neutralem Boden

gesprochen habe. Man hat mir aber von verschiedenen Seiten berichtet,

daß es einen solchen neutralen Boden in Wien nicht gibt, ausgenommen
einen Saal mit leeren Stühlen. Ferner war ich vom christlich-deutschen

Studentenverein und vom katholischen Damen-Leseverein eingeladen

worden und sah keinen Grund, dieser Einladung nicht Folge zu leisten,

um so mehr, als kirchliche Kreise bisher ein viel lebhafteres Interesse

an der Verwirklichung meiner Reformvorschläge gezeigt haben, als die



31 s»-»«-

Freigesinnten. Persönlich bin ich zu einem Vortrage auch vor Frei-
gesinnten stets bereit, sowie ich auch in der Schweiz und in Deutschland

ebenso oft vor protestantischen und nichtkirchlichen Auditorien spreche,

wie vor katholischem Publikum. Ich habe ja in der Tat viele Vor-
schlüge zu vertreten, die zum gemeinsamen Arbeitsgebiet aller ernsten

Freude der heranwachsenden Jugend gehören.

Je mehr ich aber eine solche Wirksamkeit in sehr verschiedenen

Kreisen als meine besondere Mission betrachte, und je bereitwilliger ich

gerade auch mit Freigesinnten zusammenarbeite, dort wo es sich um

Förderung gemeinsamer Kulturinteresse» handelt, um so entschiedener

und unzweideutiger habe ich bei bestimmten Gelegenheiten mündlich und

schriftlich meine persönliche lleberzengung in bezug aus Religion und

Kirche öffentlich zum Ausdruck gebracht. Ich will niemand im Un-
klaren darüber lassen, wo ich stehe.

Merkwürdig hat mich daher Herrn Börners Aufforderung berührt,
ich möge diese persönlichen Ueberzeugungen verschweigen, um einen größeren

Einfluß auf die liberale Welt zu bekommen. Wie kann man das von

mir verlangen? Mir ist die christliche Religion nicht eine bloß sub-

jektive Geschmackssache, die mit den Fundamenten des Lebens nichts zu
tun hat, sondern ich bekenne mich durchaus zu dem bekannten Wort
des Apostels: Es gibt keinen anderen Grundstein, als den, der gelegt

ist Und das soll ich verschweigen? Das, was mir die Hauptsache

ist, unberührt lassen, um das Neutrale zu fördern? Obwohl ich doch

deutlich sehe, daß es eine verhängnisvolle Täuschung für den Erzieher
ist, dies Neutrale allein für ausreichend zu halten? Angenommen ein-

mal, ein Arzt sei zu der Ueberzeugung gekommen, daß Fleisch doch die

Grundnahrung des Menschen bleiben müsse, ja daß dieser Bestandteil
auch die anderen Elemente erst wahrhaft zur Wirkung kommen lasse — nun
aber gibt ihm ein Kollege den Rat, er solle doch diese Ueberzeugung für sich

behalten und um der Neutralität willen nur von Hülsenfrüchten; Ge»

müse und Obst reden. Niemand kann seine zentrale Ueberzeugung auf
seinem eigensten Arbeitsgebiet für sich behalten, ohne ein Verräter an
sich selbst und ein Falschspieler zu werden. Meine Ueberzeugung
von der Unentbehrlichkeit der Religion in der Charakterbild-
ung ist die letzte Konsequenz aller meiner moralpädagogischen
Grundanschauungen, meiner Lebens- und Menschenbeobacht-
ung. meiner pädagogischen Erfahrung. Und tausendmal wichtiger
als alles, was meine vergängliche Person an eigenen Anregungen publi-
ziert hat, ist mir alles, was ich dazu beitragen kann, auch nur einen

Menschen wieder an die ewigen Quellen der Wahrheit zurückzuführen.



—o—H 32

Nicht wenig haben Kinderaugen zu dieser meiner Ueberzeugung beige-

tragen. Als ich begann, vor Kinderklaffen über Lebensfragen zu sprechen

und die vertrauensvollen Augen auf mich gerichtet sah; als ich fühlte,
wie entscheidende Einwirkungen von solchen Worten auf junge Seelen

ausgehen, da wurde das Gefühl immer stärker in mir: Wer bist du,

daß du es wagen darfst, bloß aus dir heraus hier Worte des Lebens

sprechen zu wollen? Wie gering ist deine Uebersicht über das Leben,
deine Kenntnis der Seelen, dein Wissen von den tiefsten Bedingungen
des höheren Lebens im Menschen I Du willst soziale Gesinnung wecken

und beförderst vielleicht Haltlosigkeit gegenüber kollektiven Einflüssen oder

Sentimentalität; du willst zur Selbständigkeit anregen und bildest Recht-

Haber und Trotzköpse; du möchtest Willensmenschen und erzielst Kraft-
protzen; du predigst Selbsterziehung, und deine Zöglinge werden affektierte
und eitle Grübler über sich selbst; du prägst Grundsätze der Reinheit
ein und erzengst bloße Moralpharisäer! Da wurde mir die Universalität
der Seelsorge klar, die vom Christentum ausgeht, da reiste in mir die

Ueberzeugung: die Moralpädagogik kann ihre Vollendung nur
in der christlichen Religion finden!

Eine englische Legende erzählt, daß die Tugenden einmal eine Reise

machten, sich aber schon bei der ersten Station in die Haare gerieten
und in erbittertem Zwiespalt auseinanderfuhren. Es fehlte die höchste

Weisheit, die jeder einzelnen Tugend ihr Maß, ihre Rangordnung zu-
wies und alles zur Einheit bildete. Ohne solche Weisheit aber kann

jede Tugend zum Laster werden, und die wohlgemeinteste Erziehung gibt
nur glänzende Einseitigkeiten oder ein Chaos widerstreitender Impulse.
Solche höchste Weisheit aber kommt nicht von den Menschen, auch nicht

von den größten. Gerade die größten bedürfen ihrer am meisten, um
nicht zu entarten oder in verderbliche Einseitigkeit zu verfallen.

Wenn Vertreter der ethischen Bewegung meine Ueberzeugung von
der Unzulänglichkeit bloßer religionsloser Moralpädagogik kritisieren, so

zeigt mir die Art ihrer Argumentation leider immer wieder, daß sie

ganz vergessen, daß wohl keiner von ihnen gerade auf dem Gebiete der

rein ethischen Jugendlehre eine so langjährige und konzentrierte praktische

Erfahrung und Beobachtung hinter sich hat, wie der von ihnen Ange-

griffen?. Daher kenne ich alles das sehr genau, was man der Jugend
an „rein menschlichen' Anregungen zu geben vermag — ja ich weiß,

daß mancher, der nicht recht an solche Methoden glaubte und die Be-

deutung solcher Einwirkung auf die natürlichen Anlagen zum Guten

unterschätzte, durch meine Bücher zu einer anderen Ansicht bekehrt worden

ist. Auch wird man mir unmöglich vorwerfen können, daß ich die



"»—>ö 33

Hilfsmittel der religionslosen Pädagogik karrikiere, da meine Lehrdei-
spiele alle denkbaren Motive in Betracht gezogen haben, die der natür-
lichen Moralpädagogik zur Verfügung stehen, so daß die Apologeten
deS Moralunterrichtes sich gerade aus meinen Büchern neue Argumente
und neue Zuversicht geholt haben. Ich begreife daher, daß es ein

Schlag für sie ist, wenn ich nun ihren Erwartungen, mit der Moral-
Pädagogik die Religion ersetzen zu können, mit aller Energie entgegen«

trete und behaupte, daß gerade die eingehende Beschäftigung mit dem

Problem der nur-ethischen Einwirkung mich davon überzeugt hat, daß

diese Einwirkung nicht ausreicht, ja daß sie aus ihrer eigensten Psycho-

logie heraus »ach religiöser Vertiefung ruft, daß das Natürlich-Gute
durch übermenschliche Ideale befruchtet, geklärt, befestigt werden muß,

um dem Natürlich-Schlechten gewachsen zu sein. (Schluß folgt.)

* Wischofsworte über die Bedeutung des Lehrer-
standes.

Der hochwürdigste Herr Bischof Dr. Rudolf Hittmair von Linz
hielt der am 27. und 28. September 1909 in Linz stattgesundenen 11.

Generalversammlung des kath. Landes-LehrervereinS für
Oberösterreich eine mit großem Jubel aufgenommene Rede, die wir un-
fern Lesern mitteilen wollen als einen Beweis für die Wertschätzung des

Lehrerstandes von oberhirtlicher Seite. Nach einigen einleitenden Worten
sprach der hochwürdigste Herr: .Ich stelle mich meinen kostbarsten
Mitarbeitern am Seelenheile meines Volkes zum erstenmal

als Ihr Bischof vor; ich freue mich, vor einer so mächtigen Korona
von Lehrern und Lehrerinnen sprechen zu dürfen. Ich habe von der

Lehrkanzel oft herabgeredet von dem. was mir im Herzen lebt an Ehr-
furcht, Liebe, Hochschätzung und Bewunderung gegen Ihren Stand im

allgemeinen und gegen die katholischen Lehrer im besondern, als ich.

selbst ein Lehrer, die jungen Priester heranziehen mußte zu Ihren
Kollegen in der Schule als Katecheten; da konnte ich nie genug sagen,

wie hoch ich den Lehrerstand schätze und die Schule. Er ist nach meiner

Ueberzeugung der Stand, der unter allen weltlichen die weit-
aus größte Arbeit am Volke zu leisten hat, die größte Arbeit,
nicht bloß, was die hohe Aufgabe betrifft, die dieser Stand erfüllt, son-

dern auch inbezug auf die große Arbeitslast, die auf ihm ruht.
Wir Geistliche wissen, was es heißt, 16 bis 18 Schulstunden zu halten;
ich habe immer die jungen Herren hingewiesen, was es bedeute, in den


	Zur Kritik meiner Wiener Vorträge

