
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 16 (1909)

Heft: 45

Anhang: Beilage zu Nummer 45 der "Päda. Blätter"

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kettage zn Mummer 45 der ,,Mäd Klätter".

Lin Beispiel moderner Mdagogik.
(Dr. Gregor Koch.)

Unermüdlich tätig auf dem Gebiete deS Volksschulwesens, mit
hohem Bewußtsein von der Bedeutung der Sache und des eigenen, per-
sönlichen Berufes, ist Dr. Meßmer, Professor am Lehrerseminar in Ror-
schach, mit einem neuen, umfangreichen Werke: Grundzüge einer
allgemeinen Pädagogikund moralischcErziehun g"/ °) vor die

Oefsentlichkeit getreten. Waren frühere Schriften des Verfassers mehr
der energischen Kritik bisheriger Schulmethoden gewidmet, so wird hier
vorwiegend, beinahe ausschließlich, positive Arbeit geleistet;
freilich eine Arbeit, welche wegen der Art nicht eben sonderlich klarer

Denkweise, breiter, kaum mustergültiger Darstellung, schweren, oft mangel-
haften Stiles, aber weniger wegen der Tiefe der Gedanken eine nicht ac-

ringe Arbcitsforderung an den Leser stellt.

Der erste Teil des Werkes, nebst Beilage 570 Seiten, bietet die

„Grundzüge einer allgemeinen Pädagogik". Grundzüge geben aber die

„Haupt-Richtlinien" und entscheiden notwendig über die ganze Pädagogik.
Der spätere Aufbau im einzelnen wird wohl manches in den Grund-
zügen Gesagte besser verstehen lassen, doch auf ihnen und von ihnen
bestimmt steht der ganze Bau. — Eine kritisch erschöpfende Besprechung

dieser Grundzüge würde ein beinahe ebenso großes Werk fordern. Wir
beschränken uns. auf die Hauptsragen einzutreten, welche sie charakterisieren.

I. Psychologische Grundlage.

Psychologie oder noch besser Anthropologie, Kenntnis und Ver-
ständnis des Menschenwesens und vorzüglich des seelischen Lebens, ist
bei weitem nicht Pädagogik. Jene untersucht vieles, das nicht zur Er-
ziehungswissenschaft gehört; umgekehrt hat diese manche Fragen zu be-

sprechen, welche nicht in den Bereich der Psychologie fallen. Aber die

Kenntnis von dem Menschenwesen, von dessen Anlogen und Fähigkeiten,
von der Betätigung und Entwickelung dieser, von ihrem gegenseitigen Ver-
hältnis muß die Pädagogik von der Psychologie hernehmen. Auf sie

hin kann sie ihr eigenes praktisches Gebiet richtig bebauen.

*) Verlag von Julius Klinkhardt in Leipzig.



4 2

Damit ist nicht gesagt, daß die Psychologie nicht auch von der

Pädagogik vieles lernen könne. Beide Fächer liegen meist auch in den

Händen derselben Lehrkraft.
Dr. Meßmer schreibt nun:
.Die Psychologie gibt der Pädagogik alle Zweige an, die für die päda-

gogische Arbeit der PrariS und des Denkens möglich sind. Es ist daher vor
allem wichtig, einmal zu erkennen, wie viele solcher Gebiete es gibt, damit man
aus einem Gesamtüberblick heraus jedem einzelnen Gebiet gerade die Bedeutung
zuweisen könne, die ihm im Verhältnis zum Ganzen gebührt." (S. I.)

Nach dem wird das Werk ausgeführt. Wer will aber bezweifeln,

daß eine „allgemeine Pädagogik", welche über „Wesen, Gebiete und

Mittel der wahren Bildung", über „Wesen einer falschen Bildung",
über „Wesen und Zweck des Erziehens" handelt, doch wenigstens auch

orientieren sollte, als was der zu bildende Mensch anzusehen, zu

achten, zu behandeln ist. Diese Fragen muß jeder denkende Pädagoge

stellen und beantwortet haben. Von ihrer Beantwortung hängt die

Auffassung und der ganze tragende Geist der bildende» und erzieherische»

Tätigkeit ab.

Was wäre das, wenn ein Maschinenbaumeister seinem Lehrling
sagte: Diese Maschine hat z. B. die Fähigkeiten, dos Papier herbeizu-

ziehen unter die Walze, den Druck zu geben, die Bogen zu falten und

die fertige Zeitung abzuliefern, — aber was die Maschine in sich selber

wäre, würde gar nicht gesagt, dem Lehrling völlig überlasten? Um kein

Haar besser, nur noch weit schlimmer ist es bestellt, wenn ein Pädagog-

kommt, von Bildung spricht, Fähigkeiten ausscheidet, ihre Betätigung
und ihre Verhältnisse zu einander scharfsinnig erörtert — und den

jungen, angehenden Menschenbildner im unklaren läßt, was denn eigent-

lich der zu bildende Mensch ist. Herbart, den I)r. Meßmer so uner-

müdlich bekämpft, und viele andere haben wenigstens doch auch den

Vorzug, daß sie, wenn nicht befriedigend, immerhin ein Verständnis

von dem vermitteln wollten, was der Mensch sei. Dr. Meßmer geht

auf diese Fragen von grundlegender Bedeutung gar nicht ein. Diese
psychologische Orientierung fehlt vollständig.

Wir sagen nicht, daß die Pädagogik die Aufgabe der Psychologie

selber zu leisten habe; wohl aber muß an eine wissenschaftliche Päda-

gogik die Forderung gestellt werden, daß sie nicht auf der Oberfläche

bleibe, daß sie nicht bloß bis zur Großhirnrinde als geistigem Organ

vordringe, daß sie nicht bloß zerlege und analysiere und wieder ver-

binde, assoziiere, sondern daß sie all' den Vorgängen die sachlich feste

Grundlage gebe, sage, was die Fähigkeiten besitze, als was der Mensch

aufzufassen sei. Dann misten wir, mit was wirs zu tun haben, ob mit



»—«L 3 !>—» -

einem höchst komplizierten System zusammenhängender Reihen von Vor-
gängen, das — Mensch heißt, daS in seinem Verlaufe das Leben aus-

macht und mit dem sogenannten Tode sich endgültig auflöst, — oder ob

wir höchstorganisierte Materie vor uns haben, an deren Emporbildung
zum Kulturmenschen der Lehrer, selber ein Komplex solcher höherer
Kulturmaterie, die edelste Arbeit vollbringen soll, — oder ob es gilt,
ein Wesen zur Ausbildung zu bringen, das unvergängliche Fähigkeiten,
eine unsterbliche, für unendliches, ewiges Leben veranlagte Seele besitzt.

Man bemerke nicht: Das ist praktisch unfruchtbar; praktisch fruchtbar
ist nur das Verständnis der Tätigkeiten und Vorgänge, weil diese durch

erzieherischen Einfluß bildbar sind. — Im tatsächlichen Arbeiten kommt

sehr viel auf die Wertung des MaterialeS an. Wenn ab und zu
Leute aus der Reihe beruflicher Erzieher an Ernst und Gewissenhaftigkeit

zu wünschen übrig lasten, so hat man den tiefern Grund nicht selten

im traurigen Mangel am Erfassen des unberechenbaren Wertes des

Menschen und deS Lebens zu finden. Es gibt eben eine andere Ge-

sinnungsgrundlage, wenn man überzeugt ist, der Mensch ist ein Wesen

mit Fähigkeilen, welche durch tüchtig gutes Leben auf Erden zur Ent-
faltung gebracht, ausreifen für eine Ewigkeit. Das hält, begeistert,

macht sorgfältig, wo ein anderer ermüdet, sogar fehlt und Mißbräuche
begeht — mit dem Bemerken oder Gedanken: Was liegt schließlich

daran, nach der kurzen Zeit des sogenannten Lebens geht doch das

ganze System, das ich da als „Mensch" vor mir habe, auseinander.

Der komme mir, sagt da der Gegner; wir achten den Menschen

auch, wir bilden mit Sorgfalt und Ausdauer nach unsern modernen

Anschauungen so gut wie die Leute, die an Seele, Seelenkräfte, Unsterb-

lichkeit glauben — noch viel besser. Wir sind fortgeschritten, darum
obenan — selbstverständlich, so selbstverständlich wie daß die anderen dumme

Kerls sind.

Wer tiefer in das Leben der Schule und der Jugend hineinschaut,

wer gar auf den Verlauf sieht, den die verschiedenen Auffastungen mit
ihrer Wirksamkeit allmählich nehmen, der urteilt freilich anders.

Wäre das Risiko nicht so furchtbar ernst, so dürften wir ohne Weiteres

erwidern: Wir lasten den Erfolg und die Entwicklung sprechen. — Wenn

auf beiden Seiten Mängel und Entgleisungen zu treffen sind, so ist
der gewaltige Unterschied der: Wer es fehlen läßt und doch weiß, daß

es sich um ein Wesen mit unsterblicher Seele und geistigen Fähigkeiten
handelt, der hat etwas von absolutem Werte, eben dieses Menschenwesen

mit seinen geistigen Fähigkeiten, gegen sich. Wer aber keine sichere

Kenntnis des Menschen selber hat oder ihn nur für ein flüchtig' Ding,



4 t>—-

einen Komplex von Prozessen hält, ohne absoluten Wert, der tröstet sich

noch bald mit dieser Flüchtigkeit. Der erstere hat eine unbedingt feste

Grundlage, aus welcher er Kraft zieht, und die er leider mit dem Fehler

verläßt, der andere hat eine solche Grundlage gar nicht.
Man täusche sich nicht; erst nach und nach, in der Reihe folgender

Geschlechter werden Grundsätze mit ihrer Bedeutung und ihren Folgen

klar. Schon heute machen die Nachkommen früherer Leugner der Selb-

ständigkeit des Seelenwcsens des Menschen Folgerungen geltend, vor
denen ihre Urheber zurückgeschreckt wären. Und wenn wir auf jener

Seite noch nicht Aergeres sehen, so kommt das daher, weil der tat»
sächlich ererbte Besitz von früher, den man kaum anerkennen

will, vor vielen Konsequenzen der Irrtümer bewahrt. Und sagen wir
gleich: Auch das Gesunde der Menschennatur hält vor vielem zurück.

Also, eS bleibt ein fundamentaler Mangel einer Pädagogik,

wenn sie dem angehenden Erzieher keine bestimmte Auffassung vom

Menschenwesen bietet. Das aber ist in Dr. Meßmers Buch der Fall.
Oder soll es eine konfessionslose, in diesem Sinne „allge-

meine Pädagogik" sein? Also echt modern? Nun, dann ist dieses Buch

ein greisbarer Beweis, daß eine solche „reine", allgemeine Pädagogik
ein charakterloses, in das wirkliche Leben untaugliches Ding ist, an dem

weder Jnd, noch Christ, noch Türk, kurz keiner, welcher auf bc-

stimmter Religion was hält, von ferne Genügen finden kann.

Doch wozu so weit gehen? Wir lasten vorerst das Religiöse bei»

seite. Selbst die reine Wissenschaft und die natürliche Ver-
nunftanlage des Menschen drängen zu einem Verständnis des Men-

schenwesens. Daö „Substanzbedürfnis", d. h. das Bedürfnis zu wissen,

was Bleibendes da sei, an welchem und mit welchem die Lebensvorgänge

und Veränderungen stattfinden, serner das Bedürfnis zu wissen, ob die

Seele etwas in sich Bestehendes, obwohl mit dem Leibe Vereinigtes,
oder ob sie nur Systematik, Qualität, Eigenschaft des Leibes sei. dieses

Bedürfnis hat, seit es denkende Menschen gibt, immer seine Forderungen

erhoben, und man sage, was man wolle, es ist auch heute der Keri -

Punkt alles höhern Denkens. Wir sagen nicht, welche Austastung I)r.
Meßmer in seinem Buche hätte bringen sollen, aber vom Standpunkt
auch der reinen Wissenschaft — ohne positive Religion — hätte er eine

Austastung bringen müssen. Eine solche gehört zu einer nicht funda-

mentlosen Pädagogik.

Hat er keine? Das glauben wir kaum. Wäre dem so, nun, so

hätte er uns geboten, was er hatte. Aber das müßte insofern als

sehr mangelhaft bezeichnet werden.



Zu diesem Schweigen in Dr. Meßmers Bnch müssen wir das

hinzunehmen, was er sagt. Beides miteinander dürste erst volle Klar»
heit bieten.

.Der Gesamtgegenstand unserer bildenden Tätigkeit,' so heißt es, ist der
Mensch, und das, worauf die Bildungstätigkeit sich bezieht, muß etwas Ver-
ânderliches, irgendwie Entwicklungsfähiges, in seinem Wachstum Bestimmbares
sein. Wir nennen es Fähigkeit.' (S. 4.)

Schon da beginnt die Begriffseutstellung. Wir fragen: Fähigkeit,
sagen Sie, ist etwas Veränderliches, Entwicklungsfähiges? Nun, das

Entwicklungsfähige wird freilich was Fähiges sein. Aber entwicklungs-

fähig ist der ganze Mensch; ist er auch eine Fähigkeit? Fähigkeit be-

zeichnet eine Beschaffenheit, und die muß an etwas sein. Die Fähigkeit
wird nicht gebildet, sondern die bildungsfähige Sache. Das Eisen ist

fähig, geschmiedet und geformt zu werden, der Schmied nimmt nicht
die Fähigkeit unter den Hammer. — Aber der Kundige weiß, warum
man nur von Fähigkeit spricht, wie Dr. Meßmer. Es wäre vorab eine

klarere Unterscheidung zwischen Fähigkeit und Kraft zu machen gewesen.

Wenn auch der Begriff „Kraft" i» vielen bestimmteren Anwendungen,
in konkreten Fällen durch die wissenschaftliche Forschung korrigiert werden

muß, weil man jetzt besser weiß, was das ist, was man als Kraft,
Zugkraft, Lebenskraft u. s. w. bezeichnete, so bleibt er doch in seiner

allgemeinen Gültigkeit so gut bestehe», wie der Begriff „Fähigkeit".
Das, was „Kraft" heißt, ist der Bildung fähig, sowie das Wesen,
welches Kräfte und Anlagen besitzt. Was der Sache nach die Kräfte
und das Wesen des Menschen sind, muß erkannt sein, will man eine

wahrhaft wissenschaftliche Kenntnis der Fähigkeiten und der Bildung
derselben. Die moderne Psychologie aber leugnet großenteils „Kraft"
und „Substanz" und redet von Vorgängen, Erscheinungen, ohne nur
anzuerkennen, daß etwas sei, an dem die Vorgänge stattfinden. Es gibt
nach ihr Empfinden, Assoziieren, Denken, aber ohne ein Empfindendes
und Denkendes — ein Pserdewiehern ohne Pferd. Und das soll die

Exaktheit und Tiefe deS Wissens in höchstem Fortschritt sein.

Weiter.
„Der Mensch aber ist ein Doppelwesen. Also werden seine Fähigkeiten

in erster Linie in zwei Gruppen zu bringen sein, nämlich in körperliche und
geistige Fähigkeiten." (S. 4.)

Und nun folgt sogleich statt „körperlich" ein neues Wort, indem
es heißt:

.Die einzige „physische" Fähigkeit ist die zur Bewegung. Die Bewegung
an sich ist ein rein körperlicher Prozeß (etwas Physiologisches). Aber ihr voraus
geht stets ein psychisches Glied. Es ist die hier gemeinte physische Erzieh-
ung insofern doch auch eine psychische, als die Bewegungsfähigkeit mit einem



—>-^Z (>

psychischen Glied beginnt. Alle bewußten Glieder sind an physiologische Erreg-
ungen in gewissen Regionen der Großhirnrinde gebunden. Bildung der Be-
wegungssâhigkeit ist daher einmal Bildung einer bestimmten Grundlage im Ge-

Hirn. Wir drücken uns hier und späterhin absichtlich so aus, um die Anschau-
lichkeit und Deutlichkeit der Darstellung zu erhöhen." (das.)

Es erhöht nämlich die Deutlichkeit, die zur Bildung doch nötig
ist, sehr, wenn man von „gewisse» Regionen im Großhirn" spricht

über welche Regionen die Physiologie noch keineswegs im klaren ist.

Man könnte nun vermuten, auf solche Sprache hin würde das

„Psychische" Meßmers zu einem „Physiologischen", einem Gehirnvorgang
gemacht. Dem sei nicht so, sagt der Auktor.

„Es bat durchaus nicht den Sinn, als ob wir das Psychische durch physi-
alogische Werte ersetzen wollten. Nennen wir die Bewegungssähigkeit trotz
des psychischen Anfangsgliedes eine physische Tätigkeit, so richtet sich diese Be-
Zeichnung »ach der sichtbaren Aeußerung, die au der Peripherie des Körpers
erscheint, also nach dem Endglied der ganzen Bewegungstätigkeit." (das.)

Meint man. damit sei Seelisches und Leibliches wohl deutlich

auseinandergehalten und beides anerkannt? Was folgt, hebt diese Mein»

ung bald auf.
„Ebenso ist es mit den sogenannten geistigen Fähigkeiten zum

Denken, Fühlen, Wollen, sowie den einfacheren Erscheinungen des Empfindens
und Vorstellen«. Bei all' diesen Betâtigungen sind die vorhandenen bewußten
Inhalte (Empfindungen, Vorstellungen und Gefühle) in den verschiedenen Deut-
lichkeitsgraden nur die Endglieder, genauer gesagt, nur die bewußten Aeußerungen
der Gesamtvorgänge. Bewußt aber ist auch für uns etwa gleichbedeutend mit
psychisch. Gei st igeFähigkeiten haben also psychische Endglieder."

Schon dieser letzte Satz ist interestant. Nicht alles „Geistige" im

Sinne Dr. Meßmers ist psychisch, sonst könnte er nicht sagen: Geistige

Fähigkeiten haben psychische Endglieder. Das „Geistige" ist etwas

anderes als daS, was man sonst unter „geistig" gemeinhin, auch in der

Wissenschaft, versteht. Und das „Psychische" ist gar nicht dasselbe wie

das „Seelische" der gewöhnlichen Sprachweise. Das Bewußte, d. h.

das in uns, wovon wir Bewußtheit haben, ist das Psychische.

Man kann freilich bei der innersten, natürlichen Vereinigung von

Leib und Seele an den Lebensbetätigungen das Le b iche und das Seeli-

sche nicht wie zwei nebeneinander liegende oder bloß äußerlich verbundene

Teile ansehen. So lange der Mensch in diesem Lebe» ist, kann die

Seele nicht bloß für sich allein tätig sein; auch was wir geistige Tätig-
keit heißen, ist Sache des leibliche!? Organs mit der Geisteskraft der

Seele. Darum reden wir von Geisteskrankheiten bei Störungen in den

Gehirnorganen. Aber an dem, was wir geistige Tätigkeiten nennen,

z. B. an der Tätigkeit, womit wir den Begriff „gut", „gerecht",

„Mensch", „Berg" u. s. w. bilden, bei unsern Urteilen, z. B. dem

Kausalitätsprinzip, in unseren Schlußfolgerungen, ist gerade das, was



—-s 7

sie zu dem macht, was siesind, als rein materiell-organische Sache

oder Tätigkeit völlig unerklärlich. Bloße nervöse Betätigung und Er-

regung, ob von außen, peripherod er von innen, vom Hirn aus, zentral,
reicht bei Meilenweite nicht hin. vr. Meßmer und andere mögen zer-

legen und analysieren, wie sie wollen, bis zu den elementaren Bestand»

teilen. Noch bei den einfachsten Empfindungen bleibt Dubois' Aus-
spruch diesbezüglich zurecht bestehen: Mit bloßer Materie, mit chemischen,

mechanischen und physiologischen Prozessen ist der wirkliche Gehalt der Sache

nicht erklärt; wer nicht Spiritualist wird, sondern Materialist bleibt,
muß sagen: Wir wissen es nicht — und Werden's nicht wissen.

Uebrigcns geht es den experimentellen Psychologen mit ihrem
Analysieren und Zerlegen in elementare Bestandteile ganz ähnlich wie

den Materialisten mit der Zerlegung des Menschen, der Pflanze, der

lebenden Zelle in äußere Teile oder in chemische Bestandteile, Elemente

oder in Atome und Atomgruppen. Wer schon sagen kann: Diese Pflanze

besteht aus diesen Elementen, die Pflanze ist doch etwas anderes als
ein bloßes kompliziertes System von Atomen, so gut wie es ein Unsinn

ist, zu sagen- Schillers Wilhelm Tell ist ein kompliziertes System
von so und so viel Buchstaben. So auch ist über das wirkliche
Wesen komplizierter leiblich geistiger Tätigkeiten, z. B. des Denkens,

Urteilens, Schließens, noch lange nicht zutreffend gesprochen, wenn
man schon in elementare Bestandteile zerlegt.

Und auch in diesen Bestandteilen ist ein doppelter, tatsäch-

lich untrennbarer Bestand: ein materieller, organischer, und ein im-
materieller, geistiger. Unsere modernsten Psychologen sind durch die

einseitig naturwissenschaftliche Denkweise so befangen, daß sie trotz
feinster Zerlegung gerade in der wichtigsten Ausscheidung der Be-

standteile der höhern Lebensvorgänge immer noch weit hinter dem

Scharfsinn und der Exaktheit eines Aristoteles, eines Albertus Mag-
nus, der Scholastiker, auch eines Leibniz zurückbleiben. Gerade Dr.
Meßmer mit seiner ganzen psychologischen Beilage zu seiner Päda-
gogik ist ein „typisches" Beispiel, um ein Wort von ihm zu brauchen.
Diese ganze Erkenntnis- und Willenslehre ist doch nur verfeiner-
ter Materialismus und vermag nicht einmal das wirkliche
Wesen eines Begriffes wiederzugeben. Wo das Geistige so mit dem

bloß höher Sinnlichen zusammengeworfen wird, besser, wo man das

wirklich begriffliche Erkennen so wenig von dem bloßen Ver-
allgemeinern sinnlicher Erkenntnis- und Vorstellungsbilder zu
unterscheiden vermag, da kann man auch nichts Besseres über Geist
und Seele erwarten. Sensualismus früherer Zeiten in modernem

Aufputze.



8

Doch hören wir weiter, was das Geistige nach Dr, Meßmer
ist. Vorab erinnern wir nochmals an die oben bereits angeführte
Ausdrucksweise: die

„sogenannten geistigen Fähigkeiten zum Denken, Fühlen, Wollen,'

Ferner an den Satz:
.Die geistigen Fähigkeiten sind nichts Psychisches.' (S. 5.)

Um nicht ungerecht zu werden, muß man freilich daran denken,

daß Dr. Meßmer schreibt:
.Bewuht ist für uns etwa gleichbedeutend mit psychisch.' (das.)
Allein wir sehen hier nochmals, wie .seelisch" und „psychisch"

bei weitem nicht dasselbe sind. Seelisch ist alles, wozu das
bloß materiell Leibliche nicht hinreicht, was beim Menschen

einen höhern Bestandteil, den wir Seele heißen, fordert. Unmittel-
bar bewußt sind die Tätigkeiten, aber auch diese nicht losgelöst
vom Subjekt, Wir sind uns bewußt, daß wir empfinden, wir
sehen, sprechen, denken, wollen, und nicht bloß des Empfindens,
Sehens u. s, w. Es ist schon unzutreffend, wenn man sagt: Un-
mittelbar im Bewußtsein sind uns nur Tätigkeiten gegeben. DaS

Bewußtsein enthält untrennbar von den Tätigkeiten als wichtigsten

Bestandteil das Ich, das Subjekt,
Nun, wenn wir uns unmittelbar unserer Tätigkeiten bewußt sind,

so führt dann die nähere Prüfung und Untersuchung dieser Tätig-
leiten notwendig zu den Trägern derselben, zu spezifisch verschiedenen

Kräften und schließlich zu einem einheitlichen Träger, der Seele.

Die geistigen Kräfte, ja schon der Hauptbestandteil bei den Trägern
der Sinnestätigkeiten, die in den Organen tätige Lebenskraft sind

etwas Seelisches, obwohl sie durch das Denken erschlossen werden

und nicht unmittelbar bewußt sind. Also ist das Seelische weit
mehr als das von Dr, Meßmer sogenannte Psychische. Für ihn
aber gibt es kaum ein Seelisches, weil keine Seele als in sich be-

stehendes Wesen ist.

Aber doch „geistige Fähigkeiten". Recht merkwürdige. Es heißt:
„Es ist ein Irrtum, zu glauben, die Psychologie könne mit Begriffen aus-

kommen, die auf lediglich psychische Dinge sich beziehen.' (daS.)

Man beachte hier die Psychologie ohne Seele.

.Alle Erscheinungen vielmehr, die eine Funktion, eine Tätigkeit, eine Ver-
änderung enthalten, erfordern zum klaren Verständnis die Herbeiziehung von

Begriffen, die nichts Psychisches, nichts BewufitiS mehr bedeuten Analog
etwa kann ich auf dem Zifferblatt der Uhr nicht nur zwei Zeiger wahrnehmen,
sondern auch deren Bewegung. Aber den Grund ihrer Bewegung. daS Räder»

und Federwerk, sehe ich nicht und verstehe ich damit nicht. Und doch ist ein solches

Getriebe vorhanden. So auch etwas, das die Vorstellungen und Empfindungen,



«—^ —« —

sowie die Gefühle .bewegt". Es sei hier angedeutet, daß der Ort dieses Be-
wegungswerkes in der sonst nachweisbar von keiner andern Funktion beanspruchten
Stirnregion des Großhirns gesucht werden kann Es ist das Organ, das die
Vorstellungen im Urteil verbindet, und der gesamte Prozeß (ohne die Willens-
funktion) ist das Denken; es ist auch das Organ, das die Verbindung einer Vor-
stellung mit einer Bewegung zu einer Handlung hervorruft; das Organ, welches
ferner einer Vorstellung verhilft, aus dem Dunkel des Gedächtnisses an das Licht
des Bewußtseins zu treten, also die Reproduktion bewirkt u s. w. Die Funk-
tionen dieses Organes wollen wir als geistige Funktionen bezeichnen." (S.ü.)

Das von Dr. Meßmer „sogenannte" Geistige ist demnach etwas
rein Organisches, eine Funktion des Gehirns oder das Gehirn-
organ, genauer das Großhirn der Stirnregion selbst Es ist tatsäch-
lich geringwertiger als das Nichtgeistige, welches „Psychisches" ge-
nannt wird. Dieses, das „Bewußte", hat ein rein materielles, or-
ganisiertes Triebwerk, und das heißt das „Geistige". In Wirklich-
keit aber haben wir geistig-organische Tätigkeiten, d. h. solche, die

nebst der organischen Funktion und weit mehr als diese, einen

eigenartigen höhern Bestandteil aufweisen, welcher ganz andere
als materielle Beschaffenheit hat. und diese Tätigkeiten fordern einen

zwar einheitlichen, aber nicht bloß einfachen, sondern zweifachen,
geistigen und organischen Träger, die geistige Seele natürlich
vereint mit dem organisierten Leibe. Wie das geistige Leben,
oder genauer der geistige Bestandteil des Lebens den wirklich mensch-

lichen, über alles Tierleben spezifisch unendlich erhabenen und reichen

Inhalt unseres Lebens ausmacht, so fordert es einen über den bloß

organisierten Leib unendlich weit erhabenen entsprechenden Unter-
gründ, und der heißt nach dem allgemein so verstandenen Sprach-
gebrauch „Menschenseele", „Geist".

Wenn Dr. Meßmer schreibt:
„Es kommt darauf an, daß wir mit diesem Namen (.geistige Funktion")

das treffen, was man im gewöhnlichen Sprachgebrauch auch meint," (das.)
so sind wir völlig einverstanden. Ja, es kommt sehr darauf an,
daß angehende Lehrer nicht an eine Sprachweise gewöhnt werden,
welche zwar die Worte des Volkes braucht, aber damit etwas völlig
Anderes, sogar Gegenteiliges versteht. Das heißt Erziehung zur
Falschmünzerei auf dem Sprachgebiete und verdeckte Begriffs- und

Jdeenumbildung. Aber das ist durchaus falsch, daß der gewöhnliche
Sprachgebrauch unter „geistig" das meine, was Dr Meßmer so be-

zeichnet. Das vollste Gegenteil trifft zu.
Daß wir es hier mit bloßem, blödem Materialismus zu tun

haben, beweist die hergebrachte, aber recht unlogische Redeweise:
.Das Großhirn ist das Organ, vas die Vorstellungen im Urteil verbindet"

u. s. w.



—»—< 10 s»—-

Wenn es doch nur Organ, Werkzeug, Mittel ist, wer ist denn

mit ihm tätig?
Weitere Äußerungen bestätigen dieses Urteil, So schreibt Dr.

Meßmer:
.Der Ausdruck „geistige Energie" ist hier nicht bildlich gemeint. Denn

es handelt sich um tatsächliche organische Spannkraft, die in dem schon oben

erwähnten „geistigen Organ' (Stirnregion) vorrätig ist". (S. 56.)

Auch da: geistige Energie ist organische Spannkraft im geistigen

Organ, dem Hirn. Von einem andern, als organisch-materiellen
Bestandteil keine Rede- Und so durch das ganze Buch.

„Die Steigerung potentieller geistiger Energie ist nicht ins Unbegrenzte

zu denken, sondern wie alle organische Entwicklung kennt sie ein nicht zu
überschreitendes Maximum". (S. 263).

Und vorher noch:

.Geistige Energie ist für uns physische Energie, deren Wirksamkeit als
Funktion der Aufmerksamkeit wir in der formalen Ordnung bewußter Jnhalie
und dem Grade ihrer Bewußtheit wesentlich angedeutet finden.'

Und dazu in der Anmerkung:
.Geistig bedeutet für uns bald bloß Aufmerksamkeit, und bald muß eS

den Sammelnamen für diese und den Willen abgeben,' (S. 258

Schon S. 6, Anmerkung wird erklärt:
„Es ist hier schon zu sagen, daß diese geistige Funktion etwas rein

Physiologisches ist (aber höherer Art als die physiologischen Vorgänge in
den sog. Sinneszentren). — Das Merkwürdige ist, daß wir um psychische Zu-
sammenhânge wissen, ohne jede physiologische Ahnung."

Hiezu kommt als folgerichtiger Abschluß die Theorie über die

Seele
.Nach unserer Terminologie ist die .Seele' der Inbegriff des

Psychischen, also bewußter Inhalte. Ohne solche keine Seele, sondern untätiges
Gehirn." (S. 1t)1.)

Das besagt klipp und klar: die Seele ist nicht ein in sich be-

stehendes Einzelwesen, eine Substanz, sondern ein Inbegriff des

Psychischen, d. h. ein Sammelname, mit dem wir die ungezählte

Menge bewußter Inhalte bezeichnen in ihrer Gesamtheit zusammen.

Diese bewußten Inhalte sind aber nach Meßmer Empfindungen,
Gefühle und deren Assoziationen, also Vorgänge, Akte entweder ohne

etwas, dem sie gehören, somit für sich selbständig, oder aber Vor-

gänge, Akte an der organisierten Materie. Von ersterem sagt Dr.

Meßmer nichts, letzteres geht aus seiner Darstellung hervor. — Nur

diese bewußten Inhalte sind die Seele — oder, wie er noch in etwa

zuläßt:
„Der Gehirnzustand mit all' den Dispositionen, aus denen jederzeit eine

Erregung — (zu den bewußten Inhalten) — werden kann.' (das.)



Ist aber die Seele nur die Gesamtheit rein organischer Vor-
gänge in Hirn und Nerven, so folgt: Der Mensch ist gar nichts
anderes als ein äußerst kompliziertes System organisierter Materie,
das notwendig mit dem Tode als solches völlig endet.

Wir glauben hiermit dargetan zu haben, daß, obwohl Dr.
Meßmer in seiner Pädagogik ausdrücklich keine bestimmte Theorie
eigens bietet, als was der Mensch, der doch zu bilden ist, aufzu-
fassen ist — was einen schweren Mangel bedeutet, er doch genug-
sam SW" die Substanzialität und wahre Geistigkeit der Men-
schenseele leugnet, den Begriff des „Geistigen" völlig gegen
allen Sprachgebrauch, auch der Wissenschaft, verkehrt und um-
deutet, — einen reinen Materialismus lehrt, sich mit Physi-
schern, Physiologischem und „Psychischem" behilft, wo aber dieses

Psychische keineswegs mit „Seelischem" verwechselt werden darf.
Wir haben nach Dr. Meßmer im Menschen höchstorganisierte Materie
— oder vielleicht bloß ein äußerst kompliziertes System von Be-
wußtseinsinhalten, das wir Mensch nennen, vor uns, an denen wir
die bewußten Vorgänge das „Psychische" heißen, die unbewußten
aber teils das „Physische", teils das „Geistige".

Die Folgerungen für die eigentlichen Fundamente des Lebens
und der Lebensführung mag der denkende Leser selber ziehen Daß
aber bei solcher unsagbar entgeistigter, wenn auch in vielem Ein-
zelnen scharfsinniger Auffassung des Menschen und des Menschen-
lebens eine Pädagogik vorliegt, die, was echt bildenden, realsten
Gehalt betrifft, nicht von Ferne an die Pädagogik heranreicht, welche

großes Leben gezogen hat, welche aber Dr. Meßmer als veraltet,
abgetan ansieht, wohl ohne sie zu kennen, muß doch deutlich aus-
gesprochen werden.

Auf die recht breiten Ausführungen über die einzelnen Bild-
ungs- oder Erziehungsgebiete, wie sie Dr. Meßmer macht, näher
einzutreten, gestattet der Raum hier nicht. Es wäre freilich Ge-

legenheit zur Kritik in Genüge da. — Erhandelt von der physischen

Erziehung und rechnet dazu die gymnastische und die technische, —

von der seelischen Erziehung und bespricht die wissenschaftliche, die

moralische, die ästhetische und religiöse. Ob wir damit eine er-
schöpfende Einteilung haben, lassen wir dahingestellt. Eine logisch
und sachlich, nach wirklich spezifisch verschiedenen „Fähigkeiten"
richtige Ausscheidung ist das sicher nicht.

Dr. Meßmer schreibt:



---« 12 >- -

„Jede Analyse des Bewußtseins, auch die allerpeinlichst ausgeführte, wird
nie etwas anderes feststellen können, als Empfindungen, Vorstellungen und Ge-
fühle in verschiedenen Deutlichkeitsgraden/

Das sind also die elementaren Bestandteile des „Psychischen".
So spricht die gesamte physiologisch und naturwissenschaftlich einseitig
bestimmte Psychologie, nur wieder mit sehr verschiedener Deutungs-
art der Vorgänge. Nun aber wird keiner mit Empfindungen und

Vorstellungen und mit deren Assoziation daS gesamte Erkenntnis-
leben zu erklären imstande sein. Gerade darum haben die verschie-

denen Richtungen des Sensualismus nie befriedigt. Es gibt ein

ursprüngliches, elementares, geistiges Erkennen, welches

weder bloßes Empfinden noch Vorstellen ist. Wenn ich z. B. sage: Das
ist eine Sache, — das ist gleich oder ungleich u. s. w., so sind „Sache",
„gleich", „ungleich" keine Empfindungen, auch keine bloße Vorstell-

ungen, es sind intellektuelle Auffassungen oder Begriffe auf Empfind-

ungen und Vorstellungen hin. — Es ist, als ob man das eigentlich

geistige Leben gar nicht kennen wollte.
Eine ganz merkwürdige Konfusion tritt ferner zutage, wenn

es heißt:
.Die Prozesse der sinnlichen, reproduktiven, mnemotechnischen und assoziati-

ven Tätigkeit sind in dem Vorgang eines Denkaktes alle mit enthalten und dürfen
eben darum auch als intellektuelle Prozesse bezeichnet werden.' (S. 44.l

Mit gleichem Recht kann man sagen: Auge, Gedächtnis, sinn-

liche Borstellung sind bei der Verstandestätigkeit mitbeteiligt, also

können sie auch Verstand genannt werden. So können selbst die

Augenbrauen und die Lippen zum Verstand werden.

Folgerichtig ist auf solches hin,
.daß wir beim Verstand nicht mit irgend einer Fähigkeit zu tun haben,

die in den bisher erwähnten Prozessen nicht auch schon sich verraten hat, daß

aber dessen ungeachtet die Verstandesbildung doch eine besondere Erziehungsauf-
gäbe ist, weil die Bildung bloßer Teilprozesse nicht auch Bildung derselben zu

vereinter Wirksamkeit bedeutet.' (das.)

Mit andern Worten, der Verstand ist gar keine eigene, dem

Wesen nach verschiedene und höhere Fähigkeit, sondern
.die Verstandesleistuttg ist die Zusammensetzung aus den Einzelleistungen

der andern angeführten Fähigkeiten." (das.)

Was vom Verstände gilt, das noch mehr von der Vernunft.
Dr. Meßmer unterscheidet

.finnliches Denken, finnlich-reproduktives Denken und rein reproduktives
Denken.' (das.)

Nur schade, daß kein Mensch ohne alle mögliche Konfusion

damit das intellektuelle Erkennen und die wirkliche Begrisfsbildung

zu verstehen vermag. —



13

Mit der Aufmerksamkeit — dem „attentionellen" Faktor, und
mit dem Willen — dem „volitionalen" Faktor, wird diesem Verstehen
auch nicht auf die Beine geholfen. Uebrigens bringt Dr. Meßmer
es fertig, die Aufmerksamkeit und den Willen aus dem Bereiche des

Bewußtseins zu streichen und ebenso den Verstand.
.Aufmerksamkeit ist unserer Auffassung nach zwar eine Funktion höherer,

ja höchster Ordnung, aber nichts Psychisches." (S. 198.)
Und dieses ist das Bewußte, nach Dr. Meßmer.
„Wer meint, alles, was von einem Menschen existiert, müsse im Bewußt-

sein d. h. in psychischer Form gegeben sein, der wird die Kräfte des Verstandes
und des Willens vergebens suchen." (S. 411.)

Und doch

„ist alle innere Bildung formale Bildung der Aufmerksamkeit und des
Willens' — des Unbewußten! (S. 321)

Daß so die grundlegenden Ausführungen über Geistesbildung,
auf die es ankommt, unsäglich mager ausfallen im Vergleich zu
dem, was die Alten schon über das intellektuelle Leben, das Willens-
leben lehrten, ist unvermeidlich. Was wir vor uns haben, ist viel-
fach scharfsinnige Oberflächen-, Kleinigkeits- und Lieblingsideenarbeit,
welche die größten Realitäten des Lebens und der Bildung entweder

gar nicht sieht oder zersetzend zu mißdeuten suchen.

Wir haben bereits den Willen erwähnt. Er ist „die Fähig-
keit, welche durch die moralische Erziehung" gebildet wird. Und
was ist nun nach Dr. Meßmer dieser Wille? Wie schon gesagt:

„Der Wille ist keine psychisch-bewußte Erscheinung.' (S. 62.)

„Wir geben demselben Worte gelegentlich folgende Bedeutungen'

(gewiß weil der Begriff recht klar ist, und klare Begriffe ermög-
lichen bekanntlich gute Bildung):

1. „Der Wille ist der Inbegriff dessen, was bei einer solchen Tätigkeit —
(WillenStätigkeit, etwas anderes finde ich Klares im ganzen Zusammenhang nicht
heraus — und das ist gewiß klar! l'Verf.) — bewußt gegeben ist, wovonmaneine
Aussage unmittelbar machen kann, d. h. ohne irgendwelche physiologische Kennt-
nisse zu besitzen.

2. Der Wille ist der Inbegriff des zusammenhängenden physiologischen
Prozesses, der mit einer solchen Tätigkeit abläuft. Dabei können gemäß dem
Psychophysischen Parallelismus in der theoretischen Betrachtung für gewisse Hirn»
Prozesse die psychisch-bewußten Inhalte gesetzt werden.

3. Der Wille ist lediglich die funktionelle Anlage, die das aktive Moment
in einem Gesamtvorgang darstellt, ohne selbst eine unmittelbar bewußte, inhalt-
liche Parallele zu haben. Er ist dann der Inbegriff dessen, was wir eine Fähig-
keit höherer Ordnung nannten. — Er stellt angesammelte physische Energie
dar, die als verborgen wirkende Kraft die Grundlagen der bewußten Erlebnisse
gestalten hilft.

In der Regel bedienen wir uns der d ritten A u f f a s s ung.. Sonst reden
wir dann von einem .Willensvorgang' oder einer „Willenstätgkeit.' (S. 62.)



14

Also I)>. Meßmer. Nun weiß jedermann klar, was „Wille"
ist. Je nun, wenn nur die Gescheiten drauskommen. Nach solchem

Rezept geschulte Lehrer, die nach gewöhnlicher Realschulbildung mit
derartiger Psychologie und Pädagogik ausgestattet, sich an die Bild-
ung der Jugend machen, verdienen freilich Achtung und vielleicht
noch etwas mehr — Beachtung. Soll auf unerwiesene, einseitige
und konfuse Doktrinen die Volksschule gestellt werden?

ll. Lehren über Religion und Kirche.

Eine Pädagogik wird geschrieben, damit nach ihr die Volks-

erziehung vollbracht werde. Welche Volkserziehung I1>. Meßmer
herbeizuführen bestrebt ist, durch die Lehrer, welche er bildet, sehen

wir besonders markiert mit den Ansichten, die er über Religion und

Kirche zum besten gibt. Dabei handelt es sich nicht um beliebige

Religionen, sondern um die, welche ererbtes Volksgut sind. Hören
wir, was der Lehrer der Lehrer und Volkserzieher vorträgt für die

Bildung der Jugend christlicher Eltern.
Zum voraus sei bemerkt: Die tatsächliche christliche Religion

und die Kirchen sind offensichtig nebst der Herbart-Zillerschen Me-

thodenlehre das wichtigste Ziel Meßmerischer Reform und Volksbe-

freiung. Aber ein Unterschied besteht doch. Herbarts Methode wird
bei weitem nicht so von oben herab, anmaßend vornehm behandelt
wie die christliche Volksreligion und die Kirche. Und dabei macht

der pädagogische Reformator keinen Unterschied: alle und jede posi-

tive Christen- und Judenreligion kommen gleich an das Messer

höherer Erzieherweisheit. Interkonfessionell ist diese Pädagogik,
aber ja nicht religionslos. Die jungen Lehramtskandidaten mit

Primär- und Realschulbildung und noch mit den untern Seminar-
kursen empfangen da die religiöse Orientierung von einem aus der

Höhe, der zum wahren Wesen der Religion vorgedrungen, auf dem

Gipfel persönlicher Menschheit steht.

Vorab ist bezeichnend, daß l)r. Meßmer ästhetische und

religiöse Erziehung zusammen bespricht und von der moralischen

Erziehung abscheidet. Religion gehört demnach weit mehr zur Kunst

als zur Sittlichkeit. Mit dieser Theorie hat sich unsere moderne

Salonwelt längst vertraut gemacht. Sie hatte, religiös entweder

bankrott oder konfus geworden, gehört, daß es doch zu besserer

Geistesbildung erforderlich sei, etwas in Religion zu machen. Und

diese ästhetische oder ästhetisierende Religion läßt sich leben. Kunst,

so heißt es ja, ist subjektive Sache des Gefühls und des Empfindens.



"«—H 1H S»-»—

Man wird nicht allzu starr gebunden, Sie vermittelt einen feinern
Genuß und macht an das sittliche Leben keine zu starken Forder-
ungen. Und heute macht jeder sich seinen eigenen Kunststil: je per-
sönlicher — desto künstlerischer. Wie gebildet, lebensfähig und welt-
fähig wird eine Religion sein, die so ästhetisch gestimmt ist!?

Weiterhin hat die Pädagogik Dr, Meßmers es jedenfalls unter
ihrer Würde erachtet, nicht absolut autonom und frei zu sein. G e-

schichtlich bestehen ganz bestimmte Religionen. Sie waren und
sind allererste Faktoren im Völkerleben. Die christliche Religion er-
klärt, von Jesus Christus, dem Sohne Gottes zu stammen, welcher
die Menschheit gelehrt habe, was wahre Religion sei. Das
Christentum und die Kirche haben Beweise für diese Behauptung
geliefert, klarer und sicherer als Meßmer für seine pädagogischen

Lehren. Und sie haben Anspruch auf jedermanns Beachtung und
redliche Prüfung; denn sie haben an der Menschheit, auch an
unserem Volke pädagogisch nach der Schule Jesu unendlich mehr
geleistet, als alle Lehrer nach der Schule Meßmer leisten werden.
Der Satz bleibt sicher: Jede Pädagogik, die auf ernste Wissen-
schaftlichkeit und tatsächliche Brauchbarkeit, wie die
Wirklichkeit sie heischt, Anspruch erheben will, muß sich

mit der christlichen Religion auseinandersetzen. Sie kann

gar nicht verlangen, ernstlich beachtet zu werden in dem, was sie

über die wahre Natur der Religion vorbringt, wenn sie es vernach-
lässigt oder meidet, das zu prüfen, was die Offenbarungsreligion
über Religion sagt. Dr. Meßmer ist das eine längst überwundene
Sache. Für das geschichtliche Christentum hat er kaum den Namen,
wohl aber Hiebe und an Spott grenzende, fast unvermittelte Aus-
fälle.

Fragen wir einen nach dieser Pädagogik religiös aufgeklärten
Jugendbildner: Was ist Religion? Auf Dr. Meßmers Buch hin
kann er keine bestimmte Antwort geben. Eine feste, klare
Begriffsbestimmung ist im ganzen Buche keine. Dafür
wird aber von religiöser Erziehung und religiösem Erlebnis abge-
handelt, werden religiöser Unterricht und religiöse Kunst kritisch-

reformatorisch beleuchtet.

Suchen wir nun zu den Höhen gebildeten religiösen Verständ-
nisses zu folgen.

.Es gibt nicht nur zusammengesetzte innere Bilder, sondern auch äußere.
Und hier sind deren zwei Arten zu unterscheiden. Die Farbenempfindung Aot
ist ein einfaches Bild. Aber die Vorstellung eines Hauses, eines Waldes,
einer wirklichen Landschaft sind zusammengesetzte Bilder, und zwar von Dingen,



I

wie sie in der Natur selber vorkommen. Wir reden daher von natürlichen
zusammengesetzten Bildern. Davon unterscheiden wir die Vorstellungen, die wir
von einem Gemälde, einem Gebäude, einer Statue, einem Akkord u. s. w. em-

pfangen als künstliche zusammengesetzte Bilder. Endlich können wir noch eine

besondere Art psychisch zusammengesetzter Bilder unterscheiden, nämlich mit Rück-

ficht auf deren Bedeutung. Eine bestimmte Phantasievorstellung kann für
einen Menschen z. B. die Person des eigenen Vaters bedeuten, oder aber ein

symbolischer Hinweis auf eine göttliche Persönlichkeit sein. Dasselbe ist auch

an sinnlichen Bildern möglich. Wir haben somit folgende Arten zusammenge-
setzter psychischer Bilder aufzuzählen:

1. natürliche Bilder- äußere und innere;
2. künstliche Bilder- äußere und innere;
3. symbolische Bilder- äußere und innere, natürlicher und künstlicher Art.
Nun beachte man, daß es sich für die ästhetische und religiöse Erzieh.

ung eben um Gewinnung solcher Bilder handelt. Für die religiöse Erziehung
handelt es sich nur um Bilder der dritten Gruppe.

Wir müssen den eigenartigen Zustand des ästhetischen und religiösen Ge-
samterlebnisses nä;er betrachten. Wenn wir sonst fanden, daß die Aufmerk,
samkeit vom Willen aus erregt wurde, so ist das hier nicht der Fall. Das
ästhetische und das religiöse Erlebnis sindwillenlose Erschein-
un gen. Und die Aufmerksamkeit ihrerseits ist dabei nur in der einfachsten

Form beteiligt, nicht als denkender Verstand, sondern als bloße
hingebende Beschaulichkeit. Diesen eigentümlichen Zustand bezeichnen

wir als den der ästhetischen und religiösen Kontemplation. In dieser

eigentumlichen Willenlosigkeit und innern Unbestimmtheit der Aufmerksamkeit sind

sich das ästhetische und religiöse Verhalten eng verwandt, jedenfalls stehen beide

untereinander in näherer Beziehung als jedes von ihnen zum sittlichen Tun." kS. 74.)

Religion als eine, auf objektiver Wahrheitsüberzeug-
ung vom allgegenwärtigen Dasein eines absoluten, rein geisti-
gen Wesens, Gottes, des Erschaffers der Welt, beruhende un-
bedingte Vollhingabe seiner selbst und der ganzen Welt
mit allen ihren Wesen an dieses absolute Erschafferwesen, als Be-

nehmen und Leben des Menschen gegen diesen Gott und mit ihm,

wie es ihm und dem Menschen entspricht, — als Leben nach dem

Willen Gottes in allem — diese Religion kennt Dr. MeßmerS

Pädagogik nicht. Jesu Lehre wird keines Wortes gewürdigt.
Begreiflich, denn sie bildet den allergrößten Gegensatz zu dieser

„bloß hingebenden Beschaulichkeit," zu „dieser eigentümlichen Willenlosig»
keit". -

Da heißt es: „Ich bin gekommen, den Willen des VaterS

zu tun."
Absolute Gotthingebung des ganzen Lebens ist Jesu Grund»

gesinnung, die bis ins Kleinste und im schwersten Größten: in der

Annahme und im Vollbringen des leidvollsten Selbstopfers voll-

bracht wird. Das ist Jesu Religion, und sie, durch das eigene
Tun mit einem Willen, der alles diesem Einen unbedingt unterord-

net, gelehrt, fordert er von den Menschen.



„Wer den Willen meines Vaters tut, der ist mein Jünger."
— „Willst du das Leben, so halte die Gebote." — „Liebe Gott mit
allen deinen Kräften, das ist das erste und größte Gebot; das an-
dere ist diesem ähnlich: Liebe den Nächsten, wie dich selbst." —
.Der liebt, welcher Gottes Gebote hält." — „Wer mir folgen will,
verleugne sich selbst." — „Kommt ihr Gesegneten meines Vaters,
nehmt Besitz vom Reiche; denn ich war nackt, und ihr habt mich
gekleidet, ich war hungrig, und ihr habt mich gespeist u. s. w. ; was
ihr diesen Geringsten von den Meinen getan, habt ihr mir getan,"
u. s. w. u. s. w.

Das ist keine reine Kontemplation des

„Transzendenten auf Grund symbolischer Bilder,"
das ist Fülle stärksten Willenslebens und liebender Tatkraft,

die sich bewähren und vollenden im Opfer aus Liebe zu Gott.
Die ganze seichte, oberflächliche und bequeme Erbärmlichkeit

Meßmerischer Religionstheorie macht sich, verglichen mit Jesu Leben
und Lehre, wie glitzerndes Seifenblasengegaukel. Solche Religions-
lehrer gehen für ihre Jünger nicht in den Kreuzestod. Sie haben
aber auch wohlweislich gesorgt, erhaben zu scheinen bei der seichte-

sien Blödigkeit. „Hingebende Beschaulichkeit" — ein erhabenes,
göttliches — und doch so nettes, glattes Zeug - nein, bitte: „reli-
giöses Erlebnis". — Und wie lieb und willkommen ist von diesem

Propheten das erlösende Wort: Folge mir nach, mußt dich nicht
verleugnen, kein Selbstopfer, kein Kreuz, bewahre, nur „hingebende
Beschaulichkeit", nur eine „eigentümliche Willenlosigkeit". — Wird
Dr. Meßmer auch alle an sich ziehen, Mühevolle und Beladene er-
quicken? Ja, die alle, welche der Religion los sein möchten, weil
sie nicht ihrer Laune, ihrer Selbstsucht, ihrem Eigensinn, ihrem
Fleische und ihrer Schlechtigkeit sich bequemt. Aber „Erlöste" gibt
es keine da, keinen Frieden den Menschen und keine Ehre Gott.

Mit Meßmer-Religion — auf welche Vergangenheit müßten
wir zurückschauen? Wo und wie stünden wir jetzt? Wäre mit ihr
von ihren Jüngern das auch geleistet worden, was die Religion
Christi, des von Meßmer gar nicht Genannten, am verlotterten Kul-
turheidentum und an den barbarischen Völkern, an den mit unend-
licher, opfervollster Mühe christianisierten Stämmen und Ländern
geleistet hat und noch leistet? Opfert Meßmerische Kontemplation
die Annehmlichkeiten der Welt und das eigene ganze Leben der
liebenden Pflege der Kranken und der Waisen, dem Dienste der

Hilfsbedürftigen im Schlachtfelde, oder wo immer? Oder bringt



18 T»-*—

sie zum Segen von Eltern, Familien, Gemeinden jene ungezählten
und meist unbekannten Heldenopfer, welche Gott zu liebe täglich ge-

bracht werden? — Zu dieser „hingebenden" Beschaulichkeit versteht
sich der durch raffinierte Schlechtigkeit reichgewordene Villenmensch,
der alt und blöd gewordene Wüstling, und wie die freien Helden
der Kultur alle heißen. Eine solche Beschaulichkeit ist besonders nett
nach „bewegtem" Leben! — s'geht ringer als nach dem Worte:
Alter, armer Sünder, bekehre dich durch wahre, tiefinnerste Sinnes-
änderung, mache deine Verbrechen gut und — schrecklich nur zu
denken: beichte, aber nicht „symbolisch". Gott ist ein heiliger Gott,
haßt und straft die Sünde, die Schlechtigkeit, ohne Ansehen der Per-
son — und mit Allwissenheit. Er begnügt sich nicht, daß du nach Dr.
Meßmers Anleitung und „religiöser Erziehung" ihn hingebend,
willenlos kontemplierest, beschauest!

Wenn einer das Christentum unter dem, freilich blöden, Scheine

vornehmer Bildung und Kultur beseitigen oder, um mit dem neuen

Religionspädagogen von Rorschach zu sprechen, „durch Ab- und Um-

gewöhnung" mit Lehrer- und Jugendbildung die Völker „zu kon-

templativer Erholung pädagogisch vorbereiten" will, dann wüßte ich

freilich kaum ein besseres Mittel, als Seminarien nach Dr. Meßmer

zu errichten und Pädagogiken in seinem Sinne zu verbreiten. Diese

religiös „beschaulich" gewordenen Leute, die in ihrer „hingebenden

Beschauung" sich erholen, das in Anmassung zu kritisieren und ver«

ächtlich, sogar verhaßt zu machen, was sie weder gekannt noch prakti-

ziert haben, wie es ist, wollen zuerst durch ihre erbärmlichen Theo-
rien der Religion Kraft und Leben aussaugen, „Beschauliche" machen

und dann kommen und sagen: Religion, Christentum leisten nichts,

sind kulturfeindlich, haben mit Sittlichkeit und Praktischem nichts zu

tun, sind höchstens für hypnotisierende Erholung gut. Dr. Meß-

mer lebe nur „beschaulich"; er wirkt in solcher Beschaulichkeit mehr

zum Segen der Jugend und des künftigen Volkes, als wenn er als

Religionspädagog dicke, halbkonfuse Bücher schreibt und die Söhne

religiöser Eltern, die Hoffnung des christlichen Volkes, aller echten

Christusreligion und Religion überhaupt im Namen von unerwiesener

Psychologie und oberflächlicher Großhirnkultur beraubt.

UebrigenS anerkennen wir eine religiöse Kontemplation auch.

In beinahe allen geschichtlichen Religionen nimmt sie eine hohe

Stellung ein. Im Christentum wird sie als Sache ewiger Seligkeit

aufgefaßt, wo Gott in seiner unendlichen Größe und Güte geschaut

und — was mehr und wesentlicher ist, mit der vollendeten Kraft



—>^<z 19

geistigen Willens geliebt wird. Das ist der Lohn des guten Lebens,
oder wenn Dr. Meßmer lieber will, die Vollendung unseres geistigen
Wesens. Diese aber wird erreicht durch ein sich entsündigendes und
in Gott sich ausbildendes Leben nach Gottes Geboten und werk-
tätiger Gottes- und Nächstenliebe. Dazu gehört dann auch, daß der
Mensch von Zeit zu Zeit, vielleicht mehr und ernster als Dr. Meß-
mer meint, eigens zu Gott sich geistig erhebt. Von da muß wirk-
lich dem Erdenpilger Stärkung und Erholung kommen, aber nicht
allein von da. Tatkräftige Hingebung an Gott, Erfüllung des
Willens Gottes nach Jesu Wort, Opfer aus Liebe zu Gott und
Gutes tun sind der notwendige Weg der wahren Entwickelung un-
seres Wesens für geläutertes Gotteserkennen und seliges Gotteslieben.
Ohne Leben und Tat in Gottes Geist hat der Mensch weder klares
Geistesauge noch Geistesherz zu echter Kontemplation — nicht des

von Meßmer sogenannten „Transzendenten", sondern des absolut
guten und heiligen, persönlichen Gottes.

Nachdem Dr. Meßmer das .religiöse Erlebnis", wohl in seinem
Sinn das Wesen der Religion, als solche „willenslose Erscheinungen",
als „Kontemplation" erklärt hat, macht er sich im weitern Verlaufe
des Werkes ab und zu an die Kritik von christlicher Religion, von
Kirche und Kirchenleben. Daß sie nicht besonders freundlich aus-
fällt auf den bereits vorgeführten Gegensatz hin, ist selbstverständ-
lich. Wir könnten einfach schließen: DaS Fundament dieser Religions-
Pädagogik ist als ganzes, nicht in jedem einzelnen Gedanken, ab-
surd verfehlt Was darauf aufgebaut wird, fällt mit ihm. Also
lassen wir's, wo es liegt. Allein diese weitern Ausführungen sind

zu interessant und bemerkenswert, als daß wir sie dem geehrten
Leser völlig vorenthalten möchten. Nur einige Proben.

„Die Möglichkeit des religiösen Erlebens ist in allen normalen Men-
schen gegeben, aber die Störungen und Behinderungen der Kontemplation
find allgemeine. Bei der Taufe störte mich das Schreien des kleinen Kindes,
befremdende oder komische Aeußerlichkeit dieses künstlichen Symboles." — (S. 77.)

Der Christ soll die Bildung haben, die Taufe, die wohl tief-
sinnige Symbolik besitzt, aber kein bloßes Symbol ist, zu verstehen,
dann wirkt sie weder befremdend noch komisch, und dann wird er
nicht zur Taufe gehen der Kontemplation, sondern einer recht ernsten
religiösen Geistestat wegen.

„Bei der Konfirmation störte mich das Bewußtsein, wieviele der Konfir-
wanden das Geld zu den neuen Kleidern aus Fonds erhielten, die Verschieden-
artigkeit der Toiletten, die Erinnerung an manche bittere Stunde des Religions-
Unterrichtes, die Freude, dem gestrengen Stellvertreter Gottes aus den Augen zu
kommen, die Kirche nicht mehr besuchen zu müssen.' (das.)



—20 s-—'

War dem zu konfirmierenden Knaben die Idee der „Beschau-

lichkeit" auch schon aufgegangen? Wie lieblich und ideal, wenn so

alle Konfirmanden bei der Konfirmation in willenloser Kontemplation
dastünden — ein Schauspiel für Engel und Menschen — und das

alleinige Genügen für Dr, Meßmer, Jetzt begreift man doch, warum
letzterer Kirche und Christentum fernbleibt; für ihn sollte Konfir-
mation nur hingebende Beschaulichkeit sein. Wäre dem so mit ka-

tholischer Firmung und protestantischer Konfirmation, so dürfte Dr,
Meßmer eine große Zahl gelehriger Schüler bekommen, —

„Jetzt stören mich die Toiletten der Erwachsenen, die Beobachtung, daß

man ohne einen gewissen Toilettenaufwand gar nicht in der Kirche erscheinen

kann; daß also die religiöse Erbauung in der Kirche schließlich vom Geldbesitz ab-

hängig ist. Mich stört der Anblick des Pfarrers, dessen Akzent gemacht erscheint, dessen

Predigt zu gewandt oder sprachlich fehlerhast ist; dessen Wissen hier glänzen und
dessen politische Konfession sich verraten muß; dessen persönlicher Lebenswandel
meine Kritik nicht aushält u. s, w. Mich stört daS geheuchelte Erbarmen der

Leute, die meinen, man sei unreligiös, weil man unkirchlich ist,' (das,)

Und was könnte wohl andere Leute an Dr. Meßmer stören?

Geht er nicht zur Kirche — auch um andere nicht zu stören? -
Für ungestörte, „hingebende Beschauung" eignet sich das Zusammen-
sein mit der Mitwelt freilich nicht, besonders wenn man sich in

Gott kaum tiefer eingelebt hat und seine „Gesichtspunkte" mehr bei

Toiletten auf „der andern Seite", bei Gebrechen und Mängeln der

Mitmenschen als bei Gott, dem „Transzendenten", hat. Jetzt erst

begreifen wir, daß «daS religiöte Verhalten" in einer eigentüm-
lichen Willenlofigkeit und innern Unbestimmtheit der „Aufmerk-
samkeit" besteht. Ueberdies bistet die Kirche denen, welche guten

Willens sind, gerade auch im gemeinsamen Gottesdienst Stoff genug

zur religiösen Erbauung, um dann für sich alleine „beschaulich" zu

werden. Die besten Beschaulichen aber waren wohl Ausnahmen,
aber keine Abgefallenen; im Gegenteil, sie hielten sich sorgsam an

das religiöse Leben mit der Kirche, um nicht zu „entgleisen" im

Höhenwandel subjektiv inspirierter Kontemplation

Doch begleiten wir Dr. Meßmer weiter.
„Eine ganz besondere Störung ist für mich die konfessionell ver<

schieden? kirchliche Praxis. Das Göttliche ist doch nur von einerlei Art.
und dahin können nicht zwei beste Wege führen; auch ist nicht gesagt, daß von

zwei üblichen Wegen gerade der eine oder andere der beste sei — Die Religion
sollte die Menschen nicht trennen. — Wer in jedem Menschen einen Mitmenschen
erblickt, der kann im Gedanken daran unmöglich, konfessionell getrennt, zur reli-

giösen Kontemplation gelangen,' (S, 78.)

Also auf klareres Deutsch: Das Göttliche ist nur eines, die

üblichen konfessionellen Wege sind nicht die besten, wer das echte,



— 21 »

„religiöse Erlebnis" der Kontemplation will, der scheide aus den
Konfessionen aus und erhebe sich zur höhern, allein echten und ge-
bildeten Meßmerreligion.

„Eine pädagogische Praxis, für welche der Erzieher unbefangenen Blick
und die natürliche Beugsamkeit des Geistes vor den Tatsachen (und was noch?!)
mitbringt, ist dazu bestimmt, zum besten Korrektiv unrichtiger, religiöser An-
schauungen zu werden." (das.)

Das heißt: Ihr angehenden Volkslehrer lernet unbefangenen
Blick durch die .Gesichts- und Standpunktstheorie" I),. Meß-
mers, zeiget natürliche Beugsamkeit des Geistes vor den Tatsachen,
wie I)>. Meßmer mit „unbefangenem Blick" sie euch vorführt und
deutet, — ihr müßt zu einer pädagogischen Praxis ausgebildet wer-
den mit der kulturellen Bestimmung, das beste Korrektiv aller kon-
fessionellen Religionsanschauungen und Religionsübungen zu werden.
Nun, Volk, Gebildete — wenn's solche gibt bei den Konfessionellen,

Ungebildete, wisset: In Rorschach ist ein Prophet überkonfessioneller
Religion erstanden, sein religiöses Erlebnis ist „willenlose Kontempla-
tion" zu besserer .Erholung", — und sein Beruf ist Bildung einer
Prophetenschule mit unbefangenem Blick und mit Beugsamkeit des

Geistes und diese Schule, sonst Volksschullehrer geheißen, hat mit
ihrer pädagogischen Praxis ein Korrektiv zu sein für die unrichtigen
religiösen Anschauungen, über welche der Lehrer der Pädagogik, der

Lehrer der Lehrer, l)i Meßmer mit wissenschaftlicher Unfehlbarkeit
ex cotlieUia, vom Lehrstuhl aus entscheidet.

Und nun diese höhere Religion.
„Also: das gegenwärtige kirchliche Leben enthält eine Summe störender

Momente, die eine Ausschaltung der Aufmerksamkeit und des Willens nicht er-
möglichen '

zur reinen Kontemplation, in welcher das der neuen Religion
wesentliche „religiöse Erlebnis" besteht.

„Ich will anführen, unter welchen Umständen ich rein religiöse Gefühle
erlebe oder erlebt habe. Ganz allgemein gesagt: unter Umständen, wo eine un-
gestörte Hingabe an ein Erlebnis möglich ist," (S. 73.)

(aber nicht an Gott),
„entweder weil der Eindruck durch seine extensive oder durch seine intensive

Erhabenheit das Bewußtsein allein ausfüllt."
Man beachte: Der Eindruck füllt durch seine Erhabenheit

das Bewußtsein aus — also sind wir beim „religiösen Erlebnis"
Gottes selber gar nicht bewußt! Und die erhabenen Eindrücke, die

allein extensiv oder intensiv ausfüllen?
„So wirken auf mich das Innere der leeren Kirche, die Weitsicht auf

einem hohen Berg oder inmitten einer ungeheuren Fläche (einer Ebene oder des

Meeres), der Anblick des gestirnten Himmels. Das sind extensiv erhabene Ein-



-^4 22

drücke. Als mein Knabe zur Welt kam, da fühlte ich momentan Aehnliches, aber
es waren zu vielerlei Nebenumstände da."

Das „religiöse Erlebnis" mußte anderen Erlebnissen Platz
machen.

„Dann möchte ich noch zwei Umstände anführen: den Todesfall und die

Verzweiflung, die aus dem Gefühl der völligen Verlassenheit von allen Menschen

hervorgeht. Das sind intensiv erhabene Eindrücke. Mann erkennt leicht, daß
allen genannten Umständen etwas gemeinsam ist: eine tief ergreifende, innere
Einsamkeit Diese Gelegenheit bietet am allerwenigsten der sonntägliche
Gottesdienst."

Das ist freilich nicht mehr Jesu Religion; aber doch gar keine

neue, sondern die von Dr. Strauß und aller auf dem Trümmerfeld
der positiven Religion im eigenen, „extensiv und intensiv" mahn-

witzigen, seichtesten Rationalismus Wandelnden und friedlos Kriti-
sierenden.

Das .religiöse Erlebnis" kommt zustande durch „religiöse Symbole".
Die .eben genannten Erfahrungen" sind die .natürlichen sreligiösen Sym-
bole". Die künstlichen Symbole der Kirche wollen gewissermassen das re-
ligiöse Erleben künstlich bei beliebiger Gelegenheit erzwingen." (S. 79.)

Schon diese Behauptung zeigt, daß da einer schmäht, was er

gar nicht kennt und durch verständiges Erleben nie kennen gelernt
hat. Gerade das haben Gläubige und Ungläubige an der katholischen

Kirche bewundert, wie sie mit ihrem Gottesdienst und ihren religiösen

Anordnungen und Hilfsmitteln dem Bedürfnis in jeder Lebenslage

verständnisvoll entgegenkommt. Aber Dr. Meßmer hat bereits

seinen religiösen „Standpunkt". Es gibt auch einen solchen des

eingebildeten Wahnes, unbefangenen Blick und Beugsamkeit des

Geistes vor Tatsachen zu besitzen, sogar einen unsäglich befangenen
Tatsachenfanatismus, ein Bruder des Fanatismus der Voraus-
setzungSlosigkeit.

Doch voran auf den Stufen religiöser Höhenbildung.
.Ich halte das für eine der wichtigsten Aufgaben der religiösen Psycholo»

gie und Pädagogik," —

nämlich festzustellen, welche Stufenfolge für die religiösen Symbole
besteht. Allein

.der Feststellung der Reihenfolge, in welcher sie nach der zunehmenden

Bildung zu verteilen find, stehen große Hindernisse entgegen: Die religiöse Heuche-

lei, die von kirchlicher Seite geforderte schablonenhafte Anerkennung, die durch

gewohnten Zwang verdorbene Unfähigkeit zur Beobachtung und Beschreibung
feines wahren Gefühle»; die Klugheitsrückncht, mit welcher man sich gewisse Vor-
teile zu erhalten trachtet, die Furcht vor kirchlicher Maßregelung, die Eitelkeit

auf seine mit Eifer betriebene religiöse Praxis, die Sucht, sich durch Schmähung
oder anonyme öffentliche Verdächtigung wissenschaftlich lauterer Absicht einen be-

sonderen Ruf der Frömmigkeit zu verschaffen. Trotz aller dieser Schwierigkeiten
ist zu hoffen, daß auf diese Weise und nur durch solche sachliche Untersuchungen



—»—H 23 g»----

zwingende Klarheit geschaffen und auch Korrektur eingeleitet werde. Ich glaube
jetzt schon, auf Grund persönlicher Erfahrungen und gelegentlicher Beobachtungen
anderer sagen zu können, daß es für uns Kulturmenschen Stufen der religiösen
Entwicklung gibt.' (S. 95)

Als ob das erst durch den von obigen Einflüssen absolut freien
I)r. Meßmer entdeckt worden wäre, der eben „frei und unbefangen
wissenschaftlich' gar nicht weiß, was hierüber die religiöse Askese
und — schrecklich für das psychologische Experiment - die Mystik
eingehend und einsichtsvoll, auch gestützt auf reichste praktische
Erfahrung, Jahrhunderte hindurch geschrieben haben.

.Die religiöse Entwickelung aber beurteilen wir" — die Kontemplativen
— „nach der Art der Symbole, Ideale" —

also wieder Schmuggel mit Begriffsverdrehung,
„an welche sich die religiöse Kontemplation anschließt. Nämlich:
1. Art: Die Symbole sind äußerlicher, anthropomorpher natürlicher Art.
2. Art: Die Symbole sind äußerlicher, anthropomorpher, aber künstlicher

Art. Es sind die kirchlichen Gegenstände (Kruzifix, Heiligenbilder u. s. w und
persönlich vermittelten Handlungen (Taufe, Abendmahl u. s. w,).

3. Art: Die Symbole sind äußerlicher, natürlicher Art, aber nicht anthro-
pomoiph: Naturgegenstände und Naturereignisse.

4. Art: Die Symbole sind innerlicher, natürlicher Art und nicht anthro-
pomorph: Der eigene Geist und der eigene Wille.

Die letzte Art ist die vornehmste. Sie bedarf einer kirchlichen Einrichtung
nicht mehr. Wenige Menschen kommen so weit. — .Geist, Wille erschließen erst
zuletzt sich als religiöse Symbole, nämlich erst dann, wenn die innerliche Läuter»
ung vollzogen ist." (S. 9g,)

Folgerichtig: Kirche wie Schule
.sind künstlich geschaffene Mittel der Erziehung. Darum ist es ebenso

sinnlos, lebenslänglichen Kirchendienst zu fordern, als wenn man verlangen
wollte, die Menschen müßten beständig die Schule besuchen. Für die selb st än-
digen Menschen ist der Kirchendienst eine Heuchelei, denn sie haben
die Erfahrung, daß Gott überall zu finden ist. Es muß imWesen der kirch-
lichen Pädagogik liegen, dem Menschen auf der höchsten Stufe
der Bildung die Kirche entbehrlich zu machen." (S. 422.)

Gar nichts neues, nur Meßmerisch formuliert. — Verfänglich
könnte der „Symbolismus' sein. Es steckt darin ein großes Maß
verdrehter Auffassung. Nochmals: Kruzifix, weit mehr Taufe und
Sakrament sind keine bloßen Symbole. Durch das Bild des Ge-
kreuzigten werden wir an den Kreuzestod Jesu erinnert. Wer
aber diesen kennt, der wird an Gott erinnert, in dessen kraftvollster
Liebe Jesus gestorben ist, und durch diese verblutende Liebe aufge-
fordert, hingerissen zur Hingabe an Gott und zur opferbereiten Er-
füllung seines heiligsten Willens in der Menschenliebe. Es ist das
unmittelbare Bild jener religiösen Tat, in welcher die lauterste, ein-
zig wahre Religion den konzentriertesten Ausdruck fand. Für Taufe
und Sakramente aber verweisen wir I)> Meßmer an jeden KatechiS-



mus der Kirche, um zu sehen, daß er über Dinge urteilt, die er

nicht versteht.
Aus den angeführten Theorien ferner mögen alle zur Kirche

gehenden Christen ersehen, daß sie noch ungebildet, unselbständig
oder Heuchler sind. Meßmerische Selbständigkeit ist freilich heutzu-

tage vielverbreitet. Alle, die in keine Kirche gehen, machen auf sie

Anspruch; daß aber die Bildung und die Religiosität in ihnen die

Vollkommenheit erreicht habe, das zu finden, braucht es schon mehr
als experimented Beobachtung. Die dem Seminar entwachsenen

Volkserzieher werden wohl zu dieser Höhe gekommen sein, wenig-
stenS die Versuchung haben, sich so hoch gekommen zu fühlen. Tragen
sie zu ihrer, instinktiv als notwendig empfundenen Rechtfertigung
und kraft ihrer Bildungs- und Reformaufgabe in der Schule meß-

merisches Evangelium vor, dann haben wir eine große Zukunft
voller Kulturmenschen vor uns, wo 12- und 15-jährige Buben und

Mädchen am Sonntag nur noch Berggipfel besteigen, um durch das

extensiv Erhabene, dem natürlichen Symbol des Transzendenten,

zur willenlosen Kontemplation zu gelangen. Dann werden die 20-

jährigen und noch jüngere am „innern Symbol eigener Persönlich-
keit und eigenen WillenS" zur reinen Beschaulichkeit vordringen, um

echt religiös, aber ja nicht kirchlich, auf dem Altar des Ich Welt
und Mitmenschen dem „Transzendenten" zu opfern. Wahrscheinlich

wird dazu ein Symbol intensiver Erhabenheit sich gesellen — im
Anblick der freien Liebe, die ja gern über Welt und Wirklichkeit er-

hebt und vom gestrengen Pfarrer mit seinen Gottesgeboten „erlöst"
sein will. Andere extensive und intensive Erhabenheiten wird die

neue Kulturära zur Genüge schaffen, der Läuterungsprozeß zum
Göttlichen wird rasch und sicher vollzogen werden — und dann

könnte man es zu guterletzt erleben, daß auch das Erhabene der

Verlassenheit von allen Menschen — im Elend kein Symbol, wohl
aber ein fühlbarer Beweis des wahrhaft Heiligen. Göttlichen ist,

dessen Kirchen man verlassen hatte, um in den leeren Kirchen ein

extensiv empfundenes Symbol des Transzendenten zu haben.
Nebenbei bemerkt ist der Ausdruck „Kirchendienst" ein barer

Unsinn. Wir gehen zur Kirche zum „Gottesdienst", d. h. um da

auf Belehrung durch Gottes Wort und auf eigenes Denken hin Gott

jene Ehre, jenen Dank, jene unbedingte Hingabe zu erweisen, die

wir ihm schulden, und um zu ihm zu beten, von dem wir alles

haben, auch die ganze sichtbare Natur.



25 s—

Allein
„wie verkehrt ist die ganze Auffassung, man müsse Gott dienen, wo doch

nur er uns dienen kann. Nicht der menschliche Gottesdienst ist die
wahre religiöse Auffassung, sondern der göttliche Menschendienst/
(S. 97.)

Zu dieser Propheten- und Reformerweisheit brauchte es keinen

Dr. Meßmer. Der Kinderkatechismus lehrt:
„Aber hat denn Gott unseren Dienst notwendig? Können wir Gott mit

Gebet und dem, was wir im Gottesdienste tnn, einen ihm nützlichen Dienst er-
weisen? Antwort: Wein, Gott ist unendlich vollkomme» »nd selig, er braucht
von uns gar nichts; aber in seiner Güte hat er uns Menschen so erschaffen,
daß wir als vernünftige und gläubige Geschöpfe ihn als Gott und Erschaffer er-
kennen, lieben und ehren können und wollen, und in diesem Gottesdienst liegt
unsere Würde, unser Wohl, unser innerstes Bedürfnis."

Ueberdies haben wir als Geschöpfe Gott, den Erschaffer der

Welt, uns freiwillig als ihm absolut eigen anzuerkennen und ihm
uns hinzugeben und zu leben, wie es in seinen Schöpferabsichten

lag, also in Gotthingebung als Gottes Eigentum zu handeln, und

das ist Gottesdienst, der in der Kirche gelernt und angetreten
wird, um in allem ausgeübt zu werden. Wie blöd und fad ist
Meßmer — Weisheit im Vergleich mit dieser Kinderlehre! —

Wie steht es nach Dr. Meßmer, dem Volksschullehrer — Päda-
gog, mit dem Gebet? —

„Jedes Gebet ist eine religiöse Kontemplation. Man muß daher
das Gebet auffassen als eine besondere Form der religiösen Symbole. Das
Gebet verhält sich zu den angeführten Symbolen (siehe S. 96) wie das un-
mittelbare (sinnliche oder höhere) Erleben zum sprachlich vermittelten. Aber
nicht das Sprechen ist das eigentliche Beten, sondern die — (willenlose) Hin-
gebung an das, was die Worte in uns wachrufen. — Warum spricht man
überhaupt beim Beten? Nicht, damit Gott es hört, sondern aus einem Psycho-

logischen Grunde: damit die Wörter die symbolischen Vorstellungen in
uns wachrufen.' (S. 96.)

Also Meßmer weiß besser, was Gebet ist, als Jesus Christus.
Dieser hat das inhaltreichste, weiseste Gebet, das Vater unser, doch

sichtlich nicht zur bloßen Kontemplation gegeben, damit dessen

Worte die symbolischen Vorstellungen in uns erwecken. Und hat
er etwa sein letztes großes Gebet in reiner Kontemplation verrichtet?
Hat die Menschheit bis auf Dr. Meßmer unpsychologisch, in Unver-
stand gebetet, da sie ganz unbestreitbar nicht gebetet hat, wie er sagt,
bis vielleicht auf einige „höhere" Ausnahmen? Sonst war immer
der „psychologische Grund" des Gebetes das tiefst empfundene Be-
dürfnis, als vernünftiger Mensch mit dem persönlichen Gott ver-
nünftig menschlich und persönlich zu verkehren. — Und wenn man
sagt:



—5 26 K--»-

„Man müsse beten, um fromm zu sein,"

so ist das nicht so „verkehrt", wie Dr. Meßmer meint. Wer nicht
betet, ist nicht fromm. Man muß beten, um fromm zu sein, heißt:
Wer wahrhaft fromm ist, der übt in notwendiger Folgerichtigkeit,
nicht aus Zwang, sondern aus innerem Dränge das Gebet. So
sagen wir auch: Wer pietätsvoll ist, gönnt den Eltern seine Sprache.
Etwas anderes legt diesem Satze nur unter, der verdrehen will
oder dumm ist. Nur den Sinn kann der obige Satz auch haben:
Frömmigkeit ist eine, und keine kleine Gabe Gottes, und um diese

muß man beten. So hat Jesus gelehrt: Bittet, und Gott gibt den

ihn Bittenden den guten Geist.

Eine letzte Probe meßmerischer Religionstheorie — und Logik.
„ES ist merkwürdig, daß gewisse dogmatische Auffassungen eine religiöse

Kunst nicht als solche hingestellt sehen wollen. Die Schöpfungsgeschichte
z. B. kann gar nichts anderes als eine künstlerische Darstellung sein. Wer dies

einsieht, dem wird es wie ein Alp von der Seele fallen. Denn einmal rückt
dann die Schöpfungsgeschichte in die Reihe anderer religiöser Kunstprodukte ein.
die. weil sie durchaus verwandten Ursprungs sind, nicht mehr als verwerfliche
Formen eines sündhaften Aberglaubens mit Abscheu der christlichen Auffassung
gegenüber gestellt werden. Ich meine, andere religiöse Kunstprodukte dürfen nicht
als Gegensätze zu christlichen Anschauungen aufgefaßt und verurteilt werden,
sondern haben als weniger vollkommene Vorstufen zu gelten. — Die heid-
nische Auffassung ist kein Negativ der christlichen, zwischen Vielgötterei und Ein»

gcttheit ist so wenig ein Gegensatz als zwischen 5 und l, sondern ein Unterschied
besteht bloß. E» kann da« nicht als Gegensatz bezeichnet werden, ob man die

positive Ordinate in fünf Teilen auffasse oder in einer gesamten Einheit. (S. 137.)

Also die Schöpfungsgeschichte reines Kunstprodukt — in der

Reihe anderer religiöser Kunstprodukte bei den Heiden, welche kon-

sus gar keine Schöpfungsidee kennen: das erlöst vom Alp, wohl von

dem, nicht zugleich Polytheist und Monotheist sein zu dürfen, d. h.

folgerichtig: Atheist. Und ein Dr. Meßmer und fünf Dr. Meßmer,
das ist kein Gegensatz; ich fasse das eine Mal nur fünf Teile auf

— obwohl fünf persönliche Dr. Meßmer sind, und das andere Mal
fasse ich die fünf Dr. Meßmer in einer Gesamtheit auf. Das gibt

ohne Zweifel und ohne Logik eine höhere Auffassung des einen

ganzen Dr. Meßmer. Nur schade überdies, daß der allein vernünftige

Gottesbegriff Gott als einen einzigen Gott kennt, der sich nicht

fünfteilen läßt, auch durch kein noch so „interessantes" MeßmerifcheS

„logisches Experiment", — daß Dr. Meßmer aber, das Ich abge-

rechnet, begrifflich wohl verfünffacht werden könnte.

Hiemit Schluß. Viele und wichtige Punkte in Dr. MeßmerS

Buch sind nicht besprochen, und doch wären auch sie der Besprechung

wert und dürftig. Der Raum ist hier schon überfüllt mit dem Ge-



>—^ 27 >—»

sagten. Wir bemerken nur noch: Nicht Weniges im Buche haben
wir mit vollster Anerkennung begrüßt; aber in der Hauptsache und
in Nebensachen vielen muß die Kritik energisch einsetzen. ES handelt
sich um zu hohe Güter, im Vergleich zu denen dies und jenes
Scharfsinnige in neuem Gewände eine Kleinigkeit ist.

Skizzen aus dem von K. Bezirksschulrat Aenz geleiteten
Aiöelkurse in Stans.

Von A. N., Lehrer in B., Nidwalden,

Gott sendet den Propheten Miss. Leltion für '/2 Stunde.

Heute wollen wir hören, wie der liebe Gott den Propheten Elias zum
König Achab sandte.

Wer ist Ackiab? Achab ist der siebente König Israels und zwar nach
der Trennung in Israel und Juda. Nenne mir die Könige vor der Trennung
des Reiches Israel!

Solche sind Saul, David, Salomon, Robcam. Kennst du solche nach
der Trennung?

l. Jeroboam, (2. Nadab, 3. Baasa, 4. Ela, 5. Jambri, 6. Amri,) 7.
Achab. Es waren 19 Könige, die Israel regiert haben.

Nun hört! Der siebente König Israels war Achab. Dieser war gott»
loser al« alle seine Vorgänger. Er nahm die Heidin Jezabel zum Weibe, er-
baute dem Götzen Baal einen Tempel in Samaria und ließ 459 Baalspriester
kommen; die Priester des Herrn ließ er töten. Da trat auf Befehl Gottes der
Prophet Elias vor den gottlosen König und sprach: .So wahr der Herr lebt:
es wird weder Tau noch Regen fallen, bis mein Mund es sagt!"

Wer will das nacherzählen (der Abschnitt kann nach Gutfinden des Lehrers
2 — 3 mal erzählt werden). Was für eine Ueberschrift könnten wir bis hieher
machen?

1. Gott sendet den Propheten Elias zum Könige Achab.
Wie hat sich nun Achab dabei benommen, und was geschah weiter? Hört!
Achab wurde über diese Worte sehr zornig und trachtete dem Elias nach

dem Leben. Deshalb sprach der Herr zu Elias: .Ziehe weg von hier und ver-
birg dich am Bache Karith. Aus dem Bache kannst du trinken, und den Raben
habe ich befohlen, dich zu ernähren." Elias tat nach dem Worte de« Herrn
und verbarg sich am Bache Karith jenseits des Jordans. Die Raben aber
brachten ihm jeden Morgen und Abend Brot und Fleisch, und er trank aus
dem Bache. Wer kann das nacherzählen? (Wird von guten und schwächern
Schülern erzählt.)

Wie lautet die Ueberschrift über diesen Abschnitt?
2. Elias am Bache Karith.

Wer will mir nun von Anfang alles erzählen?
Weil ihr nun die Sache so brav gemacht habt, will ich euch jetzt ein Bild

zeigen (Elias am Bache Karith).
Wo ist EliaS?
Zu wem wurde Elias gesandt? Elias wurde zu Achab gesandt. Warum?

Elias mußte Achab die Strafe verkünden, weil er ein Mörder der Propheten
war, dem Götzen Baal einen Tempel errichtete und 459 Baalspriester kommen
ließ. -



Was sprach daher Elias?
So wahr der Herr lebt, vor dessen Angesicht ich stehe, es soll in diesen

Zahren weder Tau noch Regen fallen, bis ich es sage.

Warum hat sich Elias nicht gefürchtet, vor den König zu treten?
Er fürchtete sich nicht, weil er großes Gottvertrauen hatte, das ihn mutig

und unerschrocken machte.
Kennt ihr andere Beispiele der Unerschrockenheit?
Beispiele waren: die Apostel nach dem Empfange des hl. Geistes. Petrus

predigte dem jüdischen Volke: .Zhr Männer von Israel, ihr habt Jesum von
Nazareth, den Gott unter euch durch Wunder bezeugte, durch die Hände der

Gottlosen ans Kreuz gehestet und getötet. Aber Gott hat ihn von den Toten
nuferweckt; davon sind wir alle Zeugen. Er sitzt nun im Himmel zur Rechten
Gottes und hat den hl. Geist ausgegossen, wie ihr sehet und höret. Darum ist
es unfehlbar gewiß, daß dieser Jesus, den ihr gekreuzigt habt, der verheißene
Erlöser und der Herr der ganzen Welt ist,"

die heldenmütige Judith, die Holofernes das Haupt abschlug,
die ersten Christen,
die drei Jünglinge im Feuerofen, als sie im Glauben an den wahren

Gott vor der Bildsäule, die Nabuchodonosor erstellen ließ, nicht niederfielen.
Moses, als er das Volk aus der königlichen Knechtschaft von Aegypten

wegführte.
Daniel in der Löwengrube, als er die Schlange tötete.
Eleazar, als er lieber sterben wollte, als Schweinefleisch essen.

Noe, als er den Gottlosen Buße predigte.
Samuel, als er dem König Saul Vorwürfe machte: .Weil du das Wort

des Herrn verworfen hast, darum Hot der Herr auch dich verworfen, so daß du

nicht mehr König sein sollst über Israel.'
David, als er den Riesen Goliath erlegte.
der Prophet Nathan, als er zu David sprach: „Warum bast du verachtet

das Wort des Herrn und getan, wa« Sünde ist in seinen Augen.'
Johannes der Täufer, als er dem Könige Herodes seine Sünde vorhielt.
Was für eine Tugend zeigen nun alle diese Personen?
Sie zeigen uns alle ihre Starkmut.
Wir wollen von der Starkmut nun im Katechismus nachschlagen bei den

sittlichen Tugenden.
Was bewirkt die Starkmut?
Die Starkmut bewirkt, daß wir uns durch keine Beschwerden und Ver-

folgungen vom Guten abschrecken lassen.
Kennt ihr vielleicht ein Sprichwort von der Starkmut?
Wenn Gott für mich ist, wer ist dann wider mich.
Wann ist Gott für mich?
Gott ist für mich, wenn ich seine Gebote halte.
Wir wollen nun sehen, ob ihr auch Gelegenheit habt, Starkmut zu zeigen?

Wenn ein Schüler Böses tut, so soll man ihn bei den Seelsorgern an-

zeigen, damit es nicht mehr geschiebt.
Wenn es im Winter kalt ist, soll man dessenungeachtet früh aufstehen.
Wenn man Hausaufgaben bekommt, soll man sie sofort machen und nicht

verschieben.
Am besten kann man die Starkmut zeigen beim Empfang des hl. Büß-

sakramentes.
Auf« nächste Mal wird nun die Geschichte gut dem Gedächtnisse einge-

prägt.



—q 29 s^->-

Die Schulreformbestrebungen der Gegenwart.*)
Auf allen Gebieten des öffentlichen Lebens ruft man heutzutage nach Re-

formen, nach Reformen in Kleidung und Nahrung, Arbeit und Muffe, Gewerbe,
Technik und Wissenschaft, in Handel und Wandel. Der Reform bedürftig wird
und muff also auch die Jugenderziehung und die Schule sein, und eS ist wirklich
ein hocherfreulicher Beweis der Bedeutung und Wertschätzung der Schule im
modernen Kulturleben, daß aus so vielen und so verschiedenen Kreisen und mit
solcher Jntensivitüt das Interesse an ihrer Arbeit und ihren Ersolgen sich kund-
gibt. Die Schule, selbst eine Fruckt der Schule, ist heute ein Grundsaktor des

öffentlichen Lebens geworden, um den sich Staat, Kirche und Gemeinden bekümmern
müssen, eingedenk des Ersahrungssatzes: Wer die Schule hat, hat die Zukunft.
Es ist deshalb nur selbstverständlich, daß die Schweizerische gemeinnützige
Gesellschaft, durch deren Initiative seit ihrem bald 100-jährigen Bestehen
so viele humane Institutionen, so manche Erziehungsanstalten ins Leben gerufen
worden sind und heute noch mit besten Erfolgen weiter gekühlt werden, der Ent-
Wicklung des Erziehungswesens ihre volle Aufmerksamkeit schenlt, und mit allge-
meinem Beilalle wurde darum auch das Referat über die Schulreformbestrebungen
der Gegenwart entgegengenommen, welches Herr Schuldirektor Balsigcr von
Bern kürzlich im Schöffe der Delegiertenversammlung in Luzern gehalten hat.

Der Referent ging von demselben Prinzipe aus, welches schon sein Schluff-
sah war in dem in St. Gallen gehaltenen Vortrage über die erzieherische Auf-
gäbe der Volksschulen: Gewissen und Arbeit sind die sichern Grundpfeiler
der Wohlfahrt eines Volkes. Unter diesem Gesichtspunkte beleuchtete auch Herr
Balsinger die Reformen im Schulwesen, über deren wesentlichste Bestrebungen
sowie über die sich daranknüpfende Kritik er eine Uebersicht gab und dann näher
auf die als Zielpunkte durchführbaren und zweckentsprechenden Reformen ein-
ging.

An Kritik hat es der Schule, ebenso wenig wie andern Institutionen,
nie gefehlt, Bald wurde sie wohlwollend und gründlich, bald ebenso vernichtend
als oberflächlich an ihr geübt. Einer Strömung muß aber entgegengetreten
werden, welche die heutige Schule als bankerott und als Seelenmord erklärt.
Pedanten und Schablonen wird es wohl heute noch geben, aber sie bilden Aus-
nahmen. Die Volksbildung ist im Gegenteil ein Segen für Land und Volk ge-
worden, ein wesenlicher Faktor für die Entwicklung und Förderung der Volks-
Wohlfahrt. Doch ist auch sie allzeit der Verbessernug bedürftig, denn auch sie

unterliegt dem Gesetz der Entwicklung. Dem feudalen Menschen war sie aller»
dings weniger nötig als dem modernen Menschen. Im Zeitalter der polisischen
Verjüngung der Völker entstanden, muffte sie sich zuerst einleben. Die Einsicht
in das Wesen des Kindes war früher noch gering. W.aS Pestalozzi an der
alten Schule am meisten getadelt hatte, Maulbraucherei und Gedächtnislernen,
schlich sich im letzten Jahrhundert wieder ein, aber das Pulsgreifen der Natur
unterblieb, weil Examen und Tabellen die Hauptsache geworden waren. Die
zweite Hülste des letzten Jahrhunderts bahnte neue Wege und schritt von der
einseitigen Kenntnisbildung zur Gemüts- und Willensbildung mit vereinfachten
Lehrplänen und Lehrmitteln. Herbart-Ziller tauchte aus mit seiner streng wissen-
schaftlichen Pädagogik, die sich als einzig wahre Schule empfahl. Aber für
viele war dieser Weg zu wissenschaftlich und mit zuviel Hindernissen belegt;

»> Tie in obigem Artikel angetönte .Schulreform" imvoniert uns nicht, wenn wir sie

zergliedern. Allein es ichadet doch nichts, wenn uniere Lehrer alle mit den „keimenden" Reform
tendenzen auch im gegnerischen Garten vertraut werden, Tarum bringen wir die Äorr,
eines willkommenen Gelegenheit: Mitarbeiters zur Veröffentlichung, Sie mag die Augen öffnen,
wachsam machen und in unsere eigenen Reihen wieder mehr solidarisches, zugleich aber auch mehr
modern-sortschrittliches Schaffen und Ringen bringen, T, Red



-—z 3V

doch wurde dadurch Anlaß gegeben zum Studium der neuern philosophischen
Literatur, und man begann wieder, nicht mehr nach Hypothesen und Wissenschaft»

lichen Deduktionen, sondern nach reellen Tatsachen im pestalozzischen Geiste Un»

terricht und Erziehung einzurichten.
Unterdessen hatten sich die wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse mäch»

tig geändert. Durch Arbeit und Erwerb wurden die Eltern den Kindern ent»

zogen und diese sich selbst überlassen. Die Schule aber vermochte diese» Ausfall
an Erziehung nicht zu decken, und die Fortbildungs» und Berufsschulen hatten
vielfach mit vergessenen Elementen sich zu befassen. Dazu stellten sich bei den

Schülern Gesundheitsstörungen meist nervöser Art ein. Durch einseitige Ueber»

reizung des Kindes wurde seine physische, geistige und moralische Gesundheit ge»

schädigt. Da suchte man wieder nachzuhelfen durch Einführung von Handarbeit
und HandfertigkeitSunterricht, durch Errichtung von Ferienkolonien und Lander»
ziehungsheimen, durch Förderer- und Nachhilfeklassen. Die Schule der Zukunft
soll statt einer Lernschule eine Arbeitsschule sein. Es entstand nun ein reger
Wetteifer zwischen Praxis und Theorie. Dem emsigen Bemühen der Kinder»
forschung gelang es, neues Licht, neue Erkenntnis, ja wunderbare Einblicke in
das Seelenleben des Kindes zu gewinnen. Man studierte die Funktionen des

Hirnes; die experimentelle Psychologie gab Auskunst über Ermüdung, Gedacht»

nisleistung, Suggestivitüt usw., da das Gesundsein ein wichtiges Erfordernis ist,
für einen erfolgreichen Unterricht, wurde auch die moderne Hygieine in den

Dienst der Schule gestellt. Selbstbeobachtung, verbunden mit dem Stndtum der

Psychologie, erweist sich immer mehr als eine reiche Fundgrube für rationelle
Erziehung, und je gründlichere und je reellere Kenntnisse man von der Kindes-
seele erhält, desto mehr sucht man die Schularbeit umzugestalten durch zweck-

mäßige Reformen, von denen der Referent folgende einer nähern Erörterung
unterzog:

1. Vermehrte und verbesserte Fürsorge für die körperliche Gesundheit, Kraft
und Leistungsfähigkeit des Kindes;

2. Durchführung des Arbeitsprinzipes im gesamten Unterricht selbst, wie durch

Einführung geeigneter manueller Tätigkeit in Verbindung mit den übrigen
Fächern; dementsprechende Aenderungen im Stundenplan, in Fâcherauî-
Wahl, Lehrmitteln und Methode; Reform der Lehrerbildung.
Eine ersprießliche, merkbare Wirkung für Gesundheit, Gewandtheit

und Ausdauer ist nur zu erwarten, von wesentlich vermehrter Gelegenheit, im
Freien die Kräfte zu üben. Da die heutigen Turnstunden dazu nicht mehr aus-
reichen, führe man die Bewegungsspiele und den Spielnachmittag
ein. Dadurch wird da« Kind anstelliger, der Körper gekräftigt und Widerstands-
fähiger gegen Krankheitskeime, größere und kleinere Uebel, der Wille gestärkt und
daS Kind selbständig gemacht. Die Vorwürfe, die man dem Spiele macht, es

sördere Ueberhebung, Roheit usw., sind unbegründet. Gut geleitetes Spiel be-

wirkt dos Gegenteil, es weckt Gemeinfinn und Frohmut, Selbstvertrauen und

Selbsttätigkeit, während das Turnen nicht aus innerem Antrieb geleitete Selbst-
tat ist, sondern auf Kommando und Gehorsam basiert.

Die Entwicklung deS heutigen Lebens verlangt ferner Arbeit und Ge»

schick. .Geschickte Hand kommt durchs ganze Land", dieses Wort gilt heute mehr

als je. Zweckmäßig angelegter Arbeitsunterricht vermag die Selbstbetätigung
des jungen Menschen zu wecken und zu fördern in allen Stadien des Lehrens
und LernenS, indem der Schüler Gelegenheit findet, selber zu untersuchen und

zu prüfen, zu urteilen und anzuwenden, Schritt um Schritt Erworbenes zu
ordnen und tätig zu verwerten. Dafür dient aber nicht nur der Handfertigkeit«-
unterricht, sondern auch das Modellieren, Bauen, die Anlegung von Samm»

lungen, das Experimentieren, Gartenarbeit, Obstbau, überhaupt manuelle Arbeit.



—<s 11

Erst durch die Beschäftigung mit den Dingen werden die flüchtigen SinncSein»
drücke zu klaren Anschauungen. Jede individuelle Begabung koinmt so zu ihrem
Recht. Die Arbeit ist, seitdem die Welt besteht, die größte Erzieherin und Bild»
nerin gesunder Kultur, Gesittung und wahren Menschenwertes gewesen und wird
es stet« bleiben. Die hellsten Köpfe aller Zeiten haben sie geübt, jede verstün»
dige Hausmutter wendet sie an, darum soll sie auch in ter Schule nickt gemißt
werden. Zwei Stunden richtiger Arbeit nützen mehr als 4 Stunden Theorie. Leider
gibt e« heute Eltern genug, die in kurzsichtiger Schwäche oder Eitelkeit jegliche An-
strengung und Beschäftigung von ihrem verzärtelten Kinde fernhalten, weil die Arbeit
es entwürdige und es zu Höherem geboren sei — zum Genuß, müssigem Tand und
Vergnügen, während gerade Arbeit nnd Beschäftigung von allerhöchster Bedeutung
find für Kopf und Herz, Glück und Zukunft des Kindes. Leider wächst aber
ein großer Teil unserer heutigen Jugend unter der einseitigen Devise auf:
Wissen ist Macht, Arbeit und Mühe eine Last und wird dann erst spät, oft zu
spät, vom Leben selbst in die strengere Schule genommen. Ein Teil des Unter»
richts muß also Arbeit werden, stille, freudige Tätigkeit, die ihre Kräste übt
und bildet in psychologischem Zusammenhang zwischen den verschiedenen Richt»
ungen des Lernens und Könnens, in richtiger Anpassung an die Bedürfnisse de«

wachsenden Geistes.
Darum bedarf die heutige Schule mehr einer innern als einer äußern

Reform, mehr Vertiefung als Ausdehnung, mehr Konzentration als Zersplitter»
ung, mehr Anlehnung an die natürliche Entwicklung. Gesetze, Reglemente, Lehr-
Pläne sind Normen, die Wert und Sinn erlangen durch den Geist, der sie belebt.
Man zähle weniger da« Stückwerk des Wissens, wäge aber die erlangte Bildung
im sichern Können, Verstehen und Handeln. Es wird heute unsäglich viel Zeit
und Kraft vergeudet zur Eindrillung der Mechanik des Schreibens und Lesens.
Gewähre man dem Kinde die Freiheit des Zeichnen«, da« ja zum Schreiben vor-
bildet, und verschiebe man dieses vom ersten auf ein späteres Schuljahr; statt
dessen pflege man Fachunterricht in Verbindung mit Zeichnen, Zählen, Messen,
Sprechen in Form geordneter Selbstbetätigung. Zudem ist der Schule, auch auf
den andern Stufen, mehr Einheit und innerer Zusammenhang, mehr Konzentra»
tion besonders des Sach» und Sprachunterrichts nötig, an Stelle der Zersplitter-
ung durch Fâcher und ihren Wechsel, wodurch das Stückwerk »och vergrößert
wird; da muß ja vieles wieder verschwinden, wenn beständig ein Gebiet da«
andere ablöst und Eindrücke aus einem Fache in die des andern hinüberspielen.
Hierin liegt eine schwerwiegende Verkennung der natürlichen Betätigung de«

Kindes, wie des Wesens der Arbeit überhaupt. Ein Wunder, daß die gemar-
terte Seele nicht früher schon reagiert und versagt. Versuche, den Halbtag oder

zwei Stunden nacheinander demselben Gegenstand zu widmen, sind, auch an
höhern Schulen, wo das Fachsystem herrscht, lüngst mit bestem Erfolg, besonders
von Lehrern, welche allein ihre Klaffen führen, mit bestem Erfolg gemacht war-
den. Also mehr Einheit und Ausdauer in der Schularbeit; weniger häufiger
Wechsel der Fächer; die Fâcher in Gruppen nacheinander, statt gleichzeitig
in Bruchstücken nebeneinander, non muita, seck mulwm; je einen halben Tag
Unterricht, die andere Hälfte Arbeit; Unterricht und Arbeit möglichst im Freien!

Solche Reformen durchzuführen, ist weniger Sache neuer Reglemente. Lehr»
Pläne und Lehrbücher, als Ausgabe und Werk einer einsichtigen Lehrerschaft,
die sich dazu speziell vorbilden soll. Hat sie das Rüstzeug an wohlverarbeiteter,
einheitlicher und auch praktisch gesichteter Bildung, an Verständnis der Kindes»
natur sowohl als des wirklichen Lebens, dem die Erziehung dienen soll, erwor-
den, dann wird von ihr ausgehen das gute Werk der Reform, nicht nach Lehr-
buch und Paragraphen, aber nach dem Geiste, der lebendig macht, der Licht und
Wärme ausstrahlt in die Herze» der heranwachsenden Jugend. In bildender,



—.32 »->-

freudiger Arbeit wird so die Schule Hand in Hand mit dem einsichtigen Eltern-
Haus mitwirken an der Heranbildung eines gesunden, arbeitsfreudigen, sittlich
tüchtigen und glücklichen Volkes. M,

Pflegerin nqnkurse Sarnen.
Wie die letzten Jahre, so werden auch diesen Herbst und Winter zwei

dreißig Tage dauernde Kurse über häusliche Kranken-, Wochen- und Kinderpflege
gehalten werden. Die günstigen Erfahrungen, die mit der bisherigen Lehrme-
Ihode gemackt worden sind, lassen es angezeigt erscheinen, auch die diesjährigen
Kurse in der gewohnten Weise durchzuführen. Von den 219 Töchtern und
Frauen, welche seit Einrichtung dieser Kurse — im Oktober 1903 — dieselben
besucht haben, hat sicher Keine diesen Schritt bereut. Alle haben reichlichen
Nutzen in gesunden und kranken Tagen für sich und ihre Umgebung geholt, und
ein großer Teil übt seitdem die Kranken- und Wochenpflege berussgemäß aus
und entfaltet als Privat- oder Gemeindepflegerin eine sehr segensreiche Tätigkeit.

Diese Kurse sollen, den Intentionen der Gründer entsprechend, einen cha-

ritativen Charakter tragen und die daraus hervorgehenden Berufspflegerinnen
sind speziell bestimmt, aus dem Lande und bei der arbeitenden Klasse der Be-
völkerung ihren menschenfreundlichen Beruf auszuüben. Denn da fehlt es noch

meistens ganz an rationeller Pflege. Die Sektionen des kathol. Volksvereins
können sich darum kaum zweckmäßiger sozial betätigen, als dadurch, daß sie eine

geeignete Person in der Krankenpflege ausbilden lassen und sie nachher in ihrem
Orte in den Dienst der Kranken stellen, für die Reichern qegeu Bezahlung, für
Aermere ganz oder teilweise unentgeltlich. Mehrere Vereine, z. B. in Luzern,
Ragaz, St. Margarethen w. wirken bereits mit dieser Institution in wohltä-
tigster Meise. Aber passend muß die künftige Pflegerin sein, talentiert und in
der Haushaltung erfahren, von tadellosem Charakter und — Inst not Ivnst —

von angenehmen Manieren.
Wir sind der Spitaldirektion Luzern sehr dankbar, daß sie auch dieses

Jahr wieder einer Anzahl Teilnehmerinnen der Sarnerkurse Gelegenheit geben

wird, sich im Kantonsspital in Luzern als Volontärinnen weiter auszubilden.
Die diesjährigen Kurse beginnen den 3. November 1999 und den 4. Ja-

nuar 1919, je nachmittags 3'/- Uhr, im gemeinschaftlichen Kosthaus .Sarner-
hos". Alle Anfragen und Anmeldungen für beide Kurse sind bis 29. Oktober

an den ärztlichen Leiter, Herrn l)r. Jul. Stockmann in Sarnen, zu richten.
Zürich-Luzern, den 29. September 1999.

Der Zentralprisident des Vollsvereins:
Dr. Pest alo z z i - P f y f ser.

Der Präsident der Charitas-Seltion:
l)r. Is. Bühl er.

Unsere Krankenkasse
(erste Wohlfahrtseinrichtung des Vereins kathol. Lehrer- und Schulmänner der

Schweiz) ist dieser Tage vom Bureau in St. Gallen ms Handelsregister auf-

genommen worden und wird die diesbezügliche Publikation nächstens im Handels-
amtsblatt erfolgen. Also wieder ein schöner Schritt nach vorwärts in dieser

woltätigen und schönen Institution!
Anmeldungen nimmt entgegen und erteilt gerne jede Auskunst der ?«r-

ßa«d»prästde«t Jakob Oeslh, Lehrer, St. Fid en. Die Einzahlungen
geschehen per Chek an den Verbandskassier: Alsons Engelcr, Lehrer
Lachen-Vonwil (St. Gallen). Chek-Numm-r: IX. 9,52t.


	Beilage zu Nummer 45 der "Päda. Blätter"

