
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 16 (1909)

Heft: 13

Vereinsnachrichten: Beilage zu Nummer 18 der "Päd. Blätter"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Keîlage xu Mummer IS der ,»Miìd Kliìtter".

Geistliche Hrden und Klösterliche Kultur in der

Schweiz im 9 —14. Jahrhundert.
Von Paul Piebotder, Professor in Zug.

Der Ursprung der geistlichen Orden führt uns in die frühesten
christlichen Zeiten zurück und hinaus in die Einöde der ThebäiS in
Aegypten. Ein mächtiger Drang, Gott dem Herrn allein zu dienen,
die Lebenstage ausschließlich dem Heile der Seelen zu widmen,
vielfach auch das Machtgebot der Christenverfolger hat die ernsten
Männer hinausgeführt in die Wüste, wo sie an Männern der AS»

cese, einem hl. AntoniuS und dem Einsiedler St. Paulus, geistige
Bäter fanden, während ein ehemaliger Soldat, St. PachomiuS, ihnen
eine an militärische Disziplin erinnernde Organisation zuteil werden
ließ. Von Aegypten aus breitete sich das Ordenswesen nach Pa-
lästina und dem weiteren Oriente aus, wo es durch den hl. Kirchen»

lehrer, den hl. BasiliuS, jene Regulierung erhielt, die wir heute noch

am Orden der Basilianer, dem einzigen der orientalischen Kirche,
erkennen können. Nach dem Abendlande brachte es der unerschrockene

Bekämpfer des ArianiSmuS, der heilige Bischof AthanasiuS von
Alexandrien.

Hier erfuhr das Ordenswesen eine bedeutende Umgestaltung
und zwar durch den hl. Benedikt von Nursia, der auf der an-
mutigen Höhe des Monte Cassino bei Neapel im Jahre 529 an
Stelle eines Apollotempels ein Kloster gründete, aus welchem in
der Folge Hundert« von klösterlichen Stiftungen entsprossen sind, die

im 8. Jahrhundert auch in der Schweiz Eingang gefunden haben.

Im Abendlande war aber dem Orden außer dem beschaulichen
Leben noch eine weitere Aufgabe zuteil geworden, diejenige der
Jugenderziehung, wonach die Klöster zu den wichtigsten BildungS-
zentren wurden und zur Ausbreitung und Förderung der christ»

lichen Kultur das meiste beitrugen. Da sie vielfach in weltver-
lorenen Einöden lagen und durch die Mönche düstere Waldgebiete
in sonniges Kulturland, in Ackerfeld und obstbaumbeschattete Wiesen

umgewandelt wurden, so sehen wir in ihnen zu dieser Zeit die
Träger des nationalökonomischen Fortschrittes, die
Pioniere der Wissenschaft, Kunst und Technik zugleich. ')

') Vergl. Schnürer. .Die Benediktiner und die Anfänge der abendlandische«
Kultur' in der .Schweizerischen Rundschau", 2. Jahrgang (lS0l—1S02), p. 327.



—« 2 »-»-

Kein kirchliches Institut der Schweiz bestätigt in so zutreffender
Weise diese Beobachtung und ist hiefür ein so sprechendes Beispiel,
wie das aus der Zelle des hl. Gallus entstandene Kloster St.
Gallen, dessen „Geschichte zugleich die Kultur jener Zeit darstellt,
dessen Einrichtung und Tätigkeit ein großes und bemerkenswertes
Stück Zeitgeschichte bildet".^ Wir wollen deshalb den Versuch

machen, an Hand desselben ein Bild vom klösterlichen Leben im
Mittelalter zu entwerfen. ")

Bis zum Beginn des 8. Jahrhunderts haben wir eine Stiftung
irischer Mönche vor uns. Erst Abt Othmar (720—759?)
soll die Benediktinerregel eingeführt, die Zahl der Mönche ver-

größert, sowie auch die St. Galluszelle erweitert habend) Das
Geschlecht der karolingischen Hausmeier erwies sich der jungen
Stiftung besonders hold. Doch erst mit Karl des Großen Sohn,
Ludwig dem Frommen, beginnt die Glanzperiode der St. Galler
Klostergeschichte. ^ Dieser König enthob nämlich das Kloster der

Oberaufsicht von Seite des Bischofs von Konstanz und stattete es

mit Freiheiten und Gütern in reichem Maße aus. Frohlockend
kehrte Abt Gotzbert nach diesen Verhandlungen in sein Kloster zu-
rück und begann, nachdem er die Kirche niedergerissen hatte, nach

einem noch heute erhaltenen Plan dem hl. GalluS eine neue Zelle

zu bauen. ")

In der Mitte der vielgestaltigen Anlage erhob sich die Kirche,
eine kreuzförmige Basilika, daneben die Schreibstube und Bibliothek, '
über deren Eingang, ähnlich wie über dem von Fulda, die Inschrift
gepaßt hätte:

.Hier nur fitze, wer schreibt die Sprüche de» heil'gen Gesetze«.

Oder wa« frommen Sinns heil'ge Väter gesagt.
Hüte sich jeder gar wohl, hier irgend Frivole« zu reden,
Noch auch irre die Hand wegen frivolen Gespräch«;

') Dändliker, Geschichte der Schweiz, Bd. I., p. 153 (3. Auflagt).
') Zu weiteren Aufschlüssen über die Geschichte de« Kloster« St. Gallen

mdgen herangezogen werden: v. Arx, .Geschichten de« Klosters St. Gallen", 3

Bde.. Et. Gallen, 1810; Wartmann, Da« Kloster St. Gallen. NeujahrSblatt
de« hifl. Vereins St. Gallen 1863 und 1864; Wetzer und Weite, Kirchenlexikoa.
Bd. V. Spalte 46 ff.

') Vgl. Greith, Der hl. Gallus, St. Gallen 1864; ebenso Greitb, Ge»

schichte der altirischen Kirche.
«) Vgl. Wetzer und Weite, Kirchenlexikon, Bd. IX, Spalte 1143 ff.
°) Niedergelegt in Ratpert, Easu« St. Galli. Vgl. Bächtold, Geschichte

der deutschen Literatur in der Schweiz, p. 26, 42, 220 f. 432 s.

°) Vgl. Ferd. Keller, Bauriß de» Kloster« St. Gallen, 1844.
') Vgl. Weidmann, Geschichte der Bibliothek St. Gallen, St. Gallen 1341 ;

Echerer, Handschristenkatalog der Stifttbibliothek St. Gallen, Hall« 187S.



3 v »

Emsig sammle man Schriften, die rein von jeglicher Fälschung,
Dasi auf sicherer Bahn eile des Schreibenden Kiel,
Ist doch ein herrliches Werk, solch' heilige Bücher zu schreiben,
Und des Schreibenden selbst wartet ein sicherer Lohn."

Um die Kirche herum lagerten sich in weitem Bogen die übrigen
Gebäude: die äußere Schule für die Zöglinge des Adels, eine innere

Schule für die zukünftigen Mönche, Gasthäuser zur Aufnahme reicher
md armer Pilger, Krankenhäuser und endlich eine ganze Kolonie

m Gebäuden für Stallungen, zur Ausübung der verschiedenen

HaudwerkSzweige u. a. Das Ganze nahm sich aus wie eine kleine

Stadt.

Wir dürfen hiebei nicht übersehen, daß die Mönche selbst Bau-
mister waren, Maurer- und Handlangerdienste verrichteten. Trotz-
dm ging die Arbeit nur langsam von statten, und eS bedürfte einer
llusumme von Zeit und Mühe, bis der „großartige Wabenbau geist-
sich« Bienen" vollendet war, wie Gustav Freytag sich so treffend
«Sdrückt.

Aufnahme im Kloster fanden alle, Freie und Unfreie, doch

schienen erstere zu überwiegen. Viele wurden schon als Kinder von
ihren Eltern dem Gotteshause anvertraut und hießen daher Oblaten
fSeopferte); im Abendlande durften diese Kinder, wenn sie zum
Ater der Selbstbestimmung gelangt waren, nicht mehr in die Welt
zurückkehren, eine Verordnung, die schon vom hl. BonifaziuS und
den Karl dem Großen bekämpft wurde und erst dann fiel, als man
die fatale Erfahrung machte, daß viele Eltern nur ihre mißge-
stalteten und sonst unbequemen Kinder auf diese Weise versorgen
»eilten. î)

Alle Klosterbewohner legten das dreifache Gelübde der Armut,
da Keuschheit und des Gehorsams ab.

Neben diesen Mönchen und ihrem Gesinde treffen wir aber
Wh noch die sogen. Verbrüderten, eine Art Passivmitglieder des

àllventeS, welche Anteil nahmen an den Verdiensten der frommen
lltdungen des Klosters, ohne dieselben mitmachen zu müssen. Fürsten
»d Große aller Länder rechneten eS sich zur Ehre an, Verbrüderte
da Stiftung des hl. GalluS zu sein.

Die Lebensweise der Mönche war anfänglich ganz nach

Manischem Muster zugeschnitten, wobei ein Teil der Nacht dem
êckete gewidmet war; während des TageS wurde dagegen zeitweise
Mcht. Der Küchenzettel der ersten Zeit war recht einfach; denn

') Wetz« und Weite, Kirchenlexikon, Bd. IX.



« 4 -
Fleisch durste nicht genossen werden; Fische waren meist zu teuer,
so daß die Mönche großenteils von Hülsenfrüchten und MuS zu

leben gezwungen waren, und oft genug wird auch dabei Schmal-

Hans der Küchenmeister gewesen sein. Später hat man manche»

geändert und dabei den Ortsverhältnissen mehr Rechnung getragen.

Wir erkennen das aus den Segenssprüchen, welche uns Este-

hard IV. in seinem lûbsr vsneciietiouum sammelte. Eine Anzahl

derselben möge hier folgen:
„Strecke die Hand au», Christa«, die Brotkuchen zu segnen! Diese

Fische segne du, der du die Meere mit solchen mischest. Der Fisch der Don«,
der Hausen.') sei schmackhaft beim Esten! Der Salm, der gewaltige Fisch,

sei gesund und gut zum Esten Einen kräftigen Segen sende seine Stimme in de»

Lachs. Er mache die mit Schwämmen gefüllte Trüsche voller Süßigkeit! Der

gesalzene Fisch Häring sei gut beim Essen! Mach», Kreuz, die neunäugigti
Aale angenehm! Ein gebratener Fisch ist da; der Gekreuzigte segne ihn.

Das Fleisch des Biber fische»') sei mit heilbringender Stimme gesegnet! Alles

erlaubte Schwimmende segne der Dreieinige!
„Segne, König Christu». da» den Fischen ebenbürtige Geflügel! Nichts

schade den Mägen da« unverdaute Fleisch des Pfau»! Gott möge mit diese»

schnatternden Gans dem Schlund kein Uebel zubereiten! Es sei süß die hurtige.

Lahmheit heuchelnde Wachtel."
Unter dem göttlichen Kreuz sei gesegnet das Rin d fleisch! Es sei der

Bock eine unschädliche und gesunde Speise! Ein gekochtes (gebratenes) Schwein
ist da; fern sei von ihm der Satan und die Hölle! Einmal und wiederu« sei

der Bär im Kreuze heilsam; dìesen nennen die Aerzte gesund und niemand«»

schädlich I Der Segen bezeichne den horngewaltigen Wisent'). Es sei dos

Fleisch des wilden Pferdes süß in diesem Kreuz Christi. Der Segen mache das

magere Murmeltier fett!"
„Zuerst segnet diese Milch, eingedenk des Geopferten! Diese Becher Wein»

mögen nach der Freude des Herrn schmecken! Der Geist hauche seinen Tau in

diesen Mett I ') Auf nicht gut besorgte« Bier komme Schande! Ein Helles Heq

mache das unvermischte Getränk des Waster«!"

Diese Segenssprüche sind kulturhistorisch von hohe«

Wert, denn sie geben uns Aufschluß über „Speis und Trank ums

Jahr 1000." Manche verraten eine tiefgehende Raturbeobachtoog

Ueber einzelne Speisen würden wir freilich heute die Nase rümpfe«

') Der Hausen ist vermutlich damals weiter donauaufwärt» gekommen!

heute treffen wir dies« Störart nur noch im Schwarzen und Kaspischen Meer

und den llnterläufen der einmündenden Ströme.
') Der Biber wird von den Alten meist zu den Fischen gerechnet. Am»

heute gilt er noch in kath. Ländern als Fastenspeise.

') Der kison europaeus oder Wisent war damals in Deutschland >»
der Schweiz sehr verbreitet; heute ist er nur noch in Littauen (Rußland) anzn-

treffen.
') Aus Honig und Wein bereitetes Getränk.
') Oechsli, Ouellenbuch zur Schweizergeschichte, Neue Folge, Zürich IM.

p. IS0 ff.



—« 5

Der Ordensberuf und damit die gänzliche Hingabe an Gott
brachte es mit sich, daß auch dem Gottesdienst große Auf-
merksamkeit geschenkt wurde. Daher schmückte man das

Innere des Gotteshauses festlich aus. Tag für Tag wurde feier-
licher Gottesdienst gehalten, der bald jubilierend, bald in ernsten

Bußgesängen oder trauervoll erhallte.
Großes Gewicht wurde selbstverständlich auf das Studium

der Wissenschaften gelegt. Beide Schulen, die innere für die

zukünftigen Mönche und die äußere für die spateren Weltpriester,
Regenten und Beamte, hatten drei Abteilungen oder Stufen. In
der untern begann man mit Lesen, Rechnen, Schreiben und Singen,
weil die Knaben meist noch nie Unterricht genossen hatten. Den
Lehrplan der Mittelstufe, in welche nur die befähigteren Schüler
aufrückten, bildeten die sogen, sieben freien Künste, die folgende
Fâcher umfaßten:

1. Grammatik, d. h. Wort- und Satzlehre der lateinischen
Sprache, sowie Lesen und Erklären klassischer Schriftsteller. Sie galt
als Grundlage aller Wissenschaften, wie ja von da an der Unter-
richt selbst in lateinischer Sprache erteilt wurde. Die Knaben haben
e» hierin weit gebracht. So wird uns erzählt, Ekkehard der jüngere
habe einst einen Klosterschüler zur Herzogin Hadwig auf den Hohent-
wil gebracht, damit sie dem Knaben Unterricht im Griechischen er-
teile, dessen sie in hohem Maße mächtig war. Auf die Frage der

Herzogin an den Knaben, weshalb er denn gekommen sei, antwortete
er prompt in einem lateinischen Hexameter:

„Grieche, o Herrin, möchte ich sein und bin kaum Lateiner.'

Als ein Kuß der Herzogin der Lohn für seine schlagfertige
Antwort war und die Herzogin den Knaben bat, noch weitere Verse
im Stegreife zu machen, sah dieser verdutzt zu seinem Lehrer auf
«ld begann sodann:

„Nicht kann ich sogleich Verse machen für Euch;
Zu sehr verwirrt den Sinn der Kuß der Herzogin!" ')

Hatte der Schüler Fertigkeit im Ausdruck erlangt, so begann
der Unterricht:

2. in der Redekunst oder Rhetorik ES wurden die alten
Redner gelesen und erklärt, sowie mündliche Uebungen veranstaltet.
Dann folgte:

3. die Dialektik. Ihr Ziel war Gewandtheit in logisch

richtigem Denken und Sprechen. Als Mittel dienten z. B. Ge»

') Wartmann. Da» Kloster St. Gallen, im Neujahrsblatt de« historischen
«rein» Et. Gallen, 18K4. p. l8.



—---s 6

spräche zwischen Lehrern und Schülern, in der Regel über Begriffs-
bestimmungen; sie waren daher eine gute Vorschule für spätere

Disputationen.
Diese drei Fächer nannte man zusammen das Trivium, d.

h. jene Bildungsstufe, welche durch diese drei Wege erlangt wurde.

Ihm folgte das Quadrivium, nämlich:
4. Arithmetik, die Kunst des Rechnens, welches damals

der römischen Zahlen wegen schwierig war. Sie bildete die Grund-

läge der weiteren Wissenschaften, so:
5. der Lehre von den Linien und Figuren oder die Geometrie,

welcher
K. die Musik folgte: „die Lehre von den Zeitteilen, wie die-

selben an den Tönen wahrgenommen werden". Der angemessene

Vortrag beim Lesen und der liebliche Psalmengesang in der Kirche

werden durch die Kenntnis dieser Wissenschaft geregelt. ') Endlich

wurde mit
/. der Astronomie die Mittelschulbildung abgeschlossen. Sie

ist die Wissenschaft, welche die Sternbilder und den Lauf der Äe-

stirne zum Gegenstand der erforschenden Betrachtung wählt. Als

praktisches Ziel erstrebte sie die Kenntnis der Zeiteinteilung, die Be-

rechnung des Osterfestes und der übrigen Teile eines Kalenders.

Diese letztern vier Fächer werden von mittelalterlichen Schrift-

stellern unter dem Namen „Mathematik" zusammengefaßt. ') Mit

ihr schloß die Mittelschulbildung ab, und es folgte das aka-

demische Studium, dessen Zentrum selbstverständlich die Theologie

bildete.
Der Unterricht war in seinen Anfängen jedenfalls sehr müh-

sam, und das Wort des Dichters konnte auch da Anwendung finden:

.Traun, da gab es viel zu rupfen,
Viel zu zähmen und zu zanken.
Viel zu zerren und zu zupfen
An den ungezogenen Ranken.'

Weber, Dreizehnlinden, II.
Die Zucht war im ganzen genommen streng und hart; Rute und

Stock, Fasten und Einsperren bildeten die gewöhnlichen Mittel. Aber

diese konnten zuweilen verhängnisvoll werden. VadianuS erzählt

uns in seiner „Chronik der Aebte von St. Gallen" °):

') De< Hrabanu» MauruS vädagogische Schriften. Herausgegeben von

Freundgen, Paderborn (Schäningh) 1890, p. 134.
'1 l. c. p. 127.
') I. v. Watt, Chronik der Aebte, herausgegeben von Ernst Gitziager.

Erste Hälfte, St. Gallen, 1875, p. 129.



-—-s 7 s—-

.Die erst brunst des closters S, Gallen hat sich zugetragen im jähr Christi
937, aus 24, tag abrellen, was an einem donstag im ersten jar der regierung
keiser Otthe» des ersten Mönch Witchind schreibt vom Handel, sam die

brunst von den ungern geschehen sei. Das aber die acta vian.a^tooii verneinend
und meldend. >> daß es von einem schuler derselben zeit angestekt worden. Wie
er sich herler straf entsesseu und damit sich und seine mitgesellen erretten wellen,
habe er an dem ort, da under dem tach viel ruten gelegen, einen gluejenden brand
in das türr holz geflohen und demselben auch zugeblasen und also ein fürjoo
machen wellen, damit menklich von der schul ze laufen fug hette Wie
aber diser schuler schimpf machen wellen, sei der ernst darauß worden und das
seur angangen und in die schindlen kamen und dadannen in das tach des kirchen-
oder schulturns, und durch einfallenden Wind alles tachwerk zu scheiter

gangen'.
Die vorzügliche Disziplin der innern Schule ersehen wir

aus folgender Episode, Als Kaiser Konrad I. im Kloster anwesend

war, wollte er die Schüler auf ihrem Weg zur Kirche prüfen. Er
ließ auf den Fußboden Aepfel ausbreiten; aber keiner von den

Kleinen blickte uach ihnen, noch weniger vergriff sich einer daran.
Trotz dieser Strenge waltete zwischen Lehrern und Schülern

ein freundliches Verhältnis, und es wurde auch der jugendlichen

Heiterkeit Rechnung getragen. Die Knaben hatten ihre Spiele:
Würfel, Ringen, Laufen :c. An gewissen Tagen durften sie jeden

fremden Schulbesuch gefangen nehmen, damit er sich durch eine

Gunst, die den Knaben zuteil werde, auslöse. So soll einst Bischof
Salomon III, von Konstanz, der zugleich Abt von St, Gallen war,
an einem solchen Tage das Schulzimmer betreten haben. Als die

Knaben seiner ansichtig wurden, nahmen sie ihn gefangen und setzten

ihn auf den Sitz des Lehrers. Salomon ließ eS sich gefallen; aber
da kam die Kehrseite des Ganzen. Denn der Bischof sprach:

.Wenn ich auf dem Stuhle des Lehrers sitze, so darf ich auch von dessen

Recht Gebrauch machen; macht euch auf Schläge gefaßt.'

Die Schüler waren bereit, baten aber, sich von der Strafe
durch lateinische Verse auslösen zu dürfen. Da begann einer:

„Worüber denn zürnest du und fügest uns BöseS zu;
Wir haben dich König genannt, nach eignen Gesetzen erkannt.'

Und ein anderer fuhr fort:
„Nicht gute Aussicht hast du gebracht, du neuer Gast,
Da du das alte Recht uns heute verdrehest so schlecht.'

Als Lohn erhielten sie auf Kosten des Bischofs an drei Tagen
reichlichen Tisch.

Von den Mönchen des st. gallischen Klosters ragen einzelne
in besonderer Weise hervor; so vor allem Notker der Stammler,

') Lccedarà! casus, cap. 6 (Ausgabe von von Arx).
OechSli, Ouellenbuch zur Schweizergeschichte. Bd. I, p. 47.



-—q g

der als Lehrer und Gesangskünstler einen gleich berühmten Namen
sich erwarb. Ektehard IV. schilderte ihn als
„vom Körper, nicht in der Seele stammelnd, in göttlichen Dingen erhaben, in
Widerwärtigkeiten geduldig, war er im Beten, im Lesen, im Dichten sehr fleißig,
ein Gefäß des hl. Geistes'.

Ueber Ratpert, einen geborenen Zürcher, urteilt Ekkehard.
daß er von Jugend an ein Meister der Schulen, ein wohlwollender
Lehrer gewesen sei. Die Stunde, in welcher er nichts lernte, er-
achtete er als verloren. Ratpert hat das große Werk begonnen, das

für uns die Hauptquelle der Geschichte des Klosters bildet, die »dasus
monÄstsrü 8. 6uIIi".

Tutilo, der dritte im Bunde, war eine wahre Hühnengestalt
von gewaltigen Kräften. Sein heiteres, fröhliches Gemüt wandte
sich hauptsächlich der Kunst zu; er war aber auch Musiker, besonders

auf dem Saitenspiel. Zur besonderen Freude gereichte es ihm, so

recht im Gegensatze zu Ratpert, wenn er als kluger Bote für das

Kloster auf Reisen gehen und sich mit offenem Blick ein Stück der

schönen Welt betrachten konnte.

Auch spätere st. gallische Mönche haben sich durch ihre Werke

unvergänglichen Ruhm erworben, vor allem:
Ekkehard I., der treffliche Dichter des WalthariliedeS, das

uns vom Helden erzählt, der am Hofe des finstern Hunnenkönigs
Etzel mit seiner Liebsten Hildegund entfloh, die Nibelungen bekämpfte
und, mit Sieg und Ehren gekrönt, dann ruhmvoll mit Hildegunde
sein Volk regierte.

Gleichzeitig wirkte Notker, der Arzt, ein tüchtiger Vertreter
der Heilkunde und besonders ein gelehrter, aber etwas schroffer

Schulmann, so daß ihn die Brüder scherzweise .Pfefferkorn" nannten.

Ekkehard II. haben wir als Lehrer der Herzogin Hadwig
von Schwaben bereits genannt.

') Ratpert erzählt die Ereignisse seine» Klosters bis zum Besucht Karl» de»

Dicken (883) ; dann führte fie Ekkehard IV. bis zu Abt Notker (975) fort. Die
folgenden Bearbeiter bis Konrad de Fabaria blieben anonym; letzterer schloß

seine Ausführungen bei der Regierung des Abtei Konrad von Bußnang mit dem

Jahre 1232 ab. Hatten die bisherigen Aufzeichner in lateinischer Sprache ge-
schrieben, so setzte 1335 ein Et. Salier Bürger, Christian Kuchimeistcr, die Se»

schichte in deutscher Sprache bis 1329 fort. Die - Casus » find herausgegeben
zuerst von JldephonS von Arx in ?ert» Von umenta üermaniw distorica,
Bd. ll (1829), dann von Meyer von Knonau in den St. Salier Mitteilungen zur
vaterländischen Geschichte. Bd. 12, 13. 15, 16 und 17.

') Vgl. Scheffel und Holder, Walthariu», Stuttgart 1874, wohl die treff»

lichste Uebersetzung nebst Ausgabe des Gedichte«.



-«--q 9 > >-

Als wahres Universalgenie, als Theologe, Sprachforscher,

Astronom, Mathematiker, Musiker und Dichter vereinigte Notker
Labeo die Vielseitigkeit der st. gallischen Schule in seiner Person.

Ekkehard IV. endlich verdanken wir die Fortsetzung der „Lasus
8t. «alli«.

Es erübrigt uns noch, die Bemühung des Klosters, eine

Bibliothek') zu schaffen, besonders hervorzuheben; denn „ein
Kloster ohne Bibliothek ist eine Festung ohne Waffen", sagt ein

Geisteslehrer. Die Anfänge der Büchersammlung reichen bis in die

Mitte deS 9. Jahrhunderts zurück. Welche Unsumme von Zeit und

Mühe es erforderte, die Werke des Altertums abzuschreiben, ist un-
glaublich, und wir begreifen es lebhast, wenn sich zuweilen an den

Rand einer Seite der Stoßseufzer verirrte: „Gottlob, eS dunkelt",
oder „Wer nicht schreiben kann, glaubt nicht, daß es eine Arbeit sei;
drei Finger schreiben; aber der ganze Körper arbeitet". Geschrieben

wurde meist auf Pergament, dessen Beschaffung manchmal große

Schwierigkeiten darbot, so daß zuweilen ein alter, gebrauchter Text
ausradiert wurde und das Blatt neuen Schreibzwecken diente.

Glücklicherweise gelingt eS der modernen Technik ganz gut, durch

chemische Flüssigkeiten oder auf photographischem Wege die älteren

Texte neben den neuen wieder lesbar zu machen. Solche Hand-
schriften mit wieder erstandenem und neuerem Text nennt man

Palimpseste.
So sehen wir, daß wir im Kloster St. Gallen im 9. und 19.

Jahrhundert eine Kulturstätte ersten Ranges vor uns haben,
so daß Ratpert zum Lobe des hl. GalluS mit Recht sagen konnte:

„Hier, wo die Geister der Nacht zum Schrecken der Menschen einst wohnten,
Schallt nun der Brüder Gesang dankend im sreudigen Chor.
Wo da« wilde Getier im Dickicht des Walde« einst hauste,
Wohnen die Gläubigen nun fröhlich besingend sein Lob.
Vater, du kamst hieher und brachtest die Schätze de« Frieden»;
Wa« un« einst Schaden getan, alle« hast du verscheucht."

Die hohe Bedeutung der Stiftung des hl. GalluS als Mittel-
Punkt geistiger Bildung in Oberdeutschland mag die eingehendere

Aufmerksamkeit rechtfertigen, welche wir diesem Kloster zugewendet
haben.

Im Anschlüsse hieran wollen wir die weitere Ausbreitung
des OrdenSwesenS auf unserm heimischen Boden näher ins
Auge fassen.

') Vgl, Weidmann, Geschichte der Bibliothek St. Gallen. St. Galle«
1841 ; Scherer, Handschristenkatalog der Stistsbibliothek St. Gallen, Halle 187S.



10 K ».

Die Tätigkeit der Iren ließ auch das rätische Quellgebiet des

Rheins nicht unberührt. Hier gründete ein anderer Schüler Co-

lumbanS, der hl. SigiSbert, das Kloster DissentiS, während
die äives-, das Kloster Reichenau im Untersee, auf den

hl. Pirmin zurückgeht Um die Mitte des 9. Jahrhunderts stand

dieses mit Walafried Strabo auf der Höhe der Blüte; doch

hatte auch Hermann ContractuS um 1940 als Musiker, Dichter
und Gelehrter einen hohen Ruf.

Auch von auswärtigen Klöstern reichen die Beziehungen bis
ins Hesz der Schweiz hinein. Eine Urkunde Lothars I. vom 25. Juli
840 erwähnt das Kloster St. Leodegar in Luzern als Filiale von
Murbach. Von diesem Stift des hl. Leodegar ist jedenfalls die

weitere Kultur am Vierwaldstättersee ausgegangen.
' Lange vorher» vielleicht schon in römischer Zeit, spätestens aber

im 7, Jahrhundert, befand sich in Zürich ein Gotteshaus, VaS zu
Ehren der hl. Felix und Régula erbaut war und an dessen

Stelle später das „Großmünster' trat. ') Im Anschlüsse daran
bildete sich vermutlich in der fränkischen Epoche ein Chorherr»-
stift,*) dessen Kleriker nach der Regel Chrodegangs lebten.') Viele
deutsche Könige wetteiferten Jahrhunderte hindurch, daS Stift mit
ihrer Gunst zu erfreuen, so daß eS schließlich eine ganz unabhängige
geistliche Korporation bildete. Die Vorsteher nannten sich bis 1114

Dekane, von da an Pröpste. Von ihnen haben sich manche das

Andenken für spätere Zeiten gesichert. Der erste mit Namen ge-

nannte Propst Rudolf, Graf von Homburg, war zugleich Bischof

von Basel; aus dem Rittergeschlecht der Manesse bekleideten 1258—
1271 zwei Geschlechter das Amt des Propstes. Graf Kraft von
Toggenburg nennt Bullinger „einen herrlichen Mann". Konrad
von Mure, der gegen Ende des 18. Jahrhunderts auftauchte, ragte
als Pädagoge und durch reiche Kenntnisse in Theologie, Musik und

klassischer Literatur besonders hervor. Bekannt ist auch der gewalt-
tätige Propst Bruno Brun, der Sohn des berühmten Bürgermeisters,
der durch die Gefangennahme des edlen Peter von Gundoldingen
Veranlassung zur Abfassung des „Pfaffenbriefs' (1370) wurde.

') Vgl. Dündliker,, Geschichte der Stadt und de» Kanton« Zürich, Zürich
1908, p. 37 f.

l. c. und Fleischst», Studien und Beitrögt zur schweizer. Kircheng«-
schichte. Bd. II. p.

') Ehrodegang. Bischof von Metz, s 766, vereinigt« die Kleriker zu eine«
gemeinsamen Leben (Ehorgckft. Tisch, Schlafsaal), wobei aber jeder da» bewegliche

Vermögen selbst verwalte» durste, unbewegliche» der Kirche schenken mußte.

Wrtzer und Welt«, Kirchenlexikon, Bd. Ill, p. 306 f.



» » H II s»-»—

Diesem Chorherrnstift gegenüber erhob sich das Frau-
Münster, dessen Ursprung ebenfalls weit zurückreicht, das aber von

Ludwig dem Deutschen neu organisiert und mit Gàrn reich

ausgestattet wurde. ') Aus dem Stiftungsbrief vom 21. Juli 853
können wir ersehen,
dah das Kloster unter anderem den .Hof Zürich, gelegen im Herzogtum Alamannien,
im Thurgau, mit allem, was bei demselben liegt oder dazu gehört oder anderswo
davon abhängt, d. h. das Ländchen Uri mit Kirchen, Häusern und andern daraus
stehenden Gebäuden überdies auch den Forst, Albis genannt, u. s. w,",
erhielt.

Als erste Aebtissin treffen wir Hildeg ard, die Tochter Ludwig
des Deutschen. An sie erinnert u. a. im Schweizerischen Landes-

museum ') in Zürich eine Leinenstickerei, welche die Darstellung der

Legende von der Gründung der Fraumünsterkirche bietet, wonach
den Töchtern des genannten Königs bei ihren nächtlichen Gängen
von der Burg Baldern zum Gottesdienst nach Zürich ein Hirsch mit
brennenden Kerzen zwischen den Geweihen vorangeleuchtet habe,

wodurch Ludwig der Deutsche zur Neugründung der Abtei bewogen
worden sei. Aebtissin Hildegard starb schon im jugendlichen Alter
von 28 Jahren, ohne daß es ihr gegönnt war, den von ihr be-

gonnenen Bau des Gotteshauses vollendet zu sehen. Dieses konnte

erst unter Aebtissin Bertha, HildegardenS jüngerer Schwester,

ausgebaut werden. Die Schönheit desselben ergriff den bereits ge-

nannten Mönch Ratpert von St. Gallen so sehr, daß er daS GotteS-
hauS in einem lateinischen Gedichte verherrlichte. *) Er lobt darin
die Doppelreihen schöner Säulen und preist die Farben, Silber, Erz
und Gold, welche das Gebäude zieren. DaS Gotteshaus ist im 12.

Jahrhundert das Opfer einer Katastrophe, geworden, konnte aber im
Laufe des 13. und 14. Jahrhunderts in romanischem Stil wieder
aufgebaut werden. ')

Bon den übrigen Klöstern der deutschen Schweiz seien erwähnt:
Rhein au, als Besediktinerklyster im 8. Jahrhundert durch einen

alamannischen Großen, Wolfart, gegründet.

') Ueber die Geschichte des Fraumünster» vgl. G. v. Wyh, Geschichte der
Abtei Zürich, iu den Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich, Bd.
VIII. Fleischlin, Studien und Beiträge zur schweizer. Kirchengeschichte, Bd. II,
p. 329 ff.

') Escher und Schweizer, Urkundenbuch der Stadt und Landschaft Zürich,
Bd. I, p. 22 ff. Oechsli, Ouellenbuch, Bd. I, p. 40.

') Landesmuseum, Saal XVII. Auch der Schuh in Saal IV soll ihr
gehört haben.

Ueberseht iu Oechsli, Ouellenbuch, Bd. II, p. 128.
') Ueber die Baugeschichte vgl. die Mitteilungen der Antiquarischen Ge-

s-llschaft Zürich. Bd. XXV.



—s 12 «—

Cinfiedeln stand zu dieser Zeit in seinen Anfängen. Aus der
861 gegründeten Meinradzelle wurde später durch den Straßburger-
Domherr Benno ein Kloster gebaut, das aber erst im 1(1 Jahr-
hundert Bedeutung erhielt. ') Bekannt sind die Streitigkeiten des

Klosters wegen den Besitzungen an der Quelle der Sihl, ebenso das
unsanfte Anklopfen des .teuflischen Volkes", wie Rudolf von Radegg,
der Schulmeister von Einsiedeln, die Schwyzer nennt. Einem
Büchervermächtnis vom 28. Februar 1332 entnehmen wir, daß das

Kloster damals ebenfalls eine Bibliothek besaß.

Werfen wir noch einen flüchtigen Blick auf die Kloster-
gründungen in der Westschweiz, so begegnet uns in erster Linie
das Kloster St. Maurice, das über den Gräbern der Märtyrer,
wahrscheinlich schon im 6. Jahrhundert entstanden war und se'ther
mannigfache Schicksale erlebt hat.

Das im 7. Jahrhundert gegründete Kloster Romainmotier
im Waadtland war bis zu Anfang des 10. Jahrhunderts beinahe
in Verfall geraten, als es von Frankreich her plötzlich einen mächtigen

Impuls erhielt. In der Nähe von Macon, zu Cluny, im französ.
Burgund, war auf Grund der Regel des hl. Benedikt ein Kloster
gegründet, das im Gegensatz zur damaligen Entartung und Schlaff-
heit der meisten andern Benediktinerklöster wieder die alte ursprüng-
liche Klosterzucht durchführte und damit der Verweichlichung und

Sittenlosigkeit mit unerbittlichem Ernste zu steuern suchte. Diese

Reform dehnte sich trotz manchen Widerstreben« auch auf die meisten
anderen Benediktinerklöster der Schweiz aus und brachte dieselben

auf eine hohe Blüte. Im 11. Jahrhundert wurden im Westen der

Schweiz ganz neue Cluniacenserstiftungen errichtet, so RüeggiS»
berg (Bern), Rougemont (Waadt), St. Alban zu Basel, St.
Victor zu Genf u. a. Alle diese neuen Stifte regierten sich

nicht selbst; sie standen nicht unter Aebten, sondern bloß unter

Prioren, die alle dem Abt von Cluny unterstanden. Die Clunia-
censer dürfen nicht, wie das vielfach geschieht, als eigener
Orden aufgefaßt werden, sondern eS sollte nur darin der alte

Geist des hl. Benedikt neu aufleben. Aber auch sie verfielen all-

') Ueber Einfiedeln vgl. Ringholz. Odilo, Geschichte de« Stifte« U. L.

Frau zu Einfiedeln. 1904.
Oechsli, Quellenbuch, Bd. II, p. 261.

') l. c. p. 279.
') Vgl. Egger. Bonaventura, Geschichte der Cluniacenserklvster in der

Westschweiz bi« zum Austreten der Cistercienser, Dissertation von Freiburg i./U«.
') Hürbin, Handbuch der Schweizergeschichte. Bd. I, p. 78.



13 5--»^

mählich in Wohlleben und Zuchtlosigkeit; da kam ein neuer Stoß
religiösen Lebens, wiederum von Frankreich her.

In der Zeit zwischen dem 2. und 3. Kreuzzug hatte der hl.
Robert 1098 zu Ci te aux oder Cistercium in Burgund einen neuen
Orden gegründet, der in der Folge den Namen Cisterzienserorden
erhielt und dem in dem gewaltigen Kreuzprediger, dem hl. Bern-
hard von Clairvaux, einer Abtei bei LangreS, ein zweiter Stifter
erstand, weshalb man die Mitglieder auch Bernhardiner nennt. Von
der Idee der Weltflucht beherrscht, bauten diese Mönche ihre Klöster
fern von den volkreichen Wohnstätten in einsamen Tälern. Mit der

Axt in der Hand drangen diese Pioniere der Kultur in die Urwälder,
um das Holz für ihre Kirchen und Klöster zu fällen und für die

Pflanzungen Licht und Luft zu schaffen. Sie widmeten sich zunächst

weniger den Studien und Wissenschaften, als der Landwirtschaft.
Die älteste Ansiedelung auf Schweizerboden entstand 1123 zu Bou-
mont, am Fuße der Döle, aus welcher in der Folge die Klöster

FrieniSberg (Bern) Hauterive (Freiburg), Wettingen (Aargau),
St. Urban (Luzern) u. a. hervorgingen. ') Am letztern Orte blühte
um die Mitte des 13. Jahrhundert« jene Backsteinindustrie auf,
von der das schweizerische Landesmuseum in Zürich ") und das

historische Museum in Luzern hübsche Proben bergen. St. Urban
hat in jener Zeit auch befreundete Städte, Burgen und Klöster, wie
z. B. Zofingen, Beromünster, Altbüron îc. mit solchem Baumaterial
versehen. Außer hübschen Blattornamenten zeigen viele dieser Funde
die Wappen der Herren von Frohburg, Nidau, Balm îc. Die Ueber-

einstimmung der Reliefs dieser Backsteine mit den in St. Urban
gefundenen Modellen, ja selbst der Stil der Ornamente und die

technische Bearbeitung lassen den Zusammenhang mit dem Kloster
erkennen.

ES muß sodann hervorgehoben werden, daß Hand in Hand
mit der Entfaltung des CistercienserordenS in unserm Schweizer-
lande auch die gotische Bauweise, die in Nordfrankreich ihren
Ursprung nahm, sich auf unserm heimatlichen Boden ausbreitete,
so daß man die Cistercienser mit Recht die Apostel der Gotik
nennt. 2)

') Harbin, Handbuch der Schweizergeschichte, Bd. I, p. 85 ff.

0 Zemp, Die Backsteine von St. Urban, in der .Festgabe zur Eröffnung
des schweizer. Landesmuseums in Zürich', 18S8, p. 109 ff.

') Bgl. Rahn, Die Kirchen des CistercienserordenS in der Schweiz, in den

Mitteilungen der Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd 18.



« 14 H-.-

Weil diese Gotteshäuser in den ersten Jahrhunderten des

Ordens den Laien verschlossen blieben, entbehrten sie anfangs des

Schmuckes der Wand- und Glasgemälde, da diese wesentlich zur
Erbauung des Volkes dienen. Erst später verwendete man auch

Glasmalereien, hauptsächlich zum Ausschmücken der Kreuzgänge, wie

wir solche z. B. in Wettingen bewundern können. ')
Für die Schweiz wurden auch die Niederlassungen der Prä-

monstratenser wichtig, deren Orden auf den hl. Norbert, den

spätern Erzbischof von Magdeburg, zurückgeht, weshalb diese Mönche
auch Norbertiner genannt werden. Ihre Regel unterscheidet sich

wenig von der der Cistercienser, nur bildeten sie nicht, wie diese,

eine Reform des Benediktinerordens, sondern der Augustiner-Chor-
Herrn. Auch tragen sie ein vollständig weißes Gewand, während
die Söhne des hl. Bernhard über die weiße Kutte ein schwarzes

Skapulier legen. Von den zahlreichen Gründungen dieses Prä-
monstratenserordenS in der Schweiz will ich nur die Klöster Rüti ')
im Kanton Zürich, und Klosters (Graubünden) erwähnen. Das

erstere ist eine Stiftung der Freien Lütold IV. und Lütold V. von

RegenSberg und wurde bald von zahlreichen Adelsgeschlechtern al«

Grabstätte auserkoren. Im Morgarten- und Näfelserkriege gefallene

Ritter fanden hier ihre letzte Ruhestätte. Vierzehn Glieder des

Hauses Toggenburg, ebenso Angehörige der Häuser von Tierstein,

Klingenberg, Kempten n sind hier begraben. Der alte Zürichkrieg
brachte schreckliches Unheil über das Stift, da die eidgenössischen

Kriegshaufen an dem Veranlasser des Krieges, Friedrich VII., dem

letzten Toggenburger, Rache nahmen, indem sie dessen Grabstätte

verwüsteten und schändeten. Die RapperSwiler-Chronik schreibt

hierüber:
.Item, fi nament zu Rüti in dem closter all ir gloggen und alle», da»

fi funden; fi brachent all ir schloß ab und all ir türen uff, und nament da»

yhsen und wa» si in demselben closter funden. Sie zerschluogent innen in dem

Münster alle Helm und schilt und wurffent fi hinus al» die Herren und die edlen

ir begrabt in dem selben Münster Hand; fi nament die panner im Münster, die

man den Herren zuohengkt, so man ir begrabt begat, und fuorten die mit inen

weg, al« ob man fi in ainem strit gwunnen heit. Item, si brachen die greber

in dem Münster »ff. und truogent die todten lichnam heru», Graf Fridrichen von

toggenburg, und schluogent im ain stain in den mund; Graf waldrassen voa

tierstain schütten fi uß dem bom, und warfen ainander mit finen gebainen.")

') Vgl. Lehmann, Führer durch die ehemalige Eistercienserabtei Wettingen,
Aarau 1894. (Sine neue Auflage ist gegenwärtig unter der Presse.)

') Vgl. Zeller-Werdmüller, Die Prämonflratenser-Abtei Rüti, in den

Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft Zürich, Bd. XXIV, Heft 4.
') Vgl. Sulzer, Aus der Geschichte der Klöster im Kanton Zürich. Winter»

thur 1906, p. 23.



—15 î—

Die strengste aêcetische Richtung verfolgten die vom hl Bruno
von Köln gestifteten Kartäuser. Ihre Mönchsregel bannt jeden
in eine besondere, ganz ärmlich eingerichtete Zelle, die er nur bei

gemeinsamen Andachten und bei den Mahlzeiten verlassen darf. Die
Klosteranlage unterscheidet sich demnach von andern dadurch, daß

die einzelnen Zellen, die sich um einen in der Mitte liegenden

Kreuzgang gruppieren, je ein kleines abgeschlossenes Gebäude für sich

bilden und nur durch ein kleines Gärtchen von einander getrennt
sind. Von schweizerischen Ordensgründungen nennen wir diejenigen
von Val sainte (Freiburg) und La Lance, unweit Grandson, von
denen die eine dem 13., die andere dem 14. Jahrhundert angehört,
während die Klöster von Basel und Jttingen (Thurgau)erst
im 15. Jahrhundert entstanden sind.

Zu diesen Orden gehören noch die regulierten Augustiner-
Herren, welche der Benediktinerregel mit einigen Zusätzen nach-

leben, die teilweise auf den hl. Kirchenlehrer AugustinuS zurückzu-

führen sind. Der Vollständigkeit halber seien hier außer dem Groß-
Münsterkloster das Martinskloster auf dem Zürichberg, eine

Gründung des Rudolf von Fluntern, dann die Kiburgerstiftung
Heiligenberg bei Winterthur, sowie das Stift Mariazell bei

Wülflingen erwähnt. ^ Diesem Orden gehört von 1128 an auch

das Kloster St. Maurice im WalliS samt den beiden Hospizen
auf dem Großen St. Bernhard und dem Simplon an.

Mitten in dem bereits wogenden Kampf zwischen Papst und

Kaiser, durch welchen das ganze deutsche Reich in zwei große Heer-
lager geteilt wurde, tauchten zwei weitere Orden auf, die zum
Unterschiede von den bisherigen mit andern Zielen und daher auch

mit andern Lebensbedingungen auftraten. ES waren die Bettel-
orden der Franziskaner und Dominikaner. Nicht Kulturarbeit
und beschauliches Leben, sondern Predigt und Mission waren ihre
Hauptaufgaben; ihren Unterhalt aber sollten beide durch den Bettel
erwerben. Sie unterschieden sich dadurch, daß die Dominikaner sich

nur die Besitzlosigkeit der einzelnen Mönche, die andern dagegen sich

die absolute Armut auferlegten, wonach auch das Kloster außer den

durchaus notwendigen Gebäuden und Gartenanlagen keine Besitzungen

erwerben durfte. Anlaß hiezu boten wohl die schlimmen Erfahrungen,

') Vgl. Fleischlin, Studien und Beiträge zur schweizer. Kirchengeschichte,
Bd. II. p. 472.

î) Vgl. Sulzer, Aus der Beschichte der Kloster im Kt. Zürich, Winterthur
1906. p. 16 ff.; Fleischlin, Bd. II. p. 339. 341.



—« 10

welche die bisherigen Orden gemacht haben, sobald fie sich größeren
Besitz erworben hatten.

Die GründungSjahre der ersten Franziskaner-Konvente
in der Schweiz, Luzern und Zürich, stehen nicht hinlänglich fest,')
doch scheinen beide, wie die von Basel, in die erste Hälfte des 13.

Jahrhunderts zu fallen, während die Stiftungen von Bern, Frei-
bürg i./Ue., Schaffhausen und Solothurn etwas später entstanden

sind. «)

Der von einem Spanier, St. DominikuS,^) hauptsächlich zur
Bekämpfung der albigensischen Irrlehre gegründete Dominikaner-
orden legte sein Hauptaugenmerk auf die Predigt des Wortes
Gottes und betrieb eifrigst das Studium der Theologie, während die

Franziskaner mehr die poesievolle Seite der Religion und eine be»

schauliche Mystik pflegten, weshalb sie mit den Söhnen des hl.
DominikuS oft in scharfe und langdauernde Fehden gerieten. Diesem
Orden der Dominikaner gehörte außer dem hl. Thomas von Aquin
der berühmte Prediger Berthold von Regensburg an, der auch in
der Schweiz, u. a. in Zurzach und Bern, auf das Volk großen Ein-
druck machte.

In die Reihe der ersten deutschen Niederlassungen der Do-
minikaner oder Prediger gehören diejenigen von Zürich und Basel,
die in der ersten Hälfte des 13 Jahrhunderts entstanden sind.

Von dem Predigerkloster in Zürich ist einzig die Kirche erhalten;
der Chor derselben enthält heute die Kantons- und UniversitätS-
bibliothek, während die letzten Reste des Klosters am 23. Juli 1887

einer Feuersbrunst zum Opfer fielen. Das Zürcher Barfüßer- oder

Franziskanerkloster mußte dem heutigen Obmannamte weichen,

während die Kirche 1890 durch Feuer zerstört wurde. Diejenige
von Basel enthält heute das kantonale historische Museum und ist
1890 als event. Sitz des LandeSmuseumS in Frage gekommen.

Die Namen jener Orte, an welchen sich Niederlassungen der
beiden Bettelorden gebildet haben, zeigen, daß nicht Weltflucht bei

') Hürbin, Handbuch der Echweizergeschichte, Bd. I, p. 389.
') Bern (1255), Freiburg 1256), Schaffhausen (1262), Solothurn (1280).

Bgl. Subel, Geschichte der oberdeutschen Ordensprovinz der Franziskaner. Würz»
burg 1886.

') Et. DominikuS, geb. 117V zu Calavoga, Kastilien, s 1221.
') Andere Klöster entstanden in Bern (1269), Chur (1276), Zofingen

(1286), Lausanne (1234). Genf (1262) u. a. O. Vgl. Suter, Die Dominikaner-
klöster auf dem Gebiet der heutigen Schweiz im 13. Jahrhd., in den Kathol.
Echweizer-Blâttern, 1893.



« 17 s—-

der Platzwahl maßgebend war, sodern daß die Orden mitten im
Gewirre der Städte sich heimisch fühlen mußten, wo die Existenz-

bedingungen am günstigsten vorhanden und das WirkungSfeld, die

Bürgerschaft, nahe war.
Von Karmelitenklöstern auf dem Boden der Schweiz ist

nur daS 1349 in Thun zu erwähnen, während das Kloster von
Gê ronde im WalliS, da« anfangs Augustiner Chorherren, dann

Kartäuser beherbergte, erst im 13. Jahrhundert den Karmelitern
übergeben wurde.

Diesen Orden ist schließlich noch eine Konkurrenz entstanden

durch die Bildung vieler Einsiedler-Gesellschaften, die sich

namentlich in Italien bildeten und anfänglich nach verschiedenen

Regeln, doch auch vom Bettel lebten. Papst Alexander VI. hat fast
alle diese Gruppen zur einheitlichen Regel der Augustiner-Eremiten
vereinigt.

Bei all' diesen Orden haben wir in erster Linie die Männer-
Klöster berücksichtigt. ES ist aber darauf hinzuweisen, daß auch

Frauenklöster dieser Orden in der Schweiz zu großer Bedeutung
gelange« konnten. Außer der Abtei Fraumünster ragten noch be-

sonders Gnadenthal (Klarissinnen', St. Katharinenthal (Dominikaner-
innen), Wurmsbach und Frauenthal (Cistercienserinnen)') durch
reiche Kulturarbeit hervor. Der Umfang vorliegender Arbeit gestattet
aber nicht, näher auf diesen Gegenstand einzutreten.

Endlich müssen wir jener Orden gedenken, welche außer den

drei gewöhnlichen Gelübden: der Armut, der Keuschheit und des

Gehorsams noch ein viertes, dasjenige des Kampfes gegen den

Halbmond oder gegen die Ungläubigen überhaupt, ablegten. ES

sind das die geistlichen Ritterorden, die also mönchische AScese

mit ritterlichem Kampfe zum Schutze und zur Ausbreitung der Kirche
verbanden. Auch in der Schweiz erhielten sie mit der Zeit viele

Ritterhäuser; doch traten hier die kriegerischen Verpflichtungen zu-
rKck, und der Kirchendienst, die Kranken- und Armenpflege wurden

ihre Hauptaufgabe. Immerhin konnten hier die im Kampfe ge-
lichteten Reihen mit gesunden Kräften wieder ausgefüllt werden.

Die Ritterorden standen je unter einem Großmeister, jedes HauS
unter einem Vorsteher oder Komtur.

') Hürbin, Handbuch der Schweizergeschichte, Bd. I, p. 388.

') Vgl. Euter, Da« Kloster Frauenthal, NeujahrSblatt der Gemeinnützigen
Gesellschaft des Kanton» Zug, 19V8 und 1SVS.



-»»-Ä 18 ?>—»

Die erste Stiftung eines Ritterhauses entstand in unserm Lande

im Bernergebiet, indem Ritter Kuno von Buchsee das Krankenhaus
Münchenbuchsee stiftete und es dem Orden der Johanniter übergab, ^
Andere berühmte Niederlassungen sind diejenigen von Bubikon, ^)

WädenSwil und Küsnacht am Zürichsee.

Ein Zweig dieses Ritterordens ist derjenige „zum heiligen
Lazarus", zur Pflege der Aussätzigen gestiftet. Diesem Orden ge-

hörten das angeblich von Ritter Arnold von Brienz (l180—1225>
gegründete LazariterhauS Seedorf im Kanton Uri und das in
Gfenn bei Dübendorf (Zürich) an.

Die Tracht dieser beiden Orden war ähnlich. Die Johanniter
trugen einen schwarzen Mantel mit weißem Kreuz, während den

gleich gefärbten Mantel der Lazariter ein Kreuz von grüner Farbe
schmückte.

Im Jahre 1225 stiftete ein Herr von Summiswald am
gleichnamigen Orte im Entlebuch ein Deutschherrnritterhaus,
dem noch andere, wie FräschelS (Freiburg), Hitzkirch und Hohen-
rain (Luzern) an die Seite traten. Ihr Abzeichen war ein weißer
Mantel mit schwarzem Kreuz, während dasjenige des Templer-
ordenS ein weißer Mantel mit rotem Kreuz bildete. Dieser letztere

Ritterorden hat sich nur in der Westschweiz, u. a. bei Cologny,
unweit Genf, angesiedelt.

Schließlich gedenken wir noch der Heiliggeist- oder Hospital-
brüder, die sich, wie der zweite Name sagt, die Krankenpflege ganz
besonders zur Aufgabe gestellt haben. Niederlassungen fanden sich

in mehreren Schweizerstädten, wie Bern, Neuenburg, Lausanne :c.

vor. Z
Wenn wir nun, um zum Schlüsse zu kommen, das ganze

Material überblicken, so müssen wir sagen, daß sich uns hier ein

abwechslungsreiches Stück Kulturgeschichte darbietet. Die Ordens-
stiftungen des hl. Benedikt, vor allem die hohe Kulturstätte des hl.
GalluS, sowie das Fraumünster von Zürich haben mächtig auf ihre
Zeit gewirkt; und wenn das wissenschaftliche und damit das aScetische

Leben darniederlag, immer gab eS neue Impulse, die für längere

') Harbin, Handbuch der Schweizergeschichte. Bd. I, p. Sl.
') Zeller-Werdmüller, Da» Ritterhau» Bubikon, in den Mitteilungen der

Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. XXI, Heft 6.

') Denier, Die Lazariterhäuser und da» Benedittinerinnenkloster in Seedorf;
Historische« Jahrbuch. Bd. 12.

«) Vgl. Hürbin, l. c. Bd. I, p. 91.



19 -
oder kürzere Zeit ihren wohltätigen Einfluß geltend machten. Neue

Zeiten aber brachten neue Ideen, die dem Ordenswesen ein anderes

Gepräge verliehen. Eindrucksvoll schildert einer der größten Ge-

schichtsschreiber des 19. Jahrhunderts, Maraulay, die Kulturmission
der Klöster:

„Welchen Vorwurf man auch in einer späteren Zeit den religiösen Orden

wegen ihrer Indolenz und Ueppigkeit mit Recht machen könnte — es war ohne

Zweifel gut, daß es in einem Zeitalter der Unwissenheit und Gewalttätigkeit
ruhige Klöster gab, in welchen die Künste des Friedens in Sicherheit gepflegt,
sanfte und beschauliche Naturen ein Asyl finden konnten, in welchen der eine

Bruder VirgilS Aeneide abschreiben, der andere über die analytische Methode des

Aristoteles nachdenken, in welchen der mit Talenten ausgestattete eine Geschichte
der Märtyrer mit bunten Bildern versehen oder ein Kruzifix auSschneiden, der-

jenige, welcher Neigung für die Naturwissenschaften hatte, über die Eigenschaften
der Pflanzen und Mineralien Erfahrungen machen konnte. Hätte e» nicht
zwischen den Hütten des gedrückten Landvolke» und den Schlössern des grimmigen
Adel» hie und da solche Zufluchtsorte gegeben, die europäische Gesellschaft würde

nur aus Lasttieren und Raubtieren bestanden haben."

Mit der großartigen Vermehrung der klösterlichen Gemein-

wesen, mit dem ausschließlichen Hervortreten aScetischer und contem-

plativer Bestrebungen, sowie mit dem Erwerb einer weltlichen

Macht sank aber die Betätigung der Mönche für Literatur, Bücher-
wesen, Zeichen- und Malkunst, die in der Periode vom 9. bis 11.

Jahrhundert so herrlich geblüht hatte. Nur wenige Klöster ver-
mochten sich in dieser Zeit auf einer mittelmäßigen geistigen Höhe

zu behaupten. DaS Sinken der geistigen Bildung offenbart sich ganz
besonders im Verfall jener klösterlichen Stiftung, die wir als Typus
mönchischen Lebens im Mittelalter ins Auge gefaßt haben, St.
Gallen. Dieses Stift gab die frühere Kulturmission gänzlich preis.
In den Jahren 1291 und 1297 waren Abt und Mönche nicht einmal
Mehr des Schreibens kundig und mußten sich fremder Notare be-

dienen. ') Mit Wehmut schildert ein Konventuale von St. Gallen,
k. JldephonS von Arx, der edle Geschichtschreiber, den sittlichen und
geistigen Verfall seines Klosters, wie die Insassen, von ritterlichem
Geiste beseelt, des Klosters Ehre nicht mehr in Kenntnissen, sondern
in kriegerischem Mut und in KriegStaten suchten.

Und wenn unsere schweizerischen Klöster heute wieder in
schönster Blüte dastehen, so beweisen sie die Wahrheit des Dichter-
Wortes:

.Da» Alte sinkt; es ändert sich die Zeit,
Und neues Leben blüht au» den Ruinen."

') v. Arx, ««schichten de« Kanton« St. «allen. Bd. I, St. «allen. 1810,
p. 471 «nd Anm. a.



Sehr beachtenswert!
a. .Ein Irrtum nach dem andern wird gelassen aufS Eis gelegt:

Das Ideal wird nicht widerlegt — eS erfriert. Hier z. B. erfriert daS

Genie, eine Ecke weiter erfriert der Heilige, unter einem dicken Eiszapfen
erfriert der Held — am Schluß erfriert der Glaube, die sog.

Ueberzeugung — auch das Mitleiden kühlt sich bedeutend ab." In
diesen Worten drückt Nietzsche viel moderne Jugendpsychologie auS und

fügt dann, in innerer Angst vor der übernommenen Zerstörungsarbeit,
bei:

„Und ich weinte und zitterte wie ein Kind und sprach: Ach, ich

wollte schon, aber wie kann ich eS! Erlaß' mir dies nur. Es ist über
meine Kraft! —

d. „Alle mit ihrem Herzen an das Evangelium gebundenen
Christen, die es gelernt haben, auf die Zeichen der Zeit zu achten, er-
kennen mit wachsender Beunruhigung, daß unserer Jugend und
damit der gesamten Zukunft unseres Volkes von feiten einer dem Chri-
stentum feindlichen Bewegung in der Lehrerwelt eine große Gefahr droht.

Durch öffentliche Vorträge haben der Kirchliche Verein und andere

Organisationen mit Ernst auf die drohende Gefahr hingewiesen
Vollends haben die Erwiderungen auf jene Kundgebungen in unserer

Tagespreffe den unheimlichen Abgrund beleuchtet, an den unsere

Schule von ihren widerchristlichen Reformern unaufhaltsam herange-

drängt wird. Unsere Sorgen, Bedenken und Wünsche drängen zu
einer rettenden Tat; denn ein vertrauensvoller Appell an die Oberschul-
behörde könnte keine wirkliche Abhilfe schaffen, da der Obrigkeit zur
Durchführung einer Reformation unsere» Schulwesens im Sinne des

Evangeliums die dazu erforderliche Anzahl von positiv-christ-
lichen Lehrkräften fehlen dürfte. Die große Mehrzahl der Lehrer
und Lehrerinnen verläßt ihre Bildungsstätte ohne die wissenschaftliche

Ausrüstung, welche notwendig ist, um im Kampfe mit den grundstür-
zenden Anschauungen unberufener VolkSaufklärer Schutzwehr und Waffe

zu haben. Diese Ausrüstung kann nur dargeboten werden, wenn den

heranwachsenden Lehrkräften mit der Höhe der Wissenschaft zu-
gleich die Tiefe des Glaubens lebendig nahe gebracht wird. Dazu
bedarf eS aber in entschieden christlichem Sinne geleitete Se-
minarien, wo gläubige und mit dem ganzen Rüstzeuge der Wissen-

schaft versehene Theologen im Religionsunterrichte die Motive und

Ideen der modernen Strömungen ins richtige Licht stellen Ihr
christlichen Männer und Frauen, pflanzet ein neueS Panier auf über

den vom Feinde umflürmten Mauern! Ruhet und rastet nicht,

bis wir neue Anstalten haben zur richtigen geistigen Ausrüstung für
Lehrer und Lehrerinnen im Dienste dessen, der zu uns spricht: »Lasset

die Kindlein. !" Mit diesen Worten begründet das .Hamburgische
Kirchenblatt" die Notwendigkeit der Gründung eines reformiert-konfeffi-
onellen Lehrer- und Lehrerinnen-SeminarS. —


	Beilage zu Nummer 18 der "Päd. Blätter"

