
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 15 (1908)

Heft: 13

Anhang: Beilage zu Nr. 18 der "Pädag. Blätter"

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ksilagr zu'Ur. tkt der „Pät>ag. Ktiitter".

Cdristttcke Sckule und neueste Psychologie.
(Von Dr. Gregor Koch, 0, 8. ö., Stift Einsiedeln.)

Kritik, Neuerung, Korrektur, Bekenntnis einseitiger Verirrung und

Uebertreibung, Geltendmachung aller Fortschritte der Kultur sind gegen-

wärtig auf dem Schulgebiete genugsam in erfreulicher und minder er-

sreulicher Art zu beobachte». Gegenüber den tiefen grundsätzlichen Fragen
find die mehr technischen und finanziellen zwar viel zahlreicher, sogar
dem augenblicklichen Interesse näher gerückt, an Bedeutung für Betrieb
und Wert der Schule aber sehr untergeordnet. Keinem wird entgehen, daß
die Welt- und Lebensauffassungen, welche mit dem tatsächlichen Leben

engllens verbunden find wie Krone, Blüten und Früchte mit Stamm.
Wurzel und Boden, — immer wieder, bewußt und unbewußt, zur
Geltung kommen.

In der Vordrängung der sexuellen Frage und des sexuellen Unter-
richte», sowie in der Art, wie dieser von der Schule gefordert wurde,
traten ganze Lebensauffassungen und Lebensarten zu Tage. Man hat
die Offenbarungslehre und die Erfahrungsweisheit des Christentums
und der Kirche mit den modernsten Forderungen verglichen; die gründ-
sätzliche und praktische Klärung ist allmählich durchgedrungen; die besten

Darlegungen haben nachgewiesen, daß das Modernste recht viel Moder-
geruch aushaucht und die sittliche Menschheit zum vermodern führen
müßte. Aber man hat doch auch manches Positive gelernt.

Aehnlicherweise dürften andere Fragen zur Sprache kommen, wohl
unter den ersten die über die Stellung zur neuesten Psychologie.

I.
Stellung der Psychologie in der Schule.

Daß die Psychologie ein gewichtiges Wort in der Schule zu spre-

chen hat, ist wohl allgemein anerkannt. Keine Lehrerbildungsanstalt
ohne psychologische Einführung. Aber über die Stellung der Psycholo-
gie in der Schule, ihre Bedeutung speziell für den Unterricht, werden

verschiedene Ansichten vorgetragen.
Christus und das Christentum find in die Welt getreten mit der

bestimmten Abficht, die Menschen zu retten, die Menschen heil und

heilig zu machen. Dabei hat man den ganzen Menschen in der Ein-
heit von Leib und Seele im Auge. »Geheiligt dem Leib und dem Gei-
ste nach' — ist ein Hauptgedanke des Völkerlehrers Paulus. Und der



-»-H 2 s---

Heiland hat leiblich geheilt, um zum vollen Leben in Gott durch den

Glauben emporzurichten. Der, welcher lehrt: „WaS nützt es dem Men-

schen, wenn er die gesamte Welt gewinnt, aber irgend Einbuße an sei-

ner Seele leidet", erklärt doch: „Wer einen Trunk frischen Wassers bietet,

verliert seinen Lohn nicht/'— und die Werke leiblichen Wohltuns ent-

scheiden beim Gerichte. Die Lehre, welche als Devise verkündet: „Seid
vollkommen l' fügt folgerichtig bei: „Man sehe euere guten Werke!"
DaS Alles gilt für das Leben auf der Erde, und nur solches Leben reift
aus für glückliche Ewigkeit.

Weil das Christentum den ganzen Menschen ins Auge faßt, so

muß eS vor allem auf das Beste und Größte in ihm gehen. Ohne das

wäre er bei weitem niemals ganz, durch dieses aber erhält alles seine

rechte Art und Ordnung und Pflege. Das Beste und Höchste aber ist

das Seelenleben und zwar das geistige Seelenleben — und das

wieder endgültig auf Gott hin: das Gottesleben des seelischen
Menschen. Sv ist die christliche Religion zunächst Seelenrettung und

Sielenpflege, aber der mit dem Leib innigst vereinten Seele, welche den

Leib zu ihrem Werkzeuge hat, in dem und mit dem sie lebt und wächst,

den fie durch dasLeben mit ihm sich bildet. Es istdas Bildung von
oben nach der wahren Natur der Seele und des Menschen — im Ge-

gtnsatz zu einer gewissen Bildung von unten, wo alles nur nach dem

Leibe beurteilt und gehalten wird.
So erscheint als christliches Ideal der eine, nach Leib und Seele

ganz entwickelte Mensch, dem das der Natur der Seele entsprechende

Leben den Charakter gibt, der endgültig auf Gott gerichtet ist, aber,

weil der Geist in Wirksamkeit lebt, wächst und ausreift, in tüchtiger

Tätigkeit alles menschlich Gute wirkt. Der Apostel zeichnet den Christen

kurz mit den Worten: „Er, der Mensch, wie Gott ihn will, sei voll-
kommen, zu jedem guten Werke ausgerüstet" (2 Tim. 3. 17.);

Diesem hohen Ziel soll auch, und vorzüglich, die Schule dienen.

Die Kirche hat von Anfang an den Wert der Schule und deren Not-

wendigkeit wohl erfaßt. Sie hat gesucht, alle zur Schule zu bringen^
freilich zunächst, um sie in die christliche Lehre und Religion einzuführen.
Aber der einheitliche Zusammenhang aller Lebensgebiete, die praktische

Verwirklichung deS christlichen Lebens, der Sinn für die Bedürfnisse

der Menschen trieben allenthalben dazu. Schule und Unterricht soviel

als möglich auf die verschiedenen Gebiete des Lebens und der Bedürf-

niste auszudehnen. Eine gute Schule war der Kirche eine der besten

und wirksamsten Erfüllungen der geistigen wie leiblichen Liebeswerke.

So hielt man es bis zu den Hochschulen, wie gar manche GründungS«

und Dotationsurkunden herrlich beweisen.



-»-»s 3 >—-—

Die christliche Schule war und ist die von der Liebe des Herrn
und seinem Gebote: Seid vollkommen! gegründete Schule. Sie will die

Jugend heranbilden helfen, daß ganze Christen, tüchtig und entschlossen

zum guten Wirken, erwachsen. Nach diesem Ziel und in diesem Geiste
wird sie bis ins Einzelne geordnet. Es gibt da kein bloßes Nebenein--

ander von Fächern. Der einheitlich harmonisch entwickelte
Mensch, von dem Christus die Grundzüge gezeichnet und dem er die

großen Lebensrichtungen gegeben hat, bleibt maßgebend. Darum
herrscht in der christlichen Schule eine dem Menschenwesen entsprechende

Einheit. Und wo diese waltet, da allein kann und wird der Mensch

heranwachsen in jener starken Lebenseinheit, welche den Charakter
bedingt. Die konsequent christliche Schule ist auch Charakterschule, —
und sagen wir kühn: nur fie ist das.

Man klagt so viel über Mangel an Charakter. Es find hiefür
der Ursachen viele. Aber nach der Entchristlichung der Familie steht in
erster Reihe die Entchristlichung der Schule, der Mangel an harmonisch
einheitlicher Auffassung des Menschen und des Lebens und an der ent-
sprechenden Durchgestaltung der Schule und des Unterrichtes.

Damit wären wir bei Fragen angelangt, die in neuester Zeit
wieder ernstlicher besprochen werden. Als Ziel des Unterrichtes, und

zwar als höchstes Ziel» wird von vielen, besonders aus der Herbart-
Zillerschen Schule die Pflanzung der Gesinnung und der sittlichen
Lebenstüchtigkeit hingestellt. — Gesinnung, wenn nach ihrem Vollbegriff
gefaßt, schließt Charakter und sittliche Entschlossenheit in sich. Dann
kann jene Forderung nur bedeuten: Aller Unterricht soll derart sein,

daß als einigendes Band, als Seele alleS Wissens und Könnens, eine

bestimmte Lebensgefinnung gepflanzt wird, mit welcher der Mensch allein
befähigt ist, als sittlicher Mensch und Charakter zu leben mit seinem

anderweitigen Wissen und Können, und welche ihn weiterhin antreiben
und leiten wird, sein Wissen und Können zu erweitern und fortzubilden,
wie es das tüchtige Leben in den tatsächlichen Verhältnissen verlangt.

Nur schade, daß mit so allgemeinen Ausdrücken nicht gesagt wird,
worin denn diese Gesinnung und die echte sittliche Lebenstüchtigkeit be-

steht. Erst dann könnten wir sie selber und den ihr schließlich dienen-
den Unterricht beurteilen. Auch mit dem bloß .Allgemein Menschlichen"
oder mit — der .Bürgergefinnung" und „bürgerlichen Sittlichkeit" ist

herzlich wenig — und doch viel gesagt. Herzlich wenig, weil das

.Menschliche" zu allgemein ist und doch schon die verschiedensten Aus-
legungen findet, und weil die „bürgerliche Sittlichkeit" nur ein Teil
der ganzen Sittlichkeit ist — und so gern, statt objektive Wahrheit,



—»—q 4 »-»-»

Parteifinn bedeutet, d. h. Lebensfinn nach Auffassung einer herrschenden

Richtung.
Viel wird damit gesagt, weil, wer da stehen bleibt — beim all-

gemein Menschlichen oder rein Bürgerlichen, das christliche Leben nicht

als das zu erstrebende anerkennt, zum mindesten keine wirklich christliche

Schule will.
Immerhin jedoch geben die, welche sagen, das endgültige Ziel des

Unterrichtes soll Gesinnung, sittliche Lebensführung sein, der Schule eine

einheitliche Bestimmung, Seele und Würde und naturgemäßen Zu»

sammenhang mit dem Leben. Anders neueste Stimmen mit scharfer

Kritik der Herbart-Zillerschen Auffassung. l)r. Meßmer schreibt in seiner

Didaktik: „Es wäre ein logischer Fehler, das Sittliche als den Gipfel-
Punkt alles Wissens darzustellen. Den Fehler begeht man, wenn
daS Sittliche als Zweck aller Erziehung erklärt wird. Die Selb-
ständigkeit ist der einheitliche Erziehungszweck, der für alle Gebiete

in gleicher Weise gilt. ES ist durchaus ungerechtfertigt, das sittliche Tun
schlechthin zum obersten Erziehungszweck auch der intellektuellen Bildung
zu machen."

Also nicht daS Sittliche ist höchster Zweck der Erziehung und des

Wissens, sondern die Selbständigkeit. Ist das „logisch" richtig?
Wir werden fragen müssen: Was ist das Sittliche? Sittlich

ist die richtige und gute Lebensart, das Sittliche aber die Gesamtheit

dieser einheitlich geordneten guten Lebensarten des einen ganzen Menschen

— als eines vernünftig wollenden WesenS. Wer nun wissen will, wel-

cheS gute Lebensart ist, der muß auf die Menschennatur mit ihren An»

lagen sehen — in dem ganzen Zusammenhang mit der ihn umgebenden

Wirklichkeit. Sittlich ist etwas in dem Masse, als es gute Verwirklichung
und Betâtigung dieser Menschennatur ist.

DaS ist der rein wissenschaftliche, allgemeine Begriff des Sittlichen.
Gewöhnlich stellt man auf den historischen Tatbestand ab, verfleht z. B.
darunter daS mit dem christlichen Sittengesetze Uebereinstimmende, das

wirklich Christliche.
Die höchsten Anlagen im Menschen find Vernunft und Wille.

In ihrer guten Betätigung und in der durch sie geleiteten, von ihnen

beseelten Betâtigung des einen ganzen Leben liegt das Sittliche. Nun
aber ist die Natur deS Menschen eine einheitliche. Leib und Seele mit
den verschiedenen Organen und Fähigkeiten machen eine wunderbare Ein-

heit avS. Die Harmonie aller Teile in richtiger Ueber- und Unter-

ordnung und ihre einheitliche Betâtigung im Leben gehören wesentlich

zum Sittlichen. Das Sittliche macht den Menschen zu einem ganzen



--»s s s>—»

Menschen und gestaltet demgemäß das Leben zu ganzem und einheitlichem
Leben. Darum gibt es keine menschliche Anlage noch Betäti-
gung, welche außer dem Bereich des Sittlichen wäre. Jede

Anlage und Fähigkeit hat ihre Eigenart, ebenso jedes Lebensgebiet. Allein
als solche find fie eingeordnet in das Ganze des Lebens, und zu ihrer
wahren Güte und Wirklichkeit gehört, daß fie bestimmt und beherrscht

find von den obersten Gesetzen des Gesamtlebens und deshalb auch

von der obersten Kraft, durch welche diese Einheit deS Ganzen herge-

stellt wird, vom vernünftigen Willen. Auch die intellektuelle Betätigung,
ja sie vorzüglich, gehört in den Bereich des Sittlichen. Daß diese Fä-
higkeiten gut betätigt werden auf ihrem eigenen Gebiete, in ihrer eige»

nen Art, aber auch, daß sie im richtigen Zusammenhang mit den an»

dern Anlagen und Lebensgebieten betätigt werden, ist sittliche Forder»

ung. DaS Wissen muß sittliches Wissen sein, sonst schlägt eS zum Ver»
derben aus. Das will nicht sagen, das Wissen habe sich nur mit dem

Sittlichen zu besassen, wohl aber, die Gewinnung, Pflege und Ver-

Wendung des Wissens müßen sittliche Lebensbetätigungen sein und wie-
der den Menschen zu solchen verhelfen.

Die Pflege der Wissenschaft ist eine der ernstesten und wertvollsten

Aufgaben des sittlichen Lebens der Menschheit. Nur wo sie, in welcher

Art sie sonst immer gepflegt wird, als Forschung, als Lehre oder sonst,

vom Sinn und von der Kraft des Sittlichen beseelt und geleitet ist,

findet sie eigene gesunde Güte und gereicht fie den Menschen zum Se-

gen. Jeder solide Forscher, die besten Männer der Wissenschaft stunden

völlig im Dienste sittlicher Auffassung. Und ein wahrer Lehrer, welcher

seine ganze Wirksamkeit, die kleinste Vermittlung von Wissen und Kön-

nen an ein Kind, nicht auf ernsten sittlichen Boden stellt, ist gar kein

Lehrer. Bleibt eS für den Schuldienst — in oft harten Stunden doch

der weihevollste stärkende Trost, daS Bewußtsein zu besitzen, man tue

seine heilige Pflicht und erfülle ein hehres Lebenswerk!

Dieses besteht gerade darin, daß mit dem Unterricht Menschen
erzogen und tüchtig gemacht werden, menschenwürdig, gut zu leben

und zu wirken. Sie werden es, wenn fie die für solides Leben und

Wirken geeigneten, allgemeinen und fachlichen Fähigkeiten und Kenntnisse

besitzen, aber besitzen als Mittel und Bestandteile des sittlichen Lebens-

finnes, um als gute Menschen zu leben.

Was die bloße Vernunft auf solche Weise dartut» findet Bestäti-

gung und übernatürliche Erhöhung durch die christliche Religion. Wie
ihr die Lehrtätigkeit Gottesdienst wird, um daS Geschöpf Gottes tüchtig

zu machen zu jeglichem guten Wirken, so soll dieses Geschöpf, das Kind,



-»—z 6 s»-»-

Fähigkeiten und Kenntnisse derart bekommen, daß es, vom christlichen

Sinne beseelt, das christlich-sittliche Leben voller guter Werke betätige
und durch dieses ausreife für die noch höhere Bestimmung nach dem

Tode.

Wo diese Auffassung nicht maßgebend ist, wo diese sittlichen Ziele

nicht mit allem und jedem Unterricht verfolgt werden, da ist freilich die

wahre Einheit in der Schule dahin, aber auch die Charakterbildung und

der Lebenssegen. Die Leute lernen wohl vieles, aber mit welchem Sinne?

— und darum auch: wie? sie können manches, aber zum Schlimmen
wie zum Guten, sind geschult, aber nicht gebildet als Menschen, nicht

unterrichtet, weil die Richtung des Lebens fehlt.
Unter den Ethikern gibt es manche, welche meinen, ein eigener

ethischer Unterricht in der Schule sei nicht recht. Warum? Nicht,
weil der Unterricht überhaupt als höchstes Ziel nicht das Sittliche habe,

sondern weil jeder Unterricht als wesentlichen Bestandteil sittlichen Sinn
besitzen müsse und den Menschen zum sittlich-tüchtigen Leben zu besä-

higen habe. Ob man sage, die Schule habe gute, für ihre Zeit tüch-

tige Menschen zu bilden oder gute Bürger oder gute Christen usw. —
immer wird damit ausgesprochen, einheitliches Endziel alles Unterrich«

tes sei das Sittliche, jenes Leben, welches man als das sittliche und

gute ansteht.

ES ist durchaus kein „logischer Fehler, das Sittliche als Gipfel-
Punkt alles Wissens darzustellen," auch nicht, es „als Zweck aller Er-

ziehung" zu erklären. Im Gegenteil, die bloße Wahrheit, daß das Wis-

sen menschliche Lebensbetätigung, und zwar der vornehmsten eine ist,

zwingt logisch zum Schluß?: Also muß es dem Sittlichen, dem einen

ganzen Menschenleben und seiner Ordnung eingeordnet werden, und es

ist nur gut. soweit es zu diesem Leben beiträgt. --Ebenso liegt im Be-

griff .Erziehung' einheitliche Heranbildung des ganzen Menschen zu

einheitlichem tüchtigem Dasein und Leben. Wer ober so ist, ist sittlich.

Zu diesem Schlüsse zwingt die Logik.

Wir haben heutzutage, angesichts der Erfahrungen, die man genug-

sam macht, weil man diese Grundwahrheit nicht folgerichtig zum Fun-
dament der ganzen Schule und deS Unterrichtes genommen hat, Ursache

genug, mit größter Entschiedenheit für sie einzutreten. Freilich um das

recht zu können, um das Sittliche als höchsten Zweck anzustreben, muß

man über dieses Sittliche selbst im Klaren sein — und daS nicht bloß

nach einigen allgemeinsten Grundforderungen, wie: sei wahrhaft, gerecht,

wohlwollend usw., sondern nach der wahren Natur und Bestimmung
des Menschen und seiner Stellung in Welt und Wirklichkeit. DaS ist



—»s 7

nur im Christentum der Kirche zu finden. Auch diese Ueberlegungen

zeigen wieder den unvergleichlichen Wert der einheitlich christlichen und

konfessionellen Schule.
Wie steht es aber mit der andern Behauptung: „Die Selbstän-

digkeit ist der einheitliche Erziehungszweck, der für alle Gebiete in gleicher

Weise gilt"?
Vorerst gehört Selbständigkeit zur sittlichen Bildung. Bildung

besagt Herausgestaltung und Verwirklichung des menschlichen WesenS mit
seinen Anlagen zu einem einheitlich ganzen Menschen und Leben. Je
mehr aber der Mensch ist, desto selbständiger ist er. Selständigkeit be»

fitzen heißt: selber stehen, selber sein, selber tun. und das setzt eigenen innern
Gehalt, soliden Gehalt mit eigener, von innen kommender Triebkraft
und Tätigkeit voraus. Nur soweit kann von Sittlichkeit die Rede sein,

als der Mensch zum guten Leben und Benehmen diese Selbständigkeit er»

reicht hat. Sittliche Selbständigkeit gehört zum Stadium wahrer Tu»

gend und ausgewachsener Sittlichkeit. Und wie die echte Sittlichkeit vom

vernünftigen Willensleben aus den ganzen Menschen in seinen leiblichen
und geistigen Anlagen, sowie auf den verschiedenen Gebieten des LebenS

und Wirkens, wie es deren eigenartigen Güte entspricht, harmonisch auS»

bildet — die Seele ist, welche den Menschen auswachsen macht und ge»

staltet, um als Mensch, d. h. sittlich und gut zu leben, ebenso macht die

sittliche Selbständigkeit, daß der Mensch überhaupt auf den Einzelgebieten
des Lebens und mit den eigenen verschiedenen Kräften von sich auS, nach

seiner Fähigkeit und so gut als möglich in eigener Genügsamkeit tätig ist. Der

wahrhaft Sittliche ist selbständig, ja der Selbständigste und
allein richtig Selbständige. Gewissenhaftigkeit allein gibt wahre

Selbständigkeit, sie aber bleibt erste Forderung des Sittlichen. Die Schule

erziehe so viel als möglich die Jugend, daß sie gewissenhaft ihre Fähig»
keiten an Leib und Seele gebraucht und gewissenhaft in Urteilen, Reden

und Handeln mit allem umgeht, und st« bildet sicher selbständig tüchtige

Menschen.

Selbständigkeit! für alle Gebiete in gleicher Weisel — Aber der

Begriff „Selbständigkeit" bezeichnet doch nur einen Zustand, der bei allen

möglichen Arten vorkommen kann. So gut man von einem vollkommenen,

ausgemachten, vollendeten Dieb, Betrüger, Tyrannen u. a. reden kann,

wie von vollendeten Ehrenmännern, Kaufleuten, Beamten, Lehrern, Künst-
lern u. a.. gerade so gut gibt es selbständige Aburteiler und selbständige

Denker, selbständige Verbrecher und selbständige Biedermänner, gar nicht

wenige selbständige Frechlinge. Ja, echte Selbständigkeit hat nur der

sittlich Gute, bei den andern steckt immer ein großes Maß Unselbständigkeit.



8

Allein das Verhältnis ist das: sittliche, wahre Güte wo immer

schließt Selbständigkeit ein, wo dagegen die Selbständigkeit so für sich

in den Vordergrund gerückt wird, da treffen wir meist Abfall von der

soliden Güte, weil nicht zunächst und an sich diese, sondern nur Selb»

ständigkeit gesucht wird.
Nochmals: Erziehung und Schule sind nur richtig, wenn sie den

heranwachsenden Menschen so bilden und ziehen, daß er von sich aus,

mit eigenem Trieb und Willen, selbständig seine Kräfte und Fähigkeiten

betätigt und bildet, daß er selber geht und handelt, selber mit eigenen

Augen sieht, selber hört, denkt, urteilt u. s. w., nicht nach Drill und

wie eine abgerichtete Maschine. Doch soll er selber gut und richtig
und gewissenhaft sehen, denken, urteilen, schreiben, handeln, selb«

ständig tüchtig sein im Dienst deS Guten — als guter Mensch und

Christ.
Wer irgendwie die Neigungen des Menschenherzens überhaupt,

wer die Schwäche der Jugend insbesonders kennt, der weiß, wie heikel

und verfehlt es ist, die Selbständigkeit als Schulziel der verschiedenen

Gebiete hervorzukehren so für sich allein. Wer echte Güte und Tüchtig-
keit in Vordergrund stellt, wie es allein berechtigt ist, der erzieht Leute,

die tüchtig, reell und bescheiden sind — was noch alle wahrhaft großen

und alle soliden Volksaiten charakterisiert hat.
Wer gut und tüchtig sein will, der wächst solid heran, will nicht

früher und weiter selbständig sein als er durch eigenen Gehalt dazu

befähigt ist — der wird allmählich ein ganzer Mann, aber kein frecher,

unbescheidener Junge und kein Selbstgenügender und Alleiniger, der

Selbständigkeit mit Rücksichtslosigkeit. Rechthaberei und .Jcherei" ver»

mengt. Die Schule tut wahrhast bester, der Jugend auf allen Gebieten

Bescheidenheit mit Selbständigkeit vereint beizubringen, und

das ohne langweilige Moralpredigt, auf dem kürzesten Wege, indem sie

tüchtige Betätigung der Menschennatur und ihrer Anlagen, tüchtige

Kenntnisse und Wirksamkeit als.Vollziel im Auge hat. Liebe für fie in
die Herzen senkt und Wertung des eigenen Lebens und Tuns nach ihr.

Das, von der bloßen Vernunft und der täglichen Erfahrung laut

gefordert, ist Grundcharakter der christlichen Schule, die wahrhast tüchtige,

ganze Menschen will und darum mit dieser Tüchtigkeit und erreichbaren

Vollmenschlichkeit als Begleiterinnen und Scgensengel für das Leben,

und zumal in der Jugend mitgibt: Selbständigkeit und Bescheidenheit

in einem.

Nun wieder zur ersten Hauptfrage. Menschenbildung zu sittlich

geordnetem, tüchtigem und darum gesegnetem und glücklichem Christen»



—»-< A H >»

leben ist Aufgabe und Ziel der christlichen Schule. Wer aber solche

Menschenbildung anstrebt, der muß den Menschen nach seiner besten Art
kennen und dieses Beste zu entwickeln suchen. DaS machen schon die

Züchter bei den Tieren. Beim Menschen gibt's aber waS unendlich

Besseres als leibliche Rassenzucht, wie manche Zoologen die Bildung und

Erziehung hauptsächlich verstehen. Ja, ohne jedes Bedenken ist zu sagen:

Eine Menschheit ohne Seelen bild un g ist auch eine leiblich verkommene

Menschheit. WaS den Menschen zum Menschen macht, ist seine Seele,

und zwar die intelligente, vernünftig wollende Seele, lebend in und mit
dem Leibe und feinen Organen.

Es gibt eine Bildung von unten und eine Bildung von oben.

Jene studiert den Leib, seine Organe, deren Entwicklung und Tätigkeit.
Sie leugnet die hbhern Tätigkeiten vielfach nicht, aber sie deutet und

behandelt sie einseitig nach der AuffasfungSweise, welche sie sich vom Leib-

lichen gebildet hat. DaS Leiblich-Organische als Grundlage und Voraus-
fetzung drS Seelisch-Geistigen und mit diesem zur natürlichen Einheit
innigst verbunden, wird beinahe als das Ganze behandelt, wenigstens
als daS Entscheidende und Maßgebende. Es gibt eine leiblich-geistige

Schulung und Bildung.
Die andere Art faßt unmittelbar daS höhere Menschliche, daS See-

lische und Geistige ins Auge. Das ist ihr-das entscheidend Wertvolle,
daS kultiviert sie als solches. Auch da kommen verkehrte Einseitig-
keiten und Mißdeutungen vor. Man verkennt die leiblich-geistige Einheit,
studiert das Organische und dessen Bedeutung zu wenig, begeht arge

Fehlgriffe und verbildet und kommt so auch zu keiner tüchtigen Seelen-

und Geistesbildung. Dem gegenüber find dann gegenteilige Reaktionen

mit begeistertem Anhang von ihrem ersten Auftreten an sehr erklärlich.
Doch wird niemand bestreiten, daß wahre Bildung und Schulung das

Ganze des Menschen und des LebenS unmittelbar zu ersoffen haben und
in diesem Ganzen wieder dessen wichtigsten Bestandteil, daS Seelisch-

Geistige, und daß dieses in der Erziehung und Schulung deS Kindes
als herrschend und maßgebend genommen und alles auf eS hin beurteilt,
entwickelt und gebildet werden muß. Auf solche richtige Weise wird
jeder Teil an unserem Wesen, jedes Organ und jede Fähigkeit in ihrer
eigenen Natur und Bedeutung sorgsam gewürdigt und gepflegt, aber

stets im naturgemäßen Zusammenhang, wirklich als Teil und so als
beseelt und bestimmt für das vernünftigwollende Geistesleben und erst

in geordneter Vereinigung mit diesem als wahrhaft menschlicher Teil.
Das gilt von der Hand, ihrer Bildung und ihrem Gebrauch, vom
Auge, vom Ohr, von der Zunge, vom Gedächtnis, von der Phantasie,



10

kurz von allen Teilen, je nach ihrer Art und Stellung im einheitlich

ganzen Leben. Der Mensch, der so erzogen und geschult ist und derart
lebt, der ist vernünftiges Wesen, und alles an ihm hat die Natur,
Würde und Bildung der Vernünstigkeit und echten Menschenart.

Vielleicht hält man dem entgegen: Dem Werden und darum der

Erziehung und Schulung nach und der Grundlage nach geht das Leib»

liche und Organische voraus. Dem Ersten gehöre die erste Pflege. —
Wir stoßen hiemit auf ein Prinzip, das auf andern Gebieten auch schon

geltend gemacht wurde, aber immer wieder aus der Natur der Sache

und aus den Folgen als unhaltbar sich erwies. Auf ökonomischem Ge»

biete lehrten manche: Das Materielle ist Boden, Grundlage und Erstes

im Leben, sogar nach seiner Gestaltung erwachsen die verschiedenen Ar-
ten von Sittlichkeit; darum kommt ihm die erste Bedeutung zu, es

herrscht und wird nicht beherrscht. Wir haben die Frage nach dem

Verhältnis zwischen Materiellem, Natur und Geist.
Das Erste der Entwicklung und dem Dasein nach ist nicht immer

daS Beste. Die Grundlage richtet sich, wo Zweckmäßigkeit herrscht, nach

dem Bau, auch wenn man sie zuerst herstellt. Zuerst gedacht wird an
den ganzen Bau, und nach ihm und dessen besten Teilen wird auch das

Fundament gestaltet, selbst wenn man zugleich mit der Eigenart dieses

Fundamentes selbst und dessen Material rechnen muß. — Der Mensch

ist wunderbarst einheitliches Wesen. Von Natur ist da alles und jedes auf

vernünftig-wollendes Leben hin veranlagt. Die vernünstig-wollende
Seele durchdringt, belebt und beherrscht den Leib. Sie soll ihn sich

bilden. Das geschieht nur, sofern sie als solche richtig sich betätigt in
ihm und mit ihm. Und das wieder kann nur geschehen von erster

Jugend an, wenn die Erziehung von intelligentem Wollen geleitete und

geübte ist, mit Hinblick auf das echte höhere Seelenleben des gut er»

wachsenen Menschen gehandhabt, und wenn, soweit Alter es gestattet,

dieses Seelenleben geweckt und zur Betätigung gebracht wird.
Man beachte wohl, die in Leib und Seele liegenden Lebensfähig»

leiten können nicht wie Blätter einer Blume genommen und von ein»

ander im wirklichen Leben, vorab im Kindesleben, getrennt werden. In
den LebenStätigkeiten ist der ganze Mensch tätig, und was wir theoretisch

ausscheiden, ist in Wirklichkeit konkret, d. h. verwachsen, ein Ganzes.

Nur kommt drauf an, welches Leben im lebenweckenden Erzieher walte.

Wie man ist, so wirkt und weckt man im andern, an den man sich

wendet. Wie oft staunen wir, daß dieser oder jener Lehrer, sogar Mut-
ter, wie man sagt, die rechten Saiten treffen, die wunderbarsten Seelen»

und Lebensleistungen auslösen, während andere laut deklaniieren: Ja,



» < 11 o-»—

daS ist nicht für Kinder! Kindisch und kindlich sind doch verschiedene

Arten. Kindisch hat Unvernünftiges, Willenselendes an sich, kindlich

zeigt den ganzen edlen Menschen, nur in seinen Anfängen.
Aus alledem müssen wir folgern: Die Schule und auch jeder Un»

terricht haben als maßgebend entscheidendes Ziel die Heranbildung des

ganzen Menschen zu einem Bollmenschen mit tüchtigem Leben. Was
nicht nach dem bemessen ist und dem nicht dient, ist verfehlt. Der Un»

terricht muß durchaus so gehalten werden, daß er dem Grundsatze folgt:
Der Unterricht, jedes Fach für die Kinder zu Menschen,
nie die Kinder für den Unterricht oder das Fach — zu Verbildeten.
Wenn aber das. kann soll man auch den ganzen Menschen, dessen kon-

kretes Wesen, Anlagen, Fähigkeiten kennen und vorher noch wissen, wie
der gut entwickelte Mensch sein soll. Wissenschaftliche Kenntnis des

Menschen, seiner Organe, Kräfte, Fähigkeiten, ihrer Entwicklung, ihrer
Betätigung, ihres gegenseitigen Verhältnisses und ihres Zusammenwir-
kens. Das wäre Anthropologie im weitern Sinne. Menschen»

kenntnis braucht jeder Erzieher und Schulmann — das weiß jeder;
allein die bloß alltägliche aus der praktischen Erfahrung mit findigem,
eigens veranlagtem Auge, die auch sehr wertvoll ist, wertvoller als
manche gelehrte Theorie im Kopfe, reicht nicht aus. Wie überall, so

vorzüglich hier heischen wir eine Kenntnis, welche der sicher gewonnenen

Wissenschaft folgt. Somatologie, Psychologie u. s. w. haben An»

spruch, gehört zu werden. Mit vollem Recht verlangt die Medizin in
ihren verschiedenen Zweigen, ein Wort mitzusprechen.

Der beste und reichste Teil dieser Anthropologie im vollen Sinne
deS Wortes fällt der Psychologie zu, so gut wie das Psychische der

weitaus reichste und bedeutungsvollste Faktor des Lebens ist. Ohne
sichere und eingehende psychologische Kenntnisse ist eine gute Schulung,
wie fie dem Menschenwesen entspricht, richtig erfolgreich wirkt und wahr-
haft menschliches Leben zieht und bildet, unmöglich. Anthropologie
und Psychologie bilden die Grundlagen der Erziehung
und auch jeglichen Unterrichtes, der ganzen Schule.

Anderer Meinung ist Dr. Meßmer. Er schreibt in der Didaktik:
„Die Didaktik empfängt nicht von der Psychologie ihre Gesetze, sondern

sie bearbeitet das Psychische gemäß ihren eigenen Prinzipien."
Um jedes Mißverständnis zu verhüten, sei hervorgehoben: Von

der Didaktik, nicht etwa allgemein von der Pädagogik oder von der

Schule wird gesprochen. — Der Unterricht im engern Sinne ist Gegen-
stand der Didaktik. Niemand bestreitet, daß die Forschung sich eigenS

mit ihm befassen kann und soll. Nur dann, wenn er als solcher, an



- ch 12 s-»»-

und für sich Objekt der Untersuchung wird, kann ein richtiges, allseitiges
und eingehendes Verständnis von ihm gewonnen werden. In diesem

Sinne muß die Didaktik auch eine eigene, selbständige Wissenschaft sein.

— Weil fie wesentlich praktischer Art ist, hat fie Aufgabe und Ziel des

Unterrichtes ins Auge zu fassen und hauptsächlich von da die Prinzipien
zu gewinnen, aus der Natur und dem Zwecke des Unterrichtes selbst.

So ist fie selbständig und hat fie ihre eigenen Prinzipien.
Weil die Didaktik als eigene, selbständige Wissenschaft den Unter-

richt als solchen, und nur diesen zum Gegenstande hat, so erforscht und

bespricht fie nur, was in den Bereich des Unterrichtes fällt und nur
so weit, als dabei der Unterricht in Frage kommt. Genau und richtig
hat vr. Meßmer dies dargelegt. Daraus folgt, daß die Didaktik kein

bloßer Teil der Psychologie ist, daß die Forschungsprinzipien und die

Forschungsmethode, welche der Natur des jeweiligen, besonders eigenen

Gegenstandes der betreffenden Wissenschaft entsprechen, in der Psychologie

und der Didaktik verschieden find, daß die Psychologie sehr viel bespricht,

was nicht in die Didaktik gehört, und umgekehrt, daß die Didaktik recht

manches eingehend erörtert, was die Psychologie läßt. Man kann sagen:

was vom Psychischen in die Didaktik gehört, das hat die Didaktik zu

entscheiden, obwohl die Didaktik, um ganz richtig zu sprechen, so völlig
selbständig ebenso wenig ist als andere Wissenschaften. Es ist gar nicht

selten geschehen, und die neueste Zeit gibt Beispiele genug, daß andere

Forscher, eben weil in der Wirklichkeit beisammen, konkret ist, was die

Spezialwissenschasten abstrakt trennen, in die Realität und den Zusam-

menhang der Dinge, deS Lebens und des SchulbetriebeS Blicke taten,
die man bei Didaktikern umsonst suchte, und daß sie erklärten: DaS ge»

hört auch zum richtigen Unterricht, und daß so die Didaktik sich nicht

versteifen konnte: Ich bin selbständige Wissenschaft und bestimme, waS

in meinen Bereich gehört. Man denke an die Forderungen der Medizin,
der Physiologie, der Sozialwiffenschaften. Darum heißt eS auch für die

Didaktik: fie bestimme, aber lasse sich auch bestimmen. SS gibt da

keine absolute Selbständigkeit der Wissenschaft, so wenig als der geschöpf-

lichen Wirklichkeit in irgend einem Teile. Das find übertriebene Sin-

seitigkeiten. die vor allem in den praktischen Wissenschaften unzulässig

sind.

Und wenn die Didaktik „das Psychische nach ihren eigenen Prin-
zipien bearbeitet', was soll daS heißen? Etwa: Sie habe die Erkennt-

nisse der Psychologie nicht aufzunehmen und zu verwenden, sogar als

grundlegend und maßgebend zu verwenden? Wer wird behaupten, die

Medizin müsse nicht die Kenntnisse und Gesetze der Physik und Chemie



1â

anerkennen und verwenden, als grundlegend verwenden? Sie müsse daS

Physische und Chemische selber betreiben und bearbeiten und nicht von

Physik und Chemie sich vorbilden und belehren lassen, um dann das

Medizinische richtig zu verstehen und festzustellen?

Die Wissenschaft sei ein zutreffendes Abbild der Wirklichkeit. Diese

ist zu groß und reich für den forschenden Menschengcist und kann von

verschiedenen Seiten, Realitäten und Teilen ersaßt und betrachtet wer»
den. Geordnete Arbeitsteilung tut not. Wo aber geordnete Arbeits-

teilung, da ist Bescheidung und Anerkennung der andern, Selbständigkeit
mit Abhängigkeit und Einfügung in das Ganze. Das sind Grundge-
setze der Wirklichkeit, sie sind es auch für alle Wissenschaft. Sie bilde

mit allen Spezialwiffenschasten auch ein organisches Ganzes.

Angewendet auf die Didaktik heißt das: Die Didaktik will wissen»

schaftlichen Einblick und Anleitung für den richtigen Unterricht geben.

Beim Unterricht ist die Hauptsache das Kind und nicht der
Stoff. Aller und jeder Unterricht und Stoff, so weit er überhaupt

berechtigt ist, ist für die gute Ausbildung des jungen Menschen da.

Nach dieser ist er zu beurteilen und zu bemessen und zwar so viel als

möglich nach dem einzelnen Individuum. — Versteht man unter dem

Logischen den rein sachlich geordneten Zusammenhang deS Stoffes, wie

er dem vernunftgemäßen Denken und Ersoffen entspricht, so ist die lo-
gische Darbietung des Stoffes, das logische Vorgehen im Unterrichten
eine Hauptforderung. Der vernünftige Mensch wird nur so zum ver»

nünftigen Leben herangebildet. Allein die Vernunft ist nicht der ganz«

Mensch; sie muß im naturgemäßen Zusammenhang mit dem ganzen
Wesen geweckt, geübt, mit Kenntnissen ausgerüstet und gebildet werden.

Der ganze eine Mensch ist für den Unterricht maßgebend; darum sind

für diesen grundlegend und bestimmend die Kenntnisse und Gesetze des

einheitlichen Menschenwesens gemäß dessen Wachstum und Entwicklung.
Das Verständnis hitfür nun bietet die Anthropologie im oben gezeich-

neten Sinne und in entscheidender Weise vorab die Psychologie. Weit
mehr als den Stoff der Fächer hat der Lehrer die Kinder d«S Unter-
nchteS, deren Fähigkeiten, Anlagen, Betätigungen zu kennen und zu
beachten und nach diesen den Stoff zu bieten und beizubringen.

WaS ist das? Lehren und unterrichten hat zwei Seiten. Der
Mensch wird erzogen und gebildet, einmal indem sein Leib mit dessen

Organen und seine Seele mit ihren Fähigkeiten allmählich zur vollen

Entwicklung und Wirklichkeit gebracht werden. DaS geschieht durch

Förderung und Hilfe deS Wachtums und durch richtige Weckung, Be-

tätigung. Uebung. DaS ist daS Allerwichtigste: Gut gewachsener, ganz



—« 14

gewordener Mensch mit tüchtigen Organen und Kräften, die er selber,

selbständig betätigt und in allen Lagen zu betätigen weiß und betätigen

will. Was nützt ein riefiges Wissen beizubringen, logisch — aber nicht

darauf zu allererst zu achten, daß die Leute Augen. Ohren, Hände,

Willen, kurz ihre Fähigkeiten tüchtig, gesund und geübt haben und zu

brauchen wissen. Nicht die Wisser find die Selbständigen und Tüchtigen,
sondern die ganz Gebildeten.

Dann braucht der Mensch ein Maß von Kenntnissen. Auch fie

hat die Schule zu vermitteln. Erst mit ihnen ist der Mensch mit seinen

Fähigkeiten ausgebildet. Aber fie find nur Inhalt und Werkzeuge, die

Fähigkeiten find die Gefäße oder besser — die lebenden Kräfte, also das

weit Wichtigere.
Beide Bestandteile der Bildung gehen im Unterricht Hand in

Hand. Das eine ohne daS ander« ist nicht möglich. Möglich aber ist

ein Unterricht, der den Stoff, das Wissen vermittelt, logisch vermittelt,
in sehr reichem Maße vermittelt, aus dem aber Leute mit verbildeten

und unentwickelten, verkümmerten Organen und Fähigkeiten hervorgehen,

Wisser, aber keine vernünftige und gute Menschen. Der Unterricht war

logisch, aber nicht anthropologisch, noch psychologisch. Doch nein, weil

dieses nicht, auch nicht logisch im wahren Sinn, sondern bloß logistisch.

Da wir aber einmal eine Psychologie als eigene Wissenschaft be-

fitzen, da diese wirklich die Erkenntnis des Menschenwesens, der Betä-

tigung des Seelenlebens und seiner Anlagen und Kräfte unmittelbar
als solche zum Ziele hat, so folgt, daß die Didaktik diese Kenntnisse

aufzunehmen und als grundlegend und maßgebend anzuerkennen und zu

verwenden hat. .Das Psychische nach eigenen Prinzipien bearbeiten"

kann und soll die Didaktik nur in dem Sinn, daß sie so viel vom psy-

chologischen Wissen aufnimmt, als in ihren Bereich fällt und fie zu

ihren Aufgaben braucht, und daß fie auf Grund desselben dartut, wie

Unterricht, Stoffwahl und Darbietung und volle Beibringung deS Stoffes

gemäß dem psychologischen Wissen und dem richtigen Menschen» und

Seelenleben zu geschehen haben.

II.
Die Art der Psychologie für die Schule.

Mit „Psychologie" wird gar manches benannt und geltend gemacht.

Man hat sogar angefangen, nur mehr von .Psychischem" zu spre-

chen, das Wort .Psychologie" so viel als möglich aber zu vermeiden.

Das Psychische im Leben anerkennt man, seine eigene Seele dagegen



—« 15 —-
leugnet man. Dem Vorwurf: Ihr treibt Psychologie ohne Seele, wollte
man entgehen. Daß man da Halbheit hat, ist klar. Für diese Leute

ist dies ein DurchgangSstadium der Wissenschaft, daS Ende müßte sein,

Beseitigung auch des Psychischen und Ersetzung des Ausdruckes durch
einen die Sache, wie man fie meint, klarer bezeichnenden. — Solche

Ansichten schwinden indes früher dahin als die Psychologie, sie dürften
an der UnVerdaulichkeit des Psychischen mit einer eigenen Seelensubstanz

zu Grunde gehen.

Unter Psychologie im weitesten Sinne versteht man die Kenntnis
des seelischen Lebens, der Seelenkräfte und deS Seelenwesens. Wer hierin
über ein besseres Maß verfügt, wird manchmal Psychologe geheißen. —
Leib und Seele bilden eine natürliche Einheit. Alle LebenSvorgänge
und Tätigkeiten sind Sache des einen Menschen, Leib und Seele sind

dabei beteiligt. Scheidet man das Seelische auS, weist man bestimmte

Gruppen von Tätigkeiten der Psychologie zu, so geschieht daS nicht, als
ob sie nur Sache der Seele wären, sondern weil bei ihnen die Seele

deutlicher hervortritt, ihr Hauptanteil am LebenSvorgänge sich aufdrängt,
darum auch an ihnen und auS ihnen die Seele selbst mit ihren Kräften
und ihrer Natur erkennbar ist. Das Hauptgebiet der Psychologie, man
kann sagen, die Psychologie erstreckt sich auf die Lebensvorgänge
beim Menschen, welche mit Bewußtsein begleitet sind, von
denen wir durch daS Bewußtsein unmittelbare Kunde haben.

Wie auf andern Gebieten auch, unterscheiden wir eine Psychologie
deS bloß natürlichen, mehr oder weniger allgemein menschlichen

Erfahrens und Beobachten?. So hat jeder Mensch mehr oder weniger

Psychologie. Wer über viele und solide, genaue derartige Kenntnisse

verfügt, wird oft Psychologe genannt. Der gut Veranlagte und Ge»

weckte kann zu einem sehr reichen und wertvollen Schatz von Einsichten

gelangen und kann sie zu einem einheitlich geordneten Besitztum, Psy-

chologie verarbeiten.

Nicht im Gegensatz zu dieser, aber als höhere Art, die Kulturart
steht die wissenschaftliche Psychologie da. Sie ist gewonnen durch

berufsmäßiges Beobachten und Forschen nach bestimmter, für die Er-
reichung des Wissens geeigneter Methode, und durch systematisches Ver»

arbeiten der Forschungsergebnisse. DaS ganze, einheitlich geordnete, bis

dahin erreichte Wissen von den Seelentätigkeiten und dem Seelenwesen.

Schon da muß mit Rücksicht auf neueste Behauptungen hervorge-
hoben werden: Nicht die Wissenschaft allein, welche aus dem eigenS be-

triebenen Forschen hervorgeht, gibt wertvolle Kenntnis oder gar allein

der Beachtung und Befolgung würdige Einsichten. Der Fachmann leistet



» 0 16 »

wohl daS Meiste und in der Regel auch dos Beste. Doch wäre die

Menschheit sehr übel daran, gerade auf dem Gebiete des Wissens, wenn
es keine wertvollen Kenntnisse gäbe als von der berufsmäßigen Wissen-

schaft. Nicht selten wird diese kleinlich und vernachlässigt Wichtiges, —

praktische Köpfe mit ernstem Sinne gehen dem Wichtigen nach. Ihre
ganze Denkungsart gibt ihnen weit wertvollere Einsichten als die Herr-

schende Wissenschaft. — Die Wissenschaft mit ihrer ost recht einseitigen

und ungesunden Art der Methode verbildet bisweilen, daß die Leute

einer unbefangenen Beobachtung und Ueberlegung kaum mehr fähig find.

„Je gelehrter, desto verkehrter' ist nicht völlig aus der Luft geholt. Da
bildet die natürlich schlichte Denkungsart, der gesunde Sinn mit seiner

Erkenntnis ein notwendiges Korrektiv. — Weiterhin gibt es geniale

Veranlagung, die befähigt, intuitiv, durch einsichtsvollen Blick die Wirk-

lichkeit gerade in ihrem tiefsten Bestand und in den wichtigsten Zusam-

menhängen bester zu erkennen und kenntlich zu machen als die grübelnde,
mit allem Apparat arbeitende Wissenschaft. — Vorzüglich gilt das

immer für die Gebiete, auf denen solche Menschen praktisch tätig find

mit wahrem sittlichem Ernste. Die tiefsten und reichsten Einsichten in
das Menschenleben gewinnt und hat gewöhnlich der, welchem das Leben

die ernsteste Aufgabe ist, deren Lösung er sich praktisch widmet. Und Ein-
blick und Verständnis des Seelenlebens und des Seelenwesens zeigen nur
die recht, welchen eigenes, höheres und besseres Seelenleben heilige Sache

ist, an der fie unablässig arbeiten, über die sie deshalb bester nachdenken

und die sie erleben.

Daher ist für die Kenntnis des Seelischen und der Seele sehr

Wertvolles und praktisch einzig Wirksames in Schriften. Biographien,
Aeußerungen solcher Menschen, eine Art Propheten. Genies dürfen sie

heißen, enthalten, mit dem verglichen eine Masse „Wissenschaftliches'
daS reinste Wucherwerk bildet. Diese Psychologie ist auch ein Schatz
der Menschheit, den vorzüglich auch die Sch ule benützen

soll.
Man meine also nicht, mit dem scheinbar vornehmen Bemerken:

„Das ist nicht wissenschaftlich", sei alles abgetan. Sehr oft will waS

„wissenschaftlich" sein und gehört zur Afterwissenschaft. — Alle Wissen-

schaft ist doch Stückwerk, es gibt also noch Platz für anderes Kennen;

und die. Wissenschaft ist nicht im Alleinbefitz der EinfichtSfähigkeit noch

weniger als solche schon im Besitz der besten Einsichtsfähigkeit. Damit

ist freilich gar nicht geleugnet, daß der Wissenschaft zum größten Teil

führende Bedeutung zukommt.
Nun kann das Verständnis des Seelenlebens, Psychologie wieder



"i 17

in verschiedener Abficht gesucht und gepflegt werden, und daraus erwächst

eine verschieden geartete Psychologie, — Je nachdem man praktische Ziele
verfolgt oder blosses Erkennen der seelischen Tätigkeiten. Vorgänge und

ihrer Ursachen, der Seelenkräfte und des Seelenwesens sucht, ergibt sich

praktische oder aber theoretische Psychologie. Beide können für
sich als Wissenschaften gepflegt werden, immerhin wird die praktische

in ihren letzten Erklärungen und Begründungen auf die theoretische ab-

stellen.

Zu den hauptsächlich praktischen Psychologien zählen die Spezial-
Psychologien verschiedener Gebiete. So gibt es Medizinalpsychologie,

Kriminalpsychologie, Verkehrspsychologie, die Schulpsychologie u. s. w.
Praktische Psychologie überhaupt als eigene Wissenschaft ist die Wissen-

schaft von der richtig guten Betätigung und Pflege des Seelenlebens und
der ihm dienenden Kräfte und Fähigkeiten.

Die christliche Religion, obwohl Sache des ganzen Menschen, ist

doch zunächst und hauptsächlich Betätigung des Seelenlebens und zwar
in seinen höchsten geistigen Tätigkeiten. Sie will Seelen» und Geistes»

leben für das Reich Gottes, wie Gott der erhabenste, unendliche
Geist ist. Daher kommt ihr wesentlich die Seelenpflege zu. Damit er-
wächst eine eigens geartete religiöse und christliche Psychologie.

Diese gründet in der Offenbarungslehre. Was hier über Seele und See-

lenleben ausgesprochen ist, sucht sie in seinem Sinne zu erkennen und

allseitig zu entwickeln, es auf das praktische Leben und die Wirklichkeit

anzuwenden. So haben wir die christliche und religiöse Psychologie, die

hauptsächlich Psychologie des praktischen religiösen Lebens und der

religiös-sittlichen Bildung und Erziehung ist.

Sie ist nicht die ganze Psychologie, nicht einmal völlig selbständige

Wissenschaft, denn in ihr kommt das Seelenleben nur zur Untersuchung
und Darstellung, wie es in der Offenbarungslehre konkret ausgesprochen

und betätigt wurde, nur in Abficht auf die richtige Ausübung der Re-

ligion. Selbstverständlich ist diese Psychologie zunächst Sache des

Glauben? und der Glaubenswiffenschaft, nicht des rein menschlichen

Wissens überhaupt. So wurde vom Christentum von Anfang an die

Psychologie vorzüglich als Kunde des Seelenlebens und der Seele ge<

Pflegt. Diese Psychologie darf der christlichen Schule nicht fehlen.

Sie schließt die rein wissenschaftliche, natürliche Psychologie

nicht aus. Diese als selbständige Wissenschaft bietet sehr viele Erkennt-

nifle mit einfichtvoller Begründung, wie sie in jener nicht enthalten sind.

Sie ist der weitestgehenden Entwicklung, Korrektur und Fortbildung
fähig, wie alle menschliche Wissenschaft. Sie soll die natürliche Unter-



» 4 18 ^ >

läge und Borbereitung, das kräftige Instrument sein für das Verständ-
nis, das wiffenschaftliche Erfaffen und die Pflege des übernatürlich See-

lischen, wie es von diesem die höhere Vollendung und Hilfe empfängt.
Beide vereint, natürlich wissenschaftliche und übernatürliche OffenbarungS-
und Religionspsychologie, sollen ein höheres Ganzes machen, wie daS

Seelenleben des christlichen Menschen ein einheitliches Ganzes sein soll.

Das ist die Psychologie der christlichen Schule und Erziehung.
Ferner unterschied man bis anhin empirische oder Erfahrungs-

Psychologie und rationale oder philosophische Psychologie. Gewöhnlich

trifft man in den Lehrbüchern der Psychologie der Schule nur diese

beiden Arten, obwohl die vorher angeführten auch ihre volle Berechtigung
haben.

Die empirische Psychologie befragt Bewußtsein und Erfahrung, um

auf Grund derselben die verschiedenen Arten der menschlichen Tätigkeiten
und Borgänge ihrer Beschaffenheit und Natur nach zu erkennen, ihr
gegenseitiges Verhältnis und ihre Ordnung, ihre Gesetze und ihre Ab-
normitäten zu verstehen. Damit kann sich aber unser Denken nicht zu-
frieden geben. Auf Grund allgemeinerer Vernunstprinzipicn wollen

wir wissen, was Ursache und Träger dieser eigenartigen Fähigkeiten und

Vorgänge ist, ob und welche Seelenvermögen es gibt, wie das Wesen

der Seele zu soffen, woher sie kommt, wie sie ausgebildet wird, ob sie

endet und welches ihre Zukunft ist, welches daS Verhältnis zwischen

Leib und Seele und welches die Stellung der Seele zu dieser Welt ist.

Das alles find Fragen von höchster Bedeutung, sie haben die Mensch-

heit, ihre besten Vertreter stets beschäftigt, von ihrer Beantwortung hat

das Leben, dessen Hoch- oder Tiefstand beim Einzelnen wie bei Völkern

abgehangen. Wer diese Dinge ins Reich der nutzlosen Spekulationen

weist, ist auf dem Weg zu jener chinesischen Vornehmheit, die da im

Schmutze auf höhere Kultur hinblickt mit dem Bemerken: Unsere Vor-
fahren haben sich abgemüht, aber was nützt's?

Ja, für die nächste Praxis brauchen wir Kenntnis und Verständ-

nis der seelischen Tätigkeiten und Vorgänge, deren Verlauf, Zusammen-

hang. Gesetze. Mit dem Vermögen und dem Sielenwesen können wir
nicht unmittelbar operieren. Insoweit liegt bei den Akten das frucht-

bare Forschen. Doch wer hiemit zufrieden ist, bleibt auf der breiten

Oberfläche und im bunten Gewirr des Kleinen. Unablässig hat es den

denkenden Geist gedrängt, weiter zu dringen, auf die großen Realitäten

der Seelenvermögen und die größte des Seelenwesens zu kommen, auch

die neuesten Psychologen, selbst die, welche negativ enden, diese Realitä-

ten leugnen und nur Reihen von Seelenvorgängen zu finden meinen.



Aber sie mögen das mit noch so vornehmer Sicherheit aussprechen, sie

sind weder einig unter sich in der nähern Darlegung, noch können sie

das stets erneute Auftreten anderer ernster Denker verschiedener Richt»

ung hindern, die zeigen, daß Ceclenvermögen und Seelensubstanz mit
Unsterblichkeit notwendige Folgerungen aus den Tatsachen sind.

Wer aber skeptisch erklärt: Das können wir nicht wissen! zählt
sich zu jenem Geschlechte, das als „verzichtendes" nie die Menschheit zu

hohem, großem Leben und Tun geführt hat, und vor dem Volk und

Schule bewahrt bleiben mögen.

Nutzlose Spekulation! — und doch wird das Forschen ohne zu
starken einheitlichen Realitäten zu gelangen, Mückensängerei und Zer-
setzungSarbeit. Drs hat auf Denkungsart, Wollen und Charakter, das

ganze Leben den allergrößten Einfluß. Wie ganz anders fasse, achte

und behandle ich den Menschen, wenn ich in seinem Leben nur ver-
schieden? Reihen komplizierter, und von den „Wissenden" kraus, unnatür-
lich und ganz verschieden gedeuteter Einzelakte erblicke, die ablaufen, bis
eS mit dem Komplex „Mensch" fertig ist, — oder wenn ich. durch folge»

richtiges Denken belehrt, weiß, daß ich es bei den Tätigkeiten mit ihnen

zu gründe liegenden realen Seelenvermögen und mit dem Realsten im

Menschen, der unsterblichen Seele, zu tun habe. Das ist praktisch und

sittlich von ungeheurer Tragweite, gibt der ganzen Behandlung des

Menschen und der Schule einen andern, tiefern und hehrern Charakter. —

Wer nun gar mit dieser natürlich vernünftigen Auffassung. Psychologie, die

es wahrhaft verdient höhere Psychologie zu heißen, die Aufklärungen, die

vom Glauben und vom Gekreuzigten ausgehen, vereint, der befitzt eine

psychologische Vorbildung, um welche die „Spekulationsverächter" ihn be-

neiden dürften.
Wenn der neuesten Schule so manche Vorwürfe wegen Menschen-

und Charakterbildung gemacht werden müssen, so ist ein Hauptgrund in
der vielfach sehr bedenklichen Psychologie, mit welcher sie wirkt und

welche sie pflegt.
Und die neueste Psychologie. Mehr und mehr hat bei den Phi-

losophen und Psychologen das allerärgste Kunterbunt überHand genom-
men. Soweit es sich um mehr als Physiologie handelt, um Seele und

Seelenleben und deren Deutung, sind die Theorien meist so verschieden,

rein subjektive Gebilde und dazu so gekünstelt, daß wir weniger wissen

als vorher, wenigstens erst recht den soliden Halt für seelenstarke Le-

bensführung eher einbüßen als gewinnen. Da begreift man die Not
der Seelenrettung durch das Christentum.

Eine andere Rettung der Psychologie wird indes gellend gemacht.



—24) «

Wir begrüßen fie, so weit fie wirklich rettend und hebend wirkt. Je
mehr wahre Retter, desto sicherer die Rettung. — Ich meine das psh-
chologische Experiment.

Bereits Herbart erklärt daS Seelenleben durch die Vorstellungen
und meint, die Jntensitätsverhältnisse der Vorstellungen lassen sich der

Rechnung unterwerfen. So können die Gesetze des Borstellungslauscs und

damit des Seelenlebens auf exakten, mathematischen Ausdruck gebracht

werden. Er, obwohl keineswegs Materialist, spricht doch da von Statik
und Mechanik und stellt solche mechanische Formeln auf. Von ihm
stammen die von der spätern Psychologie so gern gebrauchten Ausdrücke:

Schwelle des Bewußtseins. Schwellenwert u. a.

Also hier schon wird hervorgehoben, daß die Methode der Forschung,
welche durch exakte Beobachtung, Experiment und Rechnung auf dem

Gebiete der Natur so Gewaltiges geleistet, erst recht die verschiedenen

Naturwissenschaften zu Tage gefördert hat, auch auf das Seelische anzu-
wenden sei, um eine dem Stande fortgeschrittener Wissenschaft, die über-

Haupt nur mehr diesen Namen verdiene, entsprechende wissenschaftliche

Psychologie zu gewinnen.

.Gleichzeitig — mit der Anwendung der naturwissenschaftlichen

Methode, begibt sich etwas sehr Merkwürdiges, wozu uns in den an-
dern Wissenschaften jedes Analogon fehlt. Nichts finden wir selbstver-

ständlicher, als daß die Mathematik von Mathematikern, die Physik von

Physikern betrieben werde. — Als nun auf die Psychologie die Metho-
den der Naturwissenschaft Anwendung fanden, waren es nicht Psychologen,

welche sich diese Methoden zunutze machten, sondern die Vertreter der

Naturwissenschaft betrieben Psychologie, ein Umstand, der für die Ge-

staltung der Psychologie, wie wir sie heute vor Augen haben, von größter

Bedeutung wurde. Physiker, Physiologen, Gehirnanatomen. Neurologen
boten sich der Psychologie als Helfer an. — Natürlich betrieb jeder von

diesen Forschern die Psychologie in dem Genre seiner Fachwissenschaft."

So Swoboda in der „Philos. Wochenschrift". (Bd. 7, S. 178).

Der Begründer der experimentellen Psychologie war der Physiker
Fechner, welcher, durch Augenleiden gehindert an seinem Fache, physisch-

psychischen Untersuchungen sich zuwandte. — An der Ausbildung und

Verbreitung der neuen Richtung haben Wundt in Leipzig und Helm-
holtz in Berlin den Löwenanteil. Jener war Physiolog«, dieser Physiker

und Phyfiologe. — War das Forschungsgebiet einmal gekennzeichnet, die

Methode gebildet, die Grundsätze von der exakten Naturwissenschaft her

und ihre Auffassungsweise in Gang gebracht, Schule gemacht, so mußte

diese Art psychologischer Untersuchung zu einer besondern Disziplin aus-



—»-»H 21 s> »

wachsen. Mit gewaltigem Eifer und bewunderungswürdiger Ausdauer
wurde gearbeitet und ein unübersehbares Material aufgehäuft. DaS

Nähere hierüber ist in einer frühern Beilage (1907) der „Päd. Blätter"
dargelegt worden.

Können wir uns mit dieser experimentellen Psychologie begnügen?

Ist man berechtigt, zu sagen, wie Wundt: „Experimentelle Psychologie
und Völkerpsychologie find die beiden Hauptzweige der wissenschaftlichen

Psychologie. An sie schließen sich an als ergänzende Gebiete die Tier»

Psychologie und die Psychologie des Kindes. Die Psychologie der bloßen

Selbstbeobachtung ist ein Überlebnis vergangener Zeit." (Physiol. Psychvl.

Einleitung) oder wie vr.Meßmer: „Untersuchungen, die mehr als nutz»

lose Spekulationen bedeuten, besitzen wir noch kaum. Lediglich der psy-
chologische Versuch (v. h. das Experiment) kann die richtige Auskunft
geben." (Didaktik.)

Man beachte wohl: Die experimentelle Psychologie wird nicht ver-
worsen. Auch fie hat ihre Berechtigung, und was sie an wirklicher und
wertvoller Erkenntnis hervorbringt, sei freudig-dankbar anerkannt. Aber
kann man allem dem, was bis anhin, vor der experimentellen Psycho-

logie, geleistet wurde, so Bedeutung und Wert absprechen, wie es in
obigen Aussprllchen geschieht?

Die Frage richtig fassen, heißt die Ungeheuerlichkeit solcher AuS-

sagen mit Händen greifen. Ist denn alles, was von den ältesten Den-
kern an bis heute über Seele, Seelenleben, Seelentätigkeit usw. gedacht,

erforscht, erlebt wurde, wertlos? Können wir von Plato, Aristoteles,
Augustinus, Thomas, Leibniz, auch vonCyristuS wirklich nichts lernen?

Haben die Menschen kein ernstes Seelenleben gelebt, über ihr Innerstes und

Bestes nicht nachgedacht, wenigstens nichts Rechtes erkannt? WaS hat
man denn für ein Leben geführt? welche Taten vollbracht? welche Ju-
gend und Völker gebildet? — Ich meine doch, der moderne Mensch

hätte Grund genug, bescheidener zu denken und zu urteilen. Solche

Aussagen lassen den Leser tief erröten. — Und wenn man so über die

bisherigen Leistungen aburteilt, macht man dann nicht, daß andere, viel-
leicht viele gar nie zu den alten Schätzen greifen? Arbeitet man nicht
am Vergraben und Vergessenmachen jener Quellen, aus denen durch

Jahrhunderte weit mehr und höhere? und edleres Leben und Kultur
hergeslofsen ist als aus der experimentellen Psychologie — und wenn fie

noch hundert Jahre arbeitet wie bisher?
WaS hat sie denn geleistet? welches find ihre sichern Ergebnisse?

Das Urteil GutberletS gilt beinahe buchstäblich zur Stunde noch. „ES
gibt überhaupt kein einziges Resultat der experimentellen Beobachtung.



» <! 22

welches einmütig von allen Richtungen auf diesem Gebiete zugegeben

würde. Aber selbst unter den Vertretern derselben Richtung ist wenig
Übereinstimmung zu finden."

Das genügt nicht.' Über was erstreckt sich die bisherige experi-
mentelle Psychologie? — Über die Vorgänge der Sinneserkenntnis.
Empfindung, Vorstellung. Gedächtnis, sinnliche Gefühle. Hie und da

wagte man sich in das Gebiet der höhern. „komplizierter»" Vorgänge.
WaS bis dahin über das Seelenleben im allerbesten Sinn, über das

wahrhast menschliche Seelenleben, über das intellektuelle, das Willens»
und Gemütsleben geleistet wurde, ist erbärmlich weuig und hat mehr

destruktive als aufbauende Tendenz.

Bei den Beobachtungs- oder Versuchsergebnissen zu bleiben, ist

diesen Leuten selbst nicht möglich, es wäre gegen den vernünftigen Na»

turtrieb des Menschen. Was sie aber über Seelenvermögen, Seelenwesen,

Verhältnis von Leib und Seele, Unsterblichkeit, Ursprung der Seele

usw. darbieten, ist meist Ware, die zur Auflösung und erbärmlichen

Verkümmerung höhern Seelenlebens führen muß. Wundt hat immer

mehr die Ansicht vertreten, daß die experimentelle Psychologie für sich

doch nicht genüge, daß das Denken auf dem Versuchsmaterial weiter

vordringen müsse zum Wesen der Seele. Er hat nach und nach manches

korrigiert, sogar aristotelisch-thomistifchen Lehren sich genähert. Aber

wie viel Anfechtung erfährt er? und wie viel verworrenen Pantheismus

bringt er noch vor?!
Sehr viel« andere machen fich'S leicht. Sie erklären: Über diese

höhern Seelenfragen gibt es für die Wissenschaft keine Antwort —
Glaubenssachen! — Wer's will! Und dann stellen sie ihre experimen»

telle Psychologie als die ganze Psychologie hin. Wer nach dem Psy»

chologie treibt, bei diesen bloß in die Schule geht, kommt unvermerkt,

wenn die eigene Natur sich nicht entgegensetzt, zur Ansicht: Das ist daS

Seelenleben und die Seele. Tatsächlich ist ihm Sand in die Augen ge-

worsen, daß er die Wirklichkeit des wahren Seelenlebens nicht einmal

mehr studiert, sich sogar vornehm! lustig macht. Gerade so wie es die

Materialisten auch betrieben haben.

Da gilt ganz allgemein das Wort GutberletS: „Auch die feinsten

Beobachtungen und scharssinnigsten Messungen sind eitel Quark gegenüber

der Unsterblichkeitsfrage.' — Man kann btifügen: Leute, die keine andere

Psychologie haben, als die bisherige experimentelle, oder die bei dieser

al« alleinigen bleiben, find psychologische Kleinkräme:, — und eine

Schule mit nur solcher Psychologie wirtschaftet ab mit Seelen- und

und Menschenbildung.



23 ^

Wie man's treibt, ein allerneuestes Beispiel. „1906. Lehrbuch der

psychologischen Methodik von Alfred Lehmann. Inhalt: Einleitung
1. Die Aufgaben der psychologischen Methodik. — I. Die Fehler und
ihre Elimination: a. Konstante Fehler. 2. Ursachen der konstanten

Fehler. 3. Eliminierbare gehler. 4. Nicht eliminierbare Zeitfehler, d.

Zufällige Fehler. 5. Das Gauß'sche Fehlergesetz. 6. Graphische Darstellung
der Fehlerstreuung, e. Variable Fehler. 7. Ursachen der variablen Fehler.
8. Die Funktion und ihre Differenzen. 9. Interpolation und Extrapolation.
19. Die Differenzen ganzer Funktionen. 11. Fehler der Funktionswerte.
12. Ausgleichung von Fehlern derselben Ordnung. 13. Ausgleichung
der proportionalen Fehler. 14. Unsymetrische Fehlerkurven, à. Die Be-

stimmung der Funktion. 15. Empirische Bestimmung einer algebraischen

Funktion. 16. Die wahrscheinlichen Konstanten.

II. Maßmethoden. a. Methode der Reizfindung. 17. Assozia-

tionSmessungen. 18. Vergleichung äquivalenter Reize. 19. Bestimmung der

Bahnung und der Schwellen. 20. Bestimmung gleich erscheinender Reizunter-
schiede, b. Methode der Urteilsfindung. 21. Konstanzmethode, vollständiges

Verfahren. 22. Konstanzmethode, vereinfachtes Verfahren. 23. Müllersche

Formeln. 24. Komplikationsversuche. 25. AssoziationSmeffungen. o.

Ausdruckmethoden. 26. Messung der Zeitdauer psychischer Vorgänge. 27.

Energiemeffungen."
Das heißt man kurzweg psychologische Methodik, und was nach

dieser Methode zur Sprache kommt, das soll die Psychologie sein!

Man begreift Swoboda, wenn er in der „Philos. Wochenschrift'
1997 schreibt: „Die Psychologie überragt an Würde ihres Gegenstandes

die übrigen Wissenschaften. Wenn man aber die psychologischen Zeit-
schriften der Gegenwart hernimmt, so bekommt man eher den Eindruck,

daß da kleinliche Leute über kleinliche Sachen schreiben. Wie viele

Erdradien trennen doch diese Scribenten von den Psychologen von ehe-

dem, denen Unsterblichkeit, Freiheit Probleme von alleS überragender

Bedeutung waren. Natürlich sind das keine Probleme, denen natur-
wissenschaftlich, also mit einem Minimum von Gedanken, beizukommen

ist. Die überwiegende Zahl der zeitgenössischen Psychologen interessiert
eS — wenigstens nach ihren Schriften zu urteilen, nicht im mindesten,

wie fie sich nach ihrem Tode von einem toten Hund unterscheiden und

und ob überhaupt. Freilich hört man sagen, derlei gehöre nicht in las
Gebiet der Psychologie. Allein man bedenke nur das Ungeheuerliche

dieser Selbstbeschränkung. Leute, die sich schönstens bedanken würden,
wenn ihnen ein anderer den Steuerbogen ausfüllen wollte, weisen die

Erörterung der wichtigsten Probleme des Lebens zurück wie einen lang»



-—<s 24 g--»-

welligen Bureaukraten, fie konstatieren mit Befriedigung: Der gehört in
ein anderes Departement. Wenn da jemand kommt und sagt: Die

Methoden sind besser geworden, so kann man ihm getrost zurücksagen:

Die Menschen find schlechter geworden! Wenn der Forscher mit seinen

Methoden kleinliche Resultate zutage sördert, so ist das ein Beweis für
kleinliche Interessen. Der Wert einer Psychologie läßt sich darnach

bemessen, ob sie die Grundlage für eine Seelenheilkunde abgeben kann.

Das ist mit der modernen Psychologie nicht. — Eine gute Psychologie

muß die Grundlage für eine Pädagogik abgeben können. Die moderne

Psychologie kann das nur in geringem Masse."
Die expenmentelle Psychologie kann nur — vielleicht als Psycho»

logic der Zukunft — als die Psychologie genannt werden, das will sagen:

Mit den modernen Beobachtungs- und Versuchsmitteln und Methoden

gewinne man nach und nach ein genaueres und reicheres Tatsachenma-

terial, und dann strebe man auf Grund dieses Materials, ein wahres

Verständnis der wirklichen Ursachen der Vorgänge zu gewinnen, von

Seelenvermögen, Seelenwesen, Ursprung, Fortleben usw. — und das

wieder im Zusammenhang mit einer bessern Gesamtweltauffassung. Das

aber ist auch mit der experimentellen Methode allein nur zum — viel»

leicht geringen Teile möglich und zudem in weiteste Ferne gerückt. In»
zwischen müssen wir mit dem leben und arbeiten, was das emsige und

ernste und tiefe Beobachten und Denken und Erleben der besten Menschen,

die als solche Psychologen waren, der Menschheit als Besitz hinterlassen

haben, hoffentlich ein ganz Winziges es bereichern, möglicherweise auch

korrigieren, aber nicht alles wegwerfen, wie ein ausgetragenes Kleid

und selber nur eigenes Neues gelten lassen wollen, sonst werden wir --
vielleicht raffinierte, aber sicher Barbaren.


	Beilage zu Nr. 18 der "Pädag. Blätter"

