
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 14 (1907)

Heft: 8

Artikel: Zur Erkenntnistheorie von Kant [Fortsetzung]

Autor: Gisler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


p a Tit. Direktion d. .Schweiz. Landesbibliothek" Bern.

MiiAgogtjlhe

Vereinigung des ..Schweizer. CrMungssreundes" und der „Wag. MonaUchrisi".

Organ des Vereins ka!M. Mrer und Mulmänner der Schweiz

und des schweizerischen kaWlischen Crziedungsvereins.

Einfiedeln, 22. Februar 1907 Nr. 8 ; Jahrgang.

Redaktionskommission:
HH. Rektor Keiser, Erziehungsrat, Zug, Präsident; die HH, Seminar-Direktoren F. X. Kunz, Hitz-
Nrch, und Jakob Grüninger. Rickenvach (Schwyzi, Herr Lehrer Jos. Muller, Gokau (St. Gallen)

und Herr Clemens Frei zum „Storchen", Einsiedeln.

Ginlondung-n sind an lichtere», als den Ches-Red alt or, zu richten,

Inl-rat-Anfträgo ader an HH. Haascnstein ck Vogler in Luzern.

abonnement:
Erscheint n»öct»o»rttictl einmal und kostet jährlich Fr. 4.so mit Portozulage.

Bestellungen bei den Verlegern; Eberle 4- Rickenbach, Verlagshandlung, Einsiedeln.

Zur Erkenntnistheorie von Kant.
(Von Prof. I)r. Gisler, Chur.)

VII. Kritische Bemerkungen zur transcendentalen Analytik
und Dialektik.

Nachdem Kant seinen Apriorismus, seine erkenntnis-theoretische

Subjektivierungsarbeit ollzogen, war er sich bewußt, eine Revolution

der Denkart herbeigesührt zu haben, eine Tat, die ihm viel wichtiger

schien, als die Entdeckung des Seeweges nach Indien um das berühmte

Vorgebirge. Bisher, so sagt er in der Vorrede zur zweiten Auflage
der Kritik der reinen Vernunft, bisher nahm man an, alle unsere Er-
kenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten; nehmen wir nun ein-

mal an. die Gegenstände müssen sich nach unserer Erkennt-
nis richten. „Es ist hiemit eben so, als mit den ersten Gedanken des

Copernicus bewandt, der, nachdem es mit der Erklärung der Himmels»

bewegungen nicht gut fort wollte, wenn er annahm daS ganze Stern-
Heer drehe sich um den Zuschauer, versuchte, ob es nicht bester gelingen

möchte, wenn er den Zuschauer sich drehen und dagegen die Sterne in
Ruhe ließ."



122 s>--»

Der Vergleich mit Kopernikus ist ebenso großartig als falsch. Kant
ist vielmehr ein Antipode von Kopernikus. Was Kopernikus am her«

gebrachten Weltbilde zerstörte, war der Schein; was er ausbaute, war
eine Anschauungsweise, die der Wirklichkeit entsprach. Kant hingegen
zerstörte die W i rklichkeit und gab uns den Schein; das ganze Welt-
bild reduzierte er auf eine bloße Ausgeburt unseres Geistes. Er hat
allerdings unsere ganze Erkenntnis buchstäblich auf den Kopf gestellt.
Aber wenn jeder ein Kcpernikus ist, der etwas auf den Kopf stellt, so

waren auch jene Schildbürger Kopernikusse, welche die Kirschbäume mit
der Baumkrone in die Erde pflanzten, um die Kirschen bequemer pflü-
cken zu können.

Groß und immer größer ist die Schar der Philosopben — nicht

nur der katholischen, — die erklären, Kant sei in seiner Kritik gescheitert.

Der bekannte Berliner Univer^ tätsprofcssor Fr. Paulsen schreibt in seiner

.Einleitung in die Philosophie" (sie hat die 16. Auflage!): „Kant hat
sein erstes und eigentliches Z:el, auf das die Beweisführung der Ästhetik

und Analytik gerichtet ist, nickt erreicht; die Möglichkeit der Erkenntnis
von Tatsachen aus „reiner Vernunft" und damit die Möglichkeit streng

allgemeiner und notwendiger Urteile über Tatsachen ist ihm nicht gelungen

zu beweisen." Nennen wir die schwachen Punkte der Kantischen Kritik!
1. Da begegnet uns zunächst das .Ding an sich". Kant tauft

es mit dem stolzen Namen: Noumenon oder Intelligibles, worin
ein Nachhall der alten, großen Erkenntnistheorie ist. Witzig wurde

gesagt: „Ohne Annahme der „Dinge an sich" kann man in den Kri-
tizismus nicht hinein, und mit ihr kann man nicht darin bleiben." Nun

gut: was ist dieses Ding an sich? Existiert es? Diese Frage wird von
Kant weder bejaht noch verneint; er läßt sie offen, er schwankt. Er
nennt das Ding an sich „gar nicht positiv", „gänzlich leer von allen

Grundsätzen der Anwendung", „ein etwas, was im transcendentalen Ver-
stände außer uns sein mag, — weder Materie, noch ein denkendes

Wesen an sich selbst, sondern ein uns unbekannter Grund der Er-
scheinungen" ; „ein unbekanntes X". Also jedenfalls etwas, von dessen

Wesen wir rein nichts erkennen; vom Sein erkennen wir nichts, wir
erkennen nur Phänomene. Die Erkenntnisformen und die Seinsformen
entsprechen sich in keiner Weise. — Da erhebt sich nun aber sofort die

Frage: woher weiß dies Kant? Er weiß vom „Ding an sich" rein

nichts und weiß doch wieder, daß es mit meiner Kenntnis nicht über-

einstimmt; er weiß nicht, wie das Ding an sich aussieht — und behaup-
tet doch, es sei von meiner Auffassung verschieden!



-à»-« 123

2. Nach Kant sind alle unsere Urteile zuerst Wahrnehmungsurteile,
d. h. partikuläre Urteile, die nur für mein Subjekt gelten, z. B. der

Zucker ist süß. Hinterher gestalte ich dieses partikuläre Urteil durch

Hinzufügung von Kategorien zu einem allgemeinen; nicht nur sür

mich, — sür Jedermann soll es gelten: der Zucker ist süß. —Aber
woher weiß ich, daß andere auch so urteilen müssen wie ich? Alle andern

find mir gegenüber „Dinge an sich"; ich weiß also von ihnen gar nichts.
Weder weiß ein Kantianer, ob die „Süßigkeit" dem Zucker selbst irgend»
wie zukommt, noch weiß er, ob andere diese Süßigkeit empfinden. Es

bleibt also nach Kant ein Rätsel, wie die partikulären Wahrneh»

mungsurteile zu allgemein gültigen und notwendigen Urteilen
werden. Und dieses Rätsels Lösung war doch der Zielpunkt der Kanti-
schen Kritik!

3. Kant behauptet, daß wir keineswegs die Noumena (Dinge an

sich), sondern nur die Phänomens (Erscheinungen) der Dinge erkennen.

Er gerät mit dieser seiner These in grellen Widerspruch. Behauptet er
ja doch anderseits, daß der ganze Formenschwarm (Raum und Zeit,
Kategorien), daß der ganze aprioristische Formenapparat wirklich in
meinem, in jedem Menschengeist vorhanden sei; er schildert sogar, wie

dieser geistige Formenapparat in Wirklichkeit funktioniere. Wie kann

er aber die wirkliche Ausrüstung meines Geistes und die Art seines

Erkennens sachlich schildern, wenn, was ich erkenne, doch nur der

Schein der Dinge ist? Der ganze Kantische Apriorismus muß nach

Kant als bloßer Schein bezeichnet werden.

4. Kant hat denn auch selber seine These, daß unser Erkennen bloß

aus die Erscheinungen der Dinge beschränkt sei, stetig durchbrochen.

Wenn er auch in der Frage, ob „Dinge an sich" überhaupt existieren,

schwankt, so hat er sie doch nie rund verneint. Er nennt die Realitât
der „Dinge an sich" eine „selbstverständliche Boraussetzung", das Oorrelat,
die Ursache der Erscheinungen. Der bloße Begriff einer „Erscheinung"

verlange ein „Erscheinendes"; „es muß ihr (der Erscheinung) etwas ent»

sprechen, was an sich nicht Erscheinung ist, weil das Wort Erscheinung
schon eine Beziehung auf einen von der Sinnlichkeit unabhängigen G e-

geastand anzeigt." Dieser erzeugt die „Eindrücke", „affiliert" die

Sinnlichkeit, gibt den „Stoff der Empfindungen". Eindruckmachen, As-

filieren, Stoffgeben, heißt das nicht Ursache sein? Kant legt also dem

„Ding an sich" Realität und Kausalität bei, d. h. zwei seiner

Kategorien. Und doch hatte er gelehrt: alle Kategorien gelten nur von
dm Erscheinungen, nicht vom „Ding an sich"! — Weiter: Kant redet

nicht nur vom „Ding an sich", sondern von „Dingen an sich", d. h.



--»s 124 s---

es gibt wirklich eine Vielheit der Dinge; Vielheit ist aber eine

Kantische Kategorie! Wo viele Dinge sind, gibt eS auch wirk-
lich ein Auseinander der Dinge, d. h. Räumlichkeit: wiederum eine

Kategorie! Sogar die Kategorie der Substanz und die AnschaunngS-

form der Zeit verlegt er schließlich wieder in die Dinge. Damit ist

seine These: die Denkformen (Kategorien) und die Anschauungsformen
erstrecken sich nur auf die Erscheinungen, nicht auf die Dinge selbst, gründ»

lich durchbrochen.

5. Ich habe zwei Wahrnehmungsurteile: Beim Schein der Sonne
wird der Stein warm — und: Beim Schein der Sonne marschiert der

Mann. Das erstere Urteil mache ich nach Kant zu einem allgemeinen,
indem ich die Kategorie der Kausalität hinzufüge und sage: „Die Sonne

erwärmt den Stein". Allein: warum kann ich nicht auch beim zweiten

Wahrnehmungsurteil so verfahren und sagen: „Die Sonne macht den

Mann marschieren" Warum überhaupt kann ich nicht jeder Empfin-
dung alle möglichen Kategorien und Anschauungsformen applicieren?
Warum schlüpft die eine Empfindung gerade in das Formengefäß deS

Raumes? eine andere in das Formengefäß der Zeit? oder der Substanz?
oder der Kausalität? oder der Relation usw.? Wählen die verschiedenen

„Dinge an sich' nach eigenem Ermessen bestimmte Erkenntnisformen
meines Geistes aus? Oder sind es meine Erkenntnisformen, die mit
einem bestimmten „Ding an sich" einen Bund eingehen nach Willkür?
— Nach Kant sind meine Erkenntnisformen leer, die Empfindungen
find blind. Das leere Reich der Erkenntnisformen, das blinde Reich

der Empfindungen, zwei bestimmungslose Chaosse, sollen sich vermählen
und ein geordnetes Welt- uud Erkenntnisbild erzeugen! Ein riefiger
Ungedanke gähnt uns hier aus dem Kantischen System entgegen.

6. Die Kantische Erkenntnisform muß uns um so verwerfllicher
erscheinen, je absurder die Folgen sind, zu denen sie unvermeidlich führt.
Der Kantianismus ist, wie Pesch treffend sagt, ein Bahnhof, wo

man Fahrbillets zum Materialismus wie zum Pantheismus, zum Deis-
mus wie zum Positivismus haben kann. Zeigen wir, daß der konfe-

quente Denker auf dem Schienenstrang des Kantianismus zum vollen-
deten Nihilismus gelangen muß!

Wenn der Kantianer nur den Schein der Dinge erkennt, dann ist

erstens die ganze übersinnliche Welt bloßer Schein; auch die ganze sinn-

lich« Welt außer mir ist bloßer Schein. Sonne, Mond und Sterne samt

ihren regelmäßigen Bewegungen find bloße Schattenwölklein meines

Geistes, Bilder auS der Zauberlaterne meines Geistes. Möglich, daß

außer mir andere Dinge, andere Menschen existieren; für mich existieren



—o-^z 125 ^ ^

fie nicht. Mitten im Gaukelspiel der Erkenntnis bleibt das „Ich" be-

stehen.

Doch nein! Auch das „Ich" fällt dahin. Denn wenn alle Dinge
bloßer Schein find, warum sollte das „Ich" mehr als Schein sein?

Ja, warum sollte meine eigene Vorstellung, meine gesamte Er-
kenntnis wirklicher Schein sein und nicht bloß der Schein von einem

Schein? Denn mein Vorstellen geschieht doch in der Zeit, ist also nicht

wirklich!
Diesen Fortschritt des Kantischen Kritizismus in seiner Selbst-

Vernichtung bis zum Illusionismus hat E. v. Hartmann folgender-
maßen gezeichnet: „Die Kritik der ersten Stufe verwandelt die vermeint-

lich objektiv-reale Wirklichkeit der Welt in den Traum eines Träumenden;
die Kritik der zweiten Stufe verwandelt den Traum eines Träumen-
den in einen Traum, der zwar von keinem geträumt wird, der aber

doch Traum ist; der also, wenn man so sagen darf, sich selbst träumt
und unter seinen andern Traumgestalten auch die Fiktion eines ver-

meintlichen Träumers träumt. Auf der dritten Stufe existiert der

Traum nicht einmal mehr als Akt des Träumens; nun wird eS zum
Traum, daß ein Traum sich fortspinne. Nun sehen wir ein, es sei illu-
sorisch, zu meinen, der Schein scheine, da er doch nur zu scheinen

scheint; wir gelangen zum absoluten Schein, der nicht einmal die Wirk-
lichkeit seiner Funktion des Scheins zuläßt: der Wahnsinn des eine Welt
scheinenden Nichts gähnt uns an." Mit andern Worten: erstes Sta-
dium: das Erkennen ist der Traum eines Träumenden. Zweites Stadium:
das Erkennen ist ein Traum ohne Träumenden. Drittes Stadium: das
Erkennen ist der Traum eines Traums.

7. Was insbesondere die totale Subjektivierung der Sinneserkennt-
nis betrifft, so widerspricht Kant damit einem unausrottbaren Bewußt-
sein der Menschen. Wir sind felsenfest überzeugt, daß wir eine Außen-
Welt wahrnehmen und zwar unmittelbar durch unsere Sinne. Auch der

verwegenste Skeptiker kann das Bewußtsein nicht austilgen, daß die

Farbe der Apfelblüte, die Süße des Honigs, die Gestalt der Eiche, der

Schlag der Nachtigall etwas ist. was den Dingen an sich zukommt.
„Ich habe es selbst gesehen oder gehört", pflegen wir zu sagen, wenn
wir etwas als durchaus sicher und tatsächlich bezeugen wollen. Wäre
dieses Bewußtsein der Menschheit falsch, so müßten wir die Natur selbst
eines ungeheuern Betruges zeihen!

Wohl ist eS wahr, daß bei den Sinnen eine Täuschung leicht mög-
lich ist, und daß die Sinneserkenntnis eine gewisse Relativität befitzt.
Die Sinne können unS ja über die Natur nur in ihrer Sprache berich-



» >s 126 s»-»—

ten. Auch hat die moderne Physik bewiesen, daß bestimmte Licht» und

Tonempfindungen bestimmten Schwingungsverhältnissen von Äther- bezw.

Luftwellen entsprechen, und daß jede Änderung der Schwingungszahl fluch

eine Änderung der Licht- und Tonempfindung zur Folge hat. Es wäre
aber ein übereilter, unlogischer Schluß, daraus zu folgern, die Sinnes-
qualität fei nichts anderes als Bewegung der Luft- und Ätherwellen.
Was wir trotz aller Physik annehmen dürfen und müssen, ist, daß die

Dinge, indem sie auf die Sinne wirken, zu den Sinnen sprechen, daß

die Sinne diese Sprache der Dinge getreulich übersetzen in die Sprache
der Empfindung, daß den verschiedenen Empfindungen auch verschiedene

Wirkungskräste, d. h. Eigenschaften der Dinge entsprechen. Aus der

Empfindung z. B. der grünen Farbe schließe ich völlig sicher auf Strah-
len, die der wahrgenommene Körper in bestimmter Schwingungszahl aus-

sandte. Damit ist die Objektivität der Sinnesqualitäten evident er-

wiesen. Was diese Sinnesqualitäten an sich sind, und wie sie von den

Körpern hervorgebracht werden, ist dann nicht mehr eine erkenntnis-

theoretische, sondern eine kosmolozische bzw. naturwissenschaftliche Frage.

Für die Objektivität der Sinnesqualitäten spricht auch die Tat-
sache, daß wir die kompliziertesten Dinge genau nachahmen können, z.

B. eine Uhr. Das setzt voraus, daß der nachahmende Uhrmacher von
der Uhr Eindrücke empfangen hat. die ihren Bestandteilen und Eigen-
schaften vollkommen entsprechen. — Weiter können wir den einen Sinn
durch den andern kontrollieren. Das Auge zeigt uns einen Reisen als
rund, ein Buch als viereckig; die sorgfältigste Nachprüfung durch den

Tastsinn wird dies Gesichtsbild als treu bestätigen.

Diese Erwägungen zeigen, wie sehr das allgemeine Bewußtsein
im Recht ist, wenn es die Behauptung abweist, die Sinneserkenntnis
sei ein rein subjektives Gaukelspiel und enthülle uns die Wirklichkeit der

Dinge in keiner Weise.

„Weh! weh! du hast sie zerstört, die schöne Welt, mit mächtiger

Faust. Sie stürzt, sie zerfällt! Ein Halbgott hat sie zerschlagen." Diese

Worte gelten von der Kantischen Erkenntnistheorie. Der Königsberger
ist der größte nnssenschaftliche Gegner der Metaphysik; nicht mit Unrecht

nannte man ihn den „Allzermalmer". „Die Kantische Spekulation,
sagt Willmann, gleicht dem Magnetberge der Schiffersage, der alle Nägel
und Klammern auS den Schiffen zieht, so daß die Planken zerfallend

auf den Wogen treiben; sie nimmt alle formenden und ord-
nenden Elemente der Dinge für das Subjekt in Anspruch und läßt den

Rest unbekümmert umtreiben". Die Philosophie hielt an dem Satz fest:

auS dem Erkennenden und dem Erkannten wird die Kenntnis geboren;



-—s 127 s»---

fie erblickte in den Dingen ein Intelligibles, das sie als Maß des Wis.
sens, als wuius animâ — über der Seele stehend — bezeichneten. Der
Mensch geborner Untertan einer objektiven, außer und über ihm liegenden

Wahrheit — dieser Grundsatz der Alten war für Kant ein Greuel. Der
Menschengeist, so lehrteer, vermag die Wahrheit nicht bloß aufzunehmen,

zu erkennen, er vermag sie zu erzeugen, zu erzeugen einzig und allein
durch das bleiche, blutlose, schattenhafte Gespenst der „reinen Vernunft".
Der große vrniwtàe sagte: .ja ms làs former par la vsrits: ich lasse

mich gestalten durch die Wahrheit." Kant hingegen: „Ich erzeuge die

Wahrheit." Dadurch wurde er der Vater des bodenlosen Subjekti-
Vismus, an dem das heutige Geistesleben mehr als an etwas anderm
krankt. Doch sein paradoxes Beginnen, die Vernunft durch die Ver-
nunft metaphysisch zu entrechten, wird durch die gesunde Philosophie
immer verurteilt werden.

Zu einer Tagesfrage.
Die religiöse Seite der Schulfrage ist wieder zur Tagesfrage geworden.

Seit geraumer Zeit wird bald gegen ein konfessionelles Schulgebet, bald gegen
ein religiöses Symbol in den Schulzimmern und bald gegen sichtbar zu übende«

christliches Zeichen durch die Schulkinder geplänkelt. So wollten einige Reform-
Protestanten in Flums das „Bater unser" und „Gegrüßt seist du Maria" (aber
nicht „Gelobt seist du!" wie der St. Galler Korr. der „Neuen Zürcher Ztg-*
betonte) in der Schule verboten wissen, wiewohl diese Schule etwa 4vl> kathol.
und kaum öl) Protest. Kinder zählt. In Andwil kam es so weit, daß etwa 3

Protestanten glaubten fordern zu können, es dürfe in der kath. Schule kein

Kreuzzeichen gemacht werden. Und in Rorschach ist das Kruzifix den dortigen
Protestanten als Schmuck des Schulzimmers ein Stein des Anstoßes geworden.
Des Weiteren gehört ebenfalls hieher die Stellungnahme des Bundesrates gegen-
über gewerblichen Fortbildungsschulen, die von kath. Vereinen ins Leben gerufen
und unter staatlicher Aufsicht durch diese kath. Vîreine erhalten werden. Daran
will auch der Bundesrat plötzlich keine Bundesunterstützung geben, wiewohl fie seine

berufliche Inspektion wie jede andere Schule gestatten und alle beruflichen, fach-
lichen Forderungen erfüllen. So lautet ja ein neuester bekannter Beschluß. Also
lieber keine gewerbliche Fortbildungsschulen als von kath. Vereinen gegründete!
Eine nette Toleranz und noch nettere Gerechtigkeit! Man steht, es liegt System
im beginnenden Schulkampfe. Um so erfreulicher find zwei behördliche
Beschlüsse, die in Zürich und St. Gallen in letzter Zeit gefallen sind; sie be-

weisen, daß auch akatholische Behörden Eckel empfinden ob derlei Plänkeleien und
daß sie dieselben als das ansehen, was sie sind, als pure Nörgeleien. Es
handelt sich bei all' diesen Begehren absolut nicht um Abwehr gegen Uebergriffe
kirchlicher Organe, nicht um Verteidigung der verletzten persönlichen Welt- und
Lebens-Anschauung und nicht um Festlegung von bürgerlichen Schutzmaßregeln
gegen religiöse Kränkung. I» Flums konnten die par protest. Kinder bisher
mitbeten oder erst nach dem Gebete erscheinen, kein Mensch krümmte ihnen ein

Haar, und kein Schulkind lachte sie aus; in Andwil wurde kein Kind gezwungen,


	Zur Erkenntnistheorie von Kant [Fortsetzung]

