
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 14 (1907)

Heft: 6

Artikel: Zur Erkenntnistheorie von Kant.

Autor: Gisler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-525429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-525429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


° ^ît> Direktion d. „Schweiz. Landesbibliothek" Bern.!

PllîlAgogislht
Vìâtter.

Vereinigung des „Mivetzer. Grziehnngssteundes" und der «Mag. WonatslWff'.

Organ des Vereins KM. Lehrer und ZAiinänner der Mveiz
und des sWeizerischen kaiholischen Erziehungsvereins.

Tinfiedeln, 8. Februar 1907. Nr. 6 54. Jahrgang.
Redaktionskommission:

HH. Rektor Keiler, Erziehungsrat, Aug, Präsident? die HH. Seminar-Direktoren F. -k. Kunz, Hitz-
und Jakob Grunmger Rlckenbach (Schwyz», Herr Lehrer Jos. Müller, Goßau (St. Gallen)

und Herr Clemens Frei zum „Storchen", Einsiedeln.
Ginsîendungien sind an letzteren, als den Chef-Redaktor, zu richten,

Anftvat-Anfkrîîg» aber an HH. Haasenstein à Vogler in Luzern.

Abonnement:
Erscheint »VLrhsnttiäs einmal und kostet jährlich Fr. 4. SO mit Portozulage.

Bestellungen bei den Verlegern: Eberle 6- Rickenbach, Berlagshandlung, Emstedeln.

Zur Erkenntnistheorie von Kant.
(Von Prof. Dr. Gisler, Chur.)

VI. Die transcendentale Analytik und Dialektik.
Kant will das Inventar der menschlichen Erkenntniskräfte auf-

nehmen. Bisher haben wir gesehen, wie er das erste Stockwerk des

erkennenden Menschengeistes durchsuchte: die Sinnlichkeit oderRe-
Zeptivität. Das Ergebnis dieser Jnventarlfierung haben wir soeben

vorgeführt. Kant hat es niedergelegt in jenem Abschnitt der Kritik, den

er transcendentale Ästhetik nennt. — Außer der Sinnlichkeit
gibt es im Menschengeiste noch andere obere Stockwerke, die durchsucht

werden müssen: Verstand, Urteilskraft, Vernunft. Zum Ver-
stand gehören die Begriffe, zur Urteilskraft die Urteile, zur Vernunft
die Schlüsse. Diese weitere Jnvenlarisierung leistet Kant in dem Ab-

schnitte: transcendentale Logik. Diese zerfällt in die transcen-

dentale Analytik und die transcendentale Dialektik. -

Die transcendentale Analytik.
1. Die Analytik der Begriffe. Der Erkenntnisprozeß ist

nach Kant folgender: Zuerst ist uns das Mannigfaltige der reinen



W s»—-

Anschauung gegeben durch die sinnlichen Formen von Raum und Zeit,
Dieses Mannigfaltige wird durch die Einbildungskraft verbunden, und
es entsteht eine Verknüpfung, eine Synthesis, d. h. irgend eine Erkennt-
nis. Z. B. ich habe die Anschauungen: Sonne, Stein, Wärme; die

Phantasie verknüpft sie zu dem Satz: wenn die Sonne scheint, wird der

Stein warm. Diese Verknüpfung ist aber nur eine vorübergehende,

partikuläre, während ich, um echte Erkenntnis zu haben, eine allgemein

gültige, notwendige Verknüpfung der Erscheinungen oder Anschauungen

anstrebe. Die Phantasie bringt das Chaos der Erscheinungen zu einer

anfänglichen Einheit; der Verstand verleiht den Erscheinungen eine hö-

here, festere, tiefere Einheit — durch welchen Kitt? Durch den Kitt
der Begriffe. Diese Begriffe sind subjektiv nötigende Gesetze der

Denktätigkeit, Regeln der Verknüpfung, die im dunkeln Grunde meines

Verstandes schlummern und mein Denken automatisch normieren. Wie
dies geschieht, lehre uns ein Beispiel. Die Phantasie brachte es zu dem

Wahrnehmungsurteil: „Wenn die Sonne scheint, wird der Stein warm" ;

sobald ich dieses Wahrnehmungsurteil habe, springt aus dem Hinter-
gründ des Verstandes der Begriff der Kausalität herbei, prägt sich

dem Wahrnehmungsurteil auf, und wir bekommen den Satz: „Die Sonne
erwärmt den Stein", der allgemein gültig und notwendig ist.

Es war nun Kants Aufgabe, mit der Laterne der Kritik die ver-
schiedenen Begriffe, welche wie der Begriff der Kausalität den Urteilen

Notwendigkeit und Allgemeinheit aufprägen, im Verstände aufzu-
suchen und zu benennen. Er bediente sich bei diesem Geschäfte folgenden

Kunstgriffes: Jede Handlung des Verstandes, sagte sich Kant, ist ein

Urteil; von den Begriffen kann daher der Verstand keinen andern Ge-

brauch machen, als daß er dadurch urteilt. Alle Formen des Urteils
lassen sich aber unter vier Titel bringen; jeder Titel begreift drei Be-

griffe (Stammbegriffe, Kategorien). Dadurch entstand die berühmte

Kantische Kategorientafel, die folgendermaßen aussieht:

Kategorien der Quantität des Urteils: Einheit. Vielheit, Allheit.
Kategorien der Qualität des Urteils: Realität, Negation, Limi-

tation.

Kategorien der Relation des Urteils : Substanz und Accidenz,

Ursache und Wirkung, Gemeinschaft (Wechselwirkung).

Aristoteles und die alte Philosophie hatte nur zehn Kategorien;
Kant hatte deren zwölf und rühmte sich, dieselben aus einem „einzigen

Prinzip" hergeleitet zu haben, während Aristoteles rapsodisch verfahren
sei und sie „aufs Ungefähr nebeneinander setzte". Fr. Lange bemerkt da»

zu: „Die Ableitung aus einem Prinzip bestand im Grunde nur



F»

darin, daß fünf senkrechte und vier Querstriche gemacht und die dadurch

gebildeten zwölf Felder ausgefüllt wurden." Aristoteles faßte seine Ka-
tegorien als Seinsweiseu des Dinges an sich; die Kantischen Kate-

gorien habeu mit dem Ding an sich nichts zu tun; sie sind rein subjektive

Denkformen. Darin besteht, abgesehen von der Zahl, der fundamentale
Unterschied zwischen der Aristotelischen und Kantischen Kategorientafel.

2. Die Analytik der Grundsätze lehrt die Bedingungen,
unter denen die Urteilskraft befugt ist, die reinen Verstondesbegriffe zu

synthetischen Urteilen zu gebrauchen. Diese Analytik schult den Verstand

zu kritischer Vorsicht und bietet eine Tafel der Grundsätze, d. h.

eine systematische Verbindung derjenigen Urteile, die der kritisch geschulte

Verstand wirklich a priori zustande bringt. Vor allem will er hier die

Urteilskraft durch die Kritik zügeln, daß sie die Grenze des Bodens

„worauf allein dem reinen Verstände sein Spiel erlaubt ist", durch Miß-
brauch der Kategorien nicht überschreite. Der Bezirk des reinen Ver-
standes wird folgendermaßen umschrieben: Der Verstand kann von
allen seinenBegrifsen keinen andern als empirischen, nie.
mals aber einen transcendentalen Gebrauch machen. „Der
transcendentale Gebrauch eines Begriffes in irgend einem Grundsatze

ist dieser: daß er auf Dinge überhaupt und an sich
selbst, der empirische aber, wenn er bloß auf Erscheinungen,
d. i. Gegenstände einer möglichen Erfahrung bezogen wird." Kant
hat es sehr leicht, seine Behauptung zu beweisen. Nach ihm beschränkt

sich die ganze Tätigkeit des Verstandes auf Erscheinungen (Phänomene);
das Ding an sich als solches kann ninmals erscheinen, also auch nie

erkannt werden. Die Verstandesbegriffe (Kategorien) sind demnach ohne

Realgehalt; sie haben rein regulativen Wert; sie sind angeborne Hand-
griffe, die sinnlichen Erscheinungen einheitlich zu ordnen und zu ver-
binden, und zwar in allgemein gültiger, notwendiger Weise.

Die transcendentale Dialektik.
Endlich untersucht Kant das oberste Stockwerk des Geistes : die V e r-

nun st. Hier gilt es, eine gewaltige Versuchung abzuwehren. „Wir
haben," schreibt Kaut, „das Land des reinen Verstandes nicht allein

durchreiset und jeden Teil davon sorgfältig in Augenschein genommen,
sondern es auch durchmeffen und jedem Ding auf demselben seine Stelle be-

stimmt. Dieses Land aber ist eine Insel und durch die Natur selbst in unver-

änderliche Grenzen eingeschlossen. Es ist das Land der Wahrheit (ein

reizender Name), umgeben von einem weiten stürmischen Ozeane, dem

eigentlichen Sitz des Scheins, wo manche Nebelbank und manches bald

wegschmelzende Eis neue Länder lügt und, indem es den auf Entdeckungen



^--<s !>2 s>-°-

herumschwärmenden Seefahrer unaufhörlich mit leeren Hoffnungen täuscht,

ihn in Abenteuer verflicht, von denen er niemals ablassen und fie doch

auch niemals zu Ende bringen kann. Ehe wir uns aber auf dieses Meer

wagen, um es nach allen Breiten zu durchsuchen und gewiß zu werden,
ob etwas in ihnen zu hoffen fei, so wird es nützlich fein, zuvor noch

einen Blick auf die Karte des Landes zu werfen, das wir eben verlassen

wollen und erstlich zu fragen, ob wir mit deni, was es in sich enthält,
nicht allenfalls zufrieden fein könnten oder auch aus Not zufrieden sein

müssen, wenn es sonst überall keinen Boden gibt, auf dem wir uns an-
bauen können."

Die große Versuchung also, die Kant abweisen will, ist der trans-
cendentale, der dialektische Schein; dieser Schein muß zerstört
werden. Er besteht darin, daß in unserm Geiste eine Anzahl natürlicher,
unvermeidlicher Illusionen sind, die uns zu transcendenten Urteilen
treiben, d. h. zu solchen Urteilen, die über die Grenzpfähle impirischer
Ersahrung, d. h. über die Erscheinungen (Phänomene) meiner Sinnlich-
keit hinausgehen. Diese Illusionen oder Ideen sind gefährliche Sirenen;
sie reizen den Verstand, jenseits der sinnlichen Grenzpfähle einen ganz
neuen Boden seiner Tätigkeit sich anzumaßen; daher müssen sie demas-

kicrt werden. Zerstören kann man den dialektischen Schein, d. h. jene

Illusionen oder Ideen nicht; denn es sind natürliche und unvermeidliche

Illusionen, die rein subjektiv find, sich aber als objektive unterschieben.

Sie entstehen nicht aus stümperhaften Kenntnissen, auch nicht durch be-

wußte Sophisterei, sie werden nicht künstlich ersonnen, um vernünftige
Leute zu verwirren; sie sind vielmehr „der menschlichen Vernunft un-
hintertreiblich angehängt und selbst, nachdem wir ihr Blendwerk aufge-
deckt haben, hören fie nicht auf, der Vernunft vorzugauckeln und sie

unablässig in augenblickliche Verirrungen zu stoßen, die jederzeit gehoben

zu werden bedürfen." Zerstören also kann man die Ideen nicht, aber

Vorsorgen, daß sie nicht betrügen.
Was ist denn nun eine Idee? Das Erzeugnis der Vernunft, welche

die finnlich belegte Erfahrung überfliegt; Idee ist „ein Begriff aus

Notionen, der die Möglichkeit der Erfahrung übersteigt," — .ein not-

wendiger Vernunftbegriff, dem kein kongruierender Gegenstand in den

Sinnen gegeben werden kann." Solcher Ideen gibt es drei: die Seele,
das Weltganze, Gott. Es kann nur drei Ideen geben, weil die

Ideen den Schlöffen entsprechen, die Schlüsse aber dreifacher Art sind:
kategorische, hypothetische und disjunktive. Alle Schlüsse der Vernunft
laufen auf jene drei Ideen hinaus; vom Objekt, das jenen drei Ideen
korrespondiert, haben wir keine Kenntnis, höchstens einen problematischen



— «Z —

Begriff. Damit sind die Ideen aus dem Katalog der Kenntnisse,
der Wissenschaft gestrichen. Und da die Seele Gegenstand der rationalen
Psychologie, das Weltganze Gegenstand der Kosmologie, Gott Gegenstand
der Theologie ist, werden rationale Psychologie, Kosmologie und

Theologie als Wissenschaften durch einen Handstreich vernichtet. Gott,
Kosmos, Seele sind dialektischer Schein. Was die Vernunft in diesen

Gebieten zu erschließen wähnt, sind „Sophistikationen, nicht der Menschen,

sondern der reinen Vernunft selbst, von denen selbst der Weiseste aller
Menschen sich nicht losmachen und vielleicht zwar nach vieler Bemühung
den Irrtum verhüten, den Schein aber, der ihn unaufhörlich zwackt und

äfft, niemals völlig los werden kann."

Hier stehen wir am End- und Gipfelpunkt der Kantischen Kritik.
Er hat dem erkennenden Geist eine eherne Schranke gezogen, über die

er nicht hinaus kann: die Schranke der sinnlichen Erscheinungen in unS.

Er hat auf den Geist das kaudinische Joch des Sensualismus gelegt.

Die geistige Welt außer mir, die geistige Welt über mir sind meiner

Erkenntnis mit eisernen Toren verschlossen. „Wirkliche, ehrwürdige Lehrer
des Meschengeschlechtes." sagt Willmann, „waren es gewesen, die von

Gott. Kosmos und Seele gesprochen hatten; diese Ideen sind älter als
die Pyramiden, und schon mancher Bube hatte mit Steinen nach ihnen

geworfen." Auch Protagoras hatte erklärt: „Von den Göttern bin ich

nicht in der Lage zu wissen, ob sie sind oder nicht sind, denn vieles

hindert, solches zu wissen: die Dunkelheit des Gegenstandes und die Kürze
des Menschenlebens;" er hatte wenigstens offen gelassen, daß die vereinigte
Arbeit vieler Menschenleben in der Frage weiter kommen könne, eine

Bescheidung, welche dem Vernunftkritiker (Kant) ferne liegt. Den Kosmos

hatte Demokrit in einen Haufen von Atomen verwandelt, aber er hatte

wenigstens ihre Zahlen und Formen als objektiv gelten lassen und seine

„Ideen" haben mehr Realgehalt als die Kantischen Ideen. Die Seele

hatten die Materialisten aller Zeiten geleugnet, aber ftch nicht erkühnt,
sie als eine notwendige Fiktion nachzuweise», wodurch die Vernunftkritik
nunmehr ihr Werk vollendete."

Werfen wir einen Rückblick auf den Gang der Kantischen Kritik.
Alles Erkennen hebt von den Sinnen an, geht von da zum Verstände
und endigt bei der Vernunft. In den Sinne», d. h. im innern Sinn,
in der Sinnlichkeit entstehen die Anschauungen oder Erscheinungen, die

nur möglich sind durch die rein subjektiven, aprioristischen Formen von
Raum und Zeit. Gegenstand all meines Erkennens sind die finnlichen
Erscheinungen und nur diese; was nicht im raum-zeitlichen Kleide, das

übrigens gänzlich aus der Werkstätte meines Geistes stammt, auftritt.



—»^-L 84 K—

kann nicht Gegenstand meines Erkennens sein; es ist Ding an sich,
aber nicht Ding für mich. Die Erscheinungen werden nun verknüpft

(synthetisiert), erst durch die Einbildungskraft, dann, und zwar in all»

gemein gültiger, notwendiger Weise, durch den Verstand vermittelst der

Kategorien und Grundsätze; endlich werden die Kategorien und Grund-
sähe, d. h. die Regeln des Verstandes, zu einer noch höhern Einheit
emporgehoben durch die Vernunft. Diese sucht zu den bedingten Er-
kenntaissen deS Verstandes ein Unbedingtes; zu diesem Hinaufsteigen

fühlt sie sich naturhaft getrieben und landet dabei im leeren Raum oder

im Nebelland der Ideen, die sämtlich unter drei Titel fallen: Gott,
Welt, Seele. Diese Ideen, sowie auch die Verstandesbegriffe können

nicht in die raum-zeitliche Uniform gesteckt werden; sie können daher

nicht Gegenstand der Anschauung und folglich in keiner Weise Gegenstand

der Erkenntnis sein. Denn mein Geist erkennt nichts, was nicht durch

die hohle Gasse der Anschauung zu ihm kommt. Die ganze Verstandes-
Welt hat Kant, der Sensualist, meiner Kenntnis entzogen, indem er alles

Verstandesmäßige der Erkenntnis als Erzeugnis, als Ausfluß bloß meines

Verstandes erklärte. Damit ist der Apriorismus, der Subjektivismus
auf der ganzen Linie, im ganzen Gebäude des Geistes vom Erdgeschoß

bis zur Dachfirst durchgeführt. Rein subjektiv sind die Formen Raum

und Zeit; rein subjektiv sind die Verstandesbegriffe (Kategorien); rein

subjektiv sind die Ideen. Die Metaphysik hat jetzt das Eine gelernt;
es gibt keine Metaphysik.

In einem letzten Artikel werden wir zur transzendentalen Ana-

lytik und Dialektik einige kritische Bemerkungen bieten.

Aus dem Kanton Thurgau und Schwyz.
1. Fhurga«. * Der älteste Lehrerveteran, Debrunnerin Münck»

wilen, der 63 Dienstjahre verzeichnet, scheidet aus dem Schuldienste. Die Ge-
meinde überläßt ihm die bisherige Wohnung und entrichtet ihm Fr. 406 jährlich
Pension.

2. Schwyz. (Mitgeteilt). Anläßlich der 50jährigen Jubelfeier des schwyz.

Lehrerseminars (15. Nov. 1906) wurde von zahlreichen ehemaligen Zöglingen
dieser Anstalt der Wunsch geäußert, es möchte eine Vereinigung sämtlicher noch

lebender, einstiger Schüler des Seminars von Rickenboch angestrebt werden. Auch
nachherige diesbezügliche Kundgedungen von verschiedenen Seiten ließen die Lehrer
der Gemeinde Schwyz als zunächst der genannten Anstalt wohnenden Inter-
essenten nicht länger ruhen, der Angelegenheit näher zu treten. Ein engeres
Organisationskomitee hat die Sache emrgisch an die Hand genommen, um im
Laufe des kommenden Sommers eine einsacke, aber doch dem Zwecke entsprechende

würdige Fejer zu veranstalten und zu gegebener Zeit an alle ehemaligen Lehr-
amtskanditaten des schwyzerischen Seminars die Einladungen ergehen zu lassen.


	Zur Erkenntnistheorie von Kant.

