
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 14 (1907)

Heft: 2

Artikel: Zur Erkenntnistheorie von Kant [Fortsetzung]

Autor: Gisler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-524313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-524313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAdagogischt
Vlâtter. ^

Vereinigung des .Schweizer. Crziehungssreundes" und der ..Vädng. Monatsschrift".

Organ des Vereins kaWl. Legrer und Mlmänner der Zchlveiz

und des WeîzerWn katgolisliien Grzîeliungsvereîns.

Ansiedeln, 11. Januar 1907 Nr. 2 14. Jahrgang.
Redaktionskommission:

HH. Rektor Keiler, Erziehungsrat, Zug, Präsident! die HH, Seminar-Direktoren F, Zsi Kunz, Hltz-
kirch, und Jakob Grüninger, Rickenboch <Echwyz>, Herr Lehrer Jos, Müsier, Gohau (St, Kalten)

und Herr Clemens Frei zum .Storchen", Einsledeln,
Ginsiondnngen sind an legieren, als den Ches-Redaktor, zu richten,

An>«rat-Aufir!ige aber a» HH. Haasenstein ck Vogler in Luzern.

Abonnement:
Erlcheint tt»ö«t>«ntticts einmal und kostet jährlich Fr. 4.d0 mit Portozulage.

Bestellungen bei den Verlegern: Eberle s- Rickenbach, Verlagshandlung, Einsiedeln.

Zur Erkenntnistheorie von Kant.
(Von Prof. Dr. Gisler, Chur.)

II. Gibt eê tatsächlich synthetische Urteiles, priori?
Im Jahre 1781 erschien in Königsberg das Werk: „Kritik der

reinen Vernunft von Jmmanuel Kant", gewidmet dem königl.
Staatsminister Freiherrn von Zedtitz. Es ist eines der schwierigsten und

einflußreichsten Werke der Weltliteratur. Im Februar 1772 hatte Kant
an seinen Freund Herz geschrieben: „Er sei jetzt imstande, eine Kritik
der reinen Vernunft vo>zulegen; binnen drei Monaten wolle er sieher-
ausgeben." Es verstrichen aber N Jahre, bis das Werk erschien. Der
Weise von Königsberg war 57 Jahre alt, stand an der Schwelle des

Greisenalters, als er mit der Posaune seiner Kritik die ganze Philosophie
vor seinen Richterstuhl forderte.

Untersuchen wir einmal, so rief er aus, die Fundamente des stol-
zen Turmes der Wissenschaft. Die Vernunft soll das beschwerlichste ihrer
Geschäfte, nämlich das der Selbsterkenntnis aufs neue übernehmen. Die
Metaphysik, einst die Königin der Wissenschaften, klagt heute verstoßen



.o—H I 9

und verlassen wie Hecuba. Wir sind des 'Dogmatismus überdrüssig,

wir sind des Skeptizismus müde, wir sind anderseits auch mißtrauisch

gegen die Erkenntnis, die wir besitzen; kein sicheres Maß und Gewickit

ist vorhanden im Lande der Metaphysik. Prüfen wir ihren Stammbaum,
sehen wir zu, ob es richtig ist, daß sie, wie man bisher vorgab, aus

dem Pöbel der gemeinen Erfahrung geboren sei; nehmen wir das In-
ventar ihreö ganzen Vermögens und Besitzes auf; fragen wir, ob so

etwas wie Metaphysik überhaupt möglich sei. Eine völlige Reform, eine

neue Geburt derselben steht bevor.

Vorgänger Kants im Streite gegen die Metaphysik waren die Eng-
länder Bacon, Locke, Berkeley und Hume.

Bacon (1561 — 1626) hatte gelehrt: Erkenntnis der Dinge ist

nur durch die Erfahrung möglich; alle erfahrungslose Erkenntnis, alle

Schlußfolgerung des reinen Verstandes ist abzulehnen. Erfahrungsmäßig
erkannt werden können aber nur die natürlichen Dinge; alles Ueberna-

türliche ist unerkennbar. Uebernatürlich ist sür Bacon der Geist, sowohl
der göttliche als der menschliche. Die Erfahrungswissenschaft, d. h. die

Wissenschaft überhaupt, besteht also einzig und allein in der Naturwissen-
schast. In der Naturwissenschaft hat die Metaphysik keinen Platz; höch-

stens etwas Teleologie konnte ged nldet werden. Die teleologische Natur»

erklärung war eine naturphilosophische Sinckur. Sie führte ein klöster-

liches Dasein und erhielt als Spielzeug und Zeitvertreib die Zweckur-

fachen, von denen Bacon gesagt hatte, sie seien gottgeweiht und unfrucht-
bar wie die Nonnen. Eigentliche Wissenschaft war für ihn nur die

Physik, die alles durch Wirkursachen erklären sollte.
Locke (1662—1764) schränkte das menschliche Wissen noch mehr

ein. Er nahm der Metaphysik auch ihre Sinekur, verneinte jede Er-
kenntnis der übernatürlichen (d. h. geistigen) und der übersinnlichen

Dinge; von der Substanz der Körper, vom Wesen der Kräfte erkennen

wir nichts. AlUs in den Dingen ist sinnlich und nur sinnlich erkennbar.

Der vollendete Sensualismus!
Berkeley (1684 —175?) vollendete LockeS Theorie. Dinze außer

uns, so lehrte er, erkennen wir nicht. Es gibt überhaupt keine sinnlichen

Dinge außer uns. Wir erkennen nur unsere sinnlichen Eindrücke oder

Vorstellung.n, sonst nichts. Die sinnlichen Eindrücke werden direkt von
Gott in uns erzeugt.

Jetzt war die Bahn frei für den Skeptizismus von Hume (1711
bis 1776). Er hat die Vernunft aufgefordert, ihm Rede zu stehen, wie

sie zum Begriff der Kausalität gekommen sei, nämlich zum Satz: Alles,
was geschieht, hat. seine Ursache. Das Prädikat „Ursache" ist in dem



-»---s tî)

Begriffe des Subjektes .alles was geschieht" nicht enthalten. Mit welchem

Rechte gehe ich im Prädikat über den Begriff des Subjektes hinaus und

bilde einen Satz, der allgemein gültig und notwendig sein will? Der

Sah ist nicht analytisch; Erfahrung erstreckt sich ja nicht auf alles, was

geschieht. Der Satz der Kausalität, erklärte Hume, ist gar nicht das

Kind der Vernunft, sondern der Bastard der Einbildungskrast. Wir
sehen den Blitz (à.), wir hören den Donner (IZ), wir sehen, daß U nach

à folgt. Diese drei Dinge sind uns erfahrungsmäßig gegeben: nach

^ folgt ö. Im Erkcnntnisurteil sagen wir aber mehr: Wegen ä.

folgt ö; wir sagen nicht bloß: Wenn die Some scheint, wird der

Stein warm, sondern: weil die Sonne scheint, wird der Stein warm.
Wie wird aus diesem post boc ein propter boo? Wie wird die bloße

Succession, die erfahrungsmäßig allein gegeben ist, in Kausalität ver»

wandelt, wie wir sie im Erkenntnisurteil aussprechen? Diese Frage ent-

hält HumeS ganzes ErkenutmSproblem. Er antwortet: jene Verwandlung
von Succession in Kausalität geschieht nicht durch die Vernunft, nicht

durch die Erfahrung, sondern einzig durch eine gläubige Gewohnheit.
Wir sehen nämlich so oft, daß, wenn die Sonne scheint, der Stein warm
wird. Diese beharrliche Aufeinanderfolge läuft uns nach; wir glauben,
das werde immer so sein, müsse so sein: wir machen die eine Tatsache

zur Ursache; wir stempeln die subjektive Gewohnheit zu einem objektiven

Gesetz; unter dem Drucke der Gewohnheit wird die Kausalverknüpfung
von uns nicht begriffen, sondern geglaubt. Glaube ist der letzte

Grund unserer Erfahrungsurteile, unserer empirischen Kenntnisse; also

sind diese nur subjektiv gewiß; ihre Allgemeinheit und Notwendigkeit ist

nicht gegeben, nicht bewiesen. Anderseits ist alles wahre Erkennen ein

Erkennen durch Gründe. Also gibt es in der menschlichen Erfahrung
keine Erkenntnis. Soweit ist Hume Skeptiker.

An diesem Punkte hat Kant eingesetzt. In seinen frühern Jahren
trat er für die Mtaphysik ein. wie sie von seinen Lehrmeistern Wolf
und Crusius in Deutschland vertreten wurde. Nachdem die .Kritik der

reinen Vernunft" bei ihm zu werden beginnt, wendet er sich von ihnen

ab; er nennt sie Luftbaumeister bloßer Gedankenwelten; „wir werden

uns bei dem Widerspruch ihrer Visionen gedulden, bis diese Herren aus-

geträumt haben." Kant schickte sich an, die Metaphyük zu verrerfen
und auf die Erfahrungsphilosophie zu schwören, wie sie Bacon, Locke,

Berkeley und besonders Hume vorgetragen. Er stellt das Problem Hu»

mes von neuem, nicht nur in Bezug auf den Grundsatz der Kausalität,
sondern in Bezug auf das ganze Vermögen der reinen Vernunft; er

wollte ihren Umfang und ihre Grenzen ermitteln.



——«L 2^)

Was heißt: Erkennen?
Das war die erste Frage Kant's. Erkennen heißt urteilen, weil

nur im Urteil die Erkenntnis sich vollzieht. Es gibt zweierlei Urteile:
analytische Urteile und synthetische Urteile. Der Kreis ist rund, Gold
ist ein gelbes Metall — sind analytische Urteile, weil das Prädikat
im Begriff des Subjektes enthalten ist: weiß ich, was ein Kreis,
was Gold ist, so weiß ich sofort, daß das Prädikat: rund,
gelbes Metall in ihrem Begriff enthalten ist. Der Kreis ist grün,
der Stein ist warm — sind synthetische Urteile; denn hier kann ich das

Prädikat: grün, warm, nicht aus der bloßen Vorstellung von Kreis
und Stein herauslösen; ich muß eine bestimmte Einzelerfahrung haben,

um die zwei Sätze aufstellen zu können. Es wird also nicht ein und

derselbe Begriff analysiert, sondern verschiedene Vorstellungen werden

synthetisiert. Die analytischen Urteile dienen zur Klärung, nie aber

zur Erweiterung des Wissens; daher nennt sie Kant Erläutern n g s-

urteile. Einzig die synthetischen Urteile dienen zur eigentlichen Er-
Weiterung des Wissens, weil nur sie eine neue Vorstellung in unsern

Gesichtskreis bringen; sie heißen Erweiterungsurteile.
Doch auch nicht alle synthetischen Urteile erweitern das Wissen. Ist

die Verknüpfung zweier Vorstellungen zufällig, vereinzelt, so ist meinem

Wissen nicht gedient. Denn Wissen ist sichere Erkenntnis einer Sache;
Wissen ist ein Urteil, das den Charakter der Notwendigkeit und Allge-
meiaheit besitzt. Ich will nicht bloß wissen, daß die Winkel dieses
Dreiecks gleich 2 U, sondern ob die Winkel jedes Dreiecks in alle Ewig-
keit ^ 2 U find. Mit andern Worten: es gibt synthetische Urteile rein

empirischer Art, die nur für den Einzelfall gültig sind, z. B. der Stein
ist warm; diese erweitern das Wissen nicht. Es gibt aber auch synthe-

tische Urteile, die notwendig und allgemein gültig sind. z. B. die Winkel
jedes Dreiecks — 2 k. Woher kommt solchen Urteilen der Charakter der

Notwendigkeit und Allgemeinheit? Nicht a posteriori, aus der Erfahrung
— weil alles, was von außen, aus der Erfahrung geschöpft wird, nur
Einzelfälle betrifft und für Einzelfälle gilt. Wenn also Notwendigkeit
und Allgemeinheit in den synthetischen Urteilen vorhanden find und nicht

a posteriori kommen können, so müssen sie a priori kommen.

Worin besteht das Erkennen? Das war Kant's erste Frage. Die
Antwort lautet nun: das Erkennen besteht in synthetischen Urteilen a

priori.
Gibt eS tatsächlich synthetische Urteile a priori?
Die zweite Frage Kant's lautet: gibt es tatsächlich ein Wissen?

oder was das Gleiche ist: gibt es tatsächlich synthetische Urteile a priori?



H 21 i>-« ^

Die beiden Fragen decken sich nach Kant, weil wir eben festgestellt, daß

eigentliches Wissen in synthetischen Urteilen à priori besteht.

Die Beantwortung dieser zweiten Frage, versichert uns Kant, ent°

scheidet über Stehen und Fallen der Metaphysik. Alle MetaPhysiker seien

solange von ihren Geschäften zu suspendieren, bis sie diese Frage genü-
gend beantwortet haben. In dieser Beantwortung besteht das Kreditiv,
das sie vorzeigen müssen. An diese Frage, versichert uns Kant weiter,
hat keiner je gedacht; „nichts konnte ich benützen außer Humes Zweifel.
Hume setzte sein Schiff auf den Strand des Skeptizismus, wo es verfaulte.
Ich will dem Schiff einen Piloten geben, der nach sichern Prinzipien
der Steuermannskunst, die aus der Kenntnis des Globus gezogen sind,
mit einer vollständigen Seekarte und einem Kompaß versehen, das Schiff
sicher führen wird, wie und wohin es ihn gut dünkt."

Also Kant fragt: gibt es tatsächlich synthetische Urteile a priori?
Er bejaht diese Frage, seine Grundfrage, und bietet folgenden Beweis.

Alle Wissenschaften lassen sich zurückführen auf Mathematik, Physik
und Metaphysik. Diese drei enthalten synthetische Urteile u priori.

In der Mathematik begegnet uns der geometrische Satz: die

gerade Linie ist zwischen zwei Punkten die kürzeste. Dieser Satz ist not»

wendig und allgemein; er gilt unabhängig von jeder Erfahrung, und wir
wissen zum vorneherein, daß er in jeder Erfahrung sich bewähren wird.
Also ein Satz u priori. — Der genannte Satz ist aber auch synthetisch;
denn im Begriff der .geraden Linie" ist die Vorstellung des „kürzesten

Weges" nicht enthalten; die Begriffe „gerade" und „kurz" sind verschie-

den. Wie kommen wir also zur notwendigen Verknüpfung beider Vor»

stellungen? Wir müssen die gerade Linie durchlaufen, ziehen, konstruieren,

um sicher zu sein; das heißt: wir müssen ihren Begriff in Anschauung

verwandeln, mit der Anschauung verbinden, dem Begriff die Anschauung

hinzufügen. Also der Satz ist synthetisch a priori.
Ein arithmetischer Satz lautet: 7-b5^12. Er ist notwendig und

allgemein, unabhängig von aller Erfahrung gültig ; also a priori. Trotzdem
ist auch dieser Satz nich analytisch, sondern synthetisch; denn die Gleichung
erhellt nicht ohne Weiteres. Das Subjekt (7^5) sagt: summiere. Das
Prädikat sl2) sagt: die Größen sind summiert. Das Subjekt ist Auf»
gäbe, das Prädikat ist Lösung; in der Aufgabe ist die Lösung nicht ohne

Weiteres enthalten. Wäre das der Fall, so wäre es nicht nötig zu

rechnen. Wir müssen also dem Subjekt etwas hinzufügen, uln die

Gleichung zu vollziehen: nämlich die anschauliche Addition mit
Hilse der Finger oder durch Strichlein usw. Also auch dieses Urteil ist

synthetisch a priori; also Geometrie und Arithmetik, d. h. die ganze

Mathematik enthält synthetische Urteile a priori.



—22
In der Physik begegnet uns ein Grundsatz, welcher der ganzen

Naturwisstnschaft zu Grunde liegt, nämlich: jede Veränderung hat
ihre Ursache. Dieser Satz kommt nicht aus der Erfahrung; denn

diese erstreckt sich nicht auf alle Veränderungen. Erfahrung liefert keine

Grundsätze. Und doch ist jener Satz allgemein und notwendig, also u

priori gültig. Anderseits werden in dem Satz zwei verschiedene Be--

gebenheiten verbunden: Veränderung — Ursache; die eine wird zur
andern hinzugefügt. Wir haben daher auch hier ein synthetisches

Urteil und zwar a priori.
Die Metaphysik ist oder will sei» die Erkenntnis vom Wesen

der Dinge. Das Wesen der Dinge ist nicht Sinnenobjekt, sondern Gc-

dankending. Diesen Gedankendingen legt die Metaphysik reale Existenz

außer dem Denken bei. Ein existierendes Wesen ist mehr als ein Ge-

tankenwesen. Also die Existenz ist Zutat zum Subjekt, die auf Grund
der Anschauung vollzogen wird: die Existential-Sätze sind synthetisch.
Weiter versteht es sich von selbst, daß die Urteile, welche unsere Vernunft
über das Wesen der Seele, der Welt, über Gott ausgemacht haben will,
die Geltung notwendiger und allgemeiner Wahrheiten beanspruchen und

daß sie nicht aus der Erfahrung geschöpft sind, daher a priori Geltung
haben müssen. Also enthält auch die Metaphysik synthetische Urteile
a priori.

Kant zieht den Schluß: Mathematik, Physik und Metaphynk, d. h.
alle Wissenschaften, enthalten synthetische Urteile a priori, d. h. Urteile,
in denen das Prädikat dem Subjekt notwendig, aber nicht unmittelbar
angehängt wird, sondern vermittelst einer Anschauung, auf die ich mich
bei der Verknüpfung von Subjekt und Prädikat stützen muß. Diese An--

schauung kann nicht empirisch, sondern muß a priori sein, weil die Ver-
knüpfung von Subjekt und Prädikat nicht zufällig, sondern notwendig ist.

Wir haben bisher das Ergebnis: wahre Erkenntnis besteht in
synthetischen Urteilen a priori; tatsächlich gibt es synthetische Urteile a

priori. Nun stellt Kant eine dritte Frage: wie ist wahre Erkenntnis,
d. h. wie sind synthetische Urteile a priori möglich?

Littrakuy.
*Nast und Unrast. Gedickte von Sem.-Dir. Jakob Grüninger. Verlags-

anstatt, Benziger und Cie. A. G. Einsiedeln, Waldshut und Köln a. Rh. Geb.
Fr. 2.50. 115 Seiten.

Ausstattung: äusterst sympatisch — Druck und Vignetten: reckt gejchmack-
voll — Titelbild de» Autors: vortrefflich gelungen. Inhalt: warmherzig,
anmutend, da und dort tast zu innig, immer aber edel undr-in. Gliederung:
Natur — Gewalten — Gestalten. Sehr erquickende Lektüre! (Larvnx.)


	Zur Erkenntnistheorie von Kant [Fortsetzung]

