
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 13 (1906)

Heft: 38

Artikel: Ein protestantischer Pädagoge über die moderne Schule

Autor: A.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-o-^s 632 g^-
Ganz anders verhält es sich beim Kinde. Der Charakter des Kindes

ist einer unermeßlichen Mannigfaltigkeit fähig, so daß bei demselben die

allerschärfsten Gegensätze zu treffen sind. Man denke z. B. an Nero und

all' seine raffinierten und kolossalen Mordtaten, und an den hl. Binzcnz

von Paul, diesen König der Barmherzigkeit, dessen ganzes Tun und

Lassen — um mit dem sel. Alban Stolz zu reden — ein lebendiger

Röhrbrunnen war von Opfer und Wohltaten an die Menschheit. Man
denke an eine Bierstube voll zweifelhafter Existenzen, die mit Zoten und

Gotteslästerungen einander steigern, und an den mitternächtlichen Chor
der Trappisten, wie sie Gott loben und preisen. Derlei Rück- u> d Aus-
blicke sagen uns, die kindliche Natur ist in überraschendstem Maße der

Veränderung des Charakters fähig, sie ist wundersam biegsam und

wandelbar. Von diesem Gesichtspunkte schon nimmt die Anstalt, welche

die vorgeschrittenern Jungen fürs Leben vorbereiten soll, eine wichtigste

Stelle ein.

Darum unseren erneuerten Glückwunsch den Urhebern des neuen

Kollegiums wie den kommenden geistigen Leitern, sie schufen eine beste

Anstalt für Vaterland und Kirche, für Elternhaus und Gesellschaft. Sie
stehen ein für eine Erziehung und Bildung auf dem Boden des positiven

Christentums, nicht für eine nach dem Voß'schen Waschlappen-Rezept.

„Der Celt und Griech' und Hottentott verehren kindlich einen Gott".
Diese schwammartige Religion ist uichl Urner Glaube und nicht Urner Art,
das neue Kollegium steht auf festerem Grund, den gelegt hat Christus.

Drum segne Gott die Anstalt für und für!

Ein protestantischer Pädagoge über die
moderne Schnle.

Es ist ein Buch erschienen*), das Aufsehen zu machen berechtigt ist
und bereits großes Aufsehen gemacht hat. Sein Autor, Or. Foer st er,
Professor an der Zürcher Universität (Protestant), gibt einige Gut-
achten über die moderne Schule ab, die wir allen Erziehungsfaktoren,
vorab natürlich der Lehrerwelt, zur Beherzigung empfehlen möchten, und

besonders denjenigen aus der Lehrerwelt, welche die Schule entchristlichen
oder wenigstens den Einfluß der Kirche von ihr abhalten wollen und

dadurch, absichtlich oder unabsichtlich, den Umsturz alles Bestehenden för-
dern helfen.

*) Jugendlehre. Ein Buch für Eltern, Lehrer und Geistliche von vr.
Foerster, Privatdozent für Philosopie am eidgenössischen Polytechnikum und an
der Universität Zürich. Berlin, Druck und Verlag von Georg Reimer, 1906.



633

Or. Foerster bezeichnet die moderne Kultur ihrem ganzen Wesen

nach in erster Linie als eine technische Kultur, während diejenige des

Mittelalters im wesentlichen auf der Sorge um die innere Natur des

Menschen ruhte. Heute stehen wir auf der Höhe einer rein weltlichen

Kultur, die des Menschen Denken und Sinnen aus das Nebensächliche

lenkt:

„Wir entdecken den Nordpol und erschließen dunkle Kontinente;
wir durchleuchten mit neuen Strahlen unser ganzes Knochengerüst; Fern-

rohr und Mikroskop enthüllen täglich neue Welten — aber mitten in
diesem großen Zeitalter der Entdeckung sind wir in vielem innerlich
ärmer geworden, wir haben keine neuen Methoden zur Durchleuchtung
der menschlichen Seele gefunden, und unsere Organe zur Entdeckung des

inneren Menschen mit all seinem Bedürfen und Sehnen sind eher gröber
als feiner geworden. Tausende neue Mittel der Befriedigung werden

täglich erfunden — aber ein Bedürfnis überholt das andere, und so

bleibt das Verhältnis zwischen Fordern und Erreichen ewig dasselbe —

nur die Fähigkeit der Bescheidung ist verloren Die entfesselten

Kräfte werden immer mehr von den niedersten Begehrlichkeiten der

menschlichen Natur in Dienst genommen, eben weil die Unterordnung
alles Tuns unter die höheren Lebensziele verloren gegangen und die

Unterschiede des Nebensächlichen vom Hauptsächlichen verwischt sind.

Das ganze Wesen unserer sozialen Frage besteht ja im letzten Grund
darin, daß unsere Herrschast über die Gaben und Kräfte der äußeren

Natur nicht Hand in Hand gegangen ist mit der Unterwerfung des

Elementarischen und Tierischen in unserer menschlichen Natur. Z>vi-

lisation ist technische Verfügung über die Natur, ist Entfaltung zahlloser

Bedürfnisse — Kultur ist Unterordnung alles individuellen Bedürfens
unter geistige Lebensmächte, ist Herrschaft des Menschen über seine eigene

Natur: Ohne solche Kultur ist eine Zivilisation nicht lebensfähig, und
es ist daher die Lebensfrage unserer Gesellschaft, ob sie die Kraft hat,
ihre technische Zivilisation wieder dem unterzuordnen, was man Kultur
der Seele nennt — oder ob all das Wissen und Können rettungslos
dazu bestimmt ist, nur dem materiellen Raffinement und damit der sitt-
lichen Entartung zu dienen. (S. 3.)

Auf die Frage nun, wie wir wieder eirS werden mit den tiefsten

Bedingungen unseres Lebens, antwortet vr. Fccrster (auf S. 4):
„Sollen wir ins Mittelalter zurückkehren? Das geht nicht

und selbst wenn es ginge, wäre es nicht wünschenswert Wir
müssen nur wieder begreifen, daß da, wo die Sorge um das Leben der

Seele nicht im Mittelpunkt des Denkens steht, überhaupt keine Kultur



-°--ö l>34 s^-

möglich ist — auf die Dauer sogar nicht einmal eine technische Kultur.
Und wir werden es begreifen. Die Not und die Lehre unseres Lebens

werden uns die Augen öffnen Darum kann heute für Gläubige
und Ungläubige die nächste und dringendste Aufgabe nur die sein, den

Menschen wieder das Heil ihrer Seele teuer zu machen, sie zum Wich-
tigsten zurückzuführen: zur Liebe, zur Demut, zur Selbstüberwindung.
(S. 5.)

„Was man ins Leben einführen will, muß man zuerst in die

Schule einführen, sagt Humboldt. Wollen wir also die gesamte Kultur
heilen von ihrer Zerfahrenheit und Zersplitterung, wollen wir sie dazu

bringen, das Wertvollste und Höchste auch in den Mittelpunkt des Den-
kens und Wollens zu stellen, dann müssen wir mit der Schule beginnen.

„Wie steht es nun in der modernen Schule mit der Pflege der

inneren Kultur? -

Professor Foerster gibt darauf folgende nur allzu treffende Antwort,
nachdem er festgestellt, daß die moderne Schule nur ein Abbild des mo-
deinen Lebens ist:

„War einst die Erziehung zum Christentum das oberste Ziel der

ganzen Jugendbildung, der einheitliche Gesichtspunkt, dem alles unterge-
ordnet und zu dem alles andere in Beziehung gesetzt wurde, als ein

Mittel zum Zweck, — so fehlt unserer modernen Schule eben solche Ein-
heit. Eine größere oder geringere Summe von Kenntnissen wird über-

liefert teils zur Vorbereitung auf den Kampf ums Dasein, teils zur
Erlangung einer gewissen allgemeinen Bildung, daneben ein wenig Re-

ligionsunterricht mit viel Memorierstoff und im Rahmen dieses Unterrichts
auch ein wenig Moral, ganz nebenbei, ohne tiefere Beziehung auf das

konkrete Leben und auf die übrigen. Gegenstände des Schullebens.

Selbst wenn die Schule nichts wäre als eine Anstalt zur Berufsvor-
bereitung, so müßte sie Charakterbildung und ethische Aufklärung in
ihren Lchrplan aufnehmen, denn zahllose Menschen leiden in ihrem Be»

rufsieben Schiffbruch oaer bleiben stecken, nicht weil es ihnen an Kennt-

niffen und Fertigkeiten gebräche, sondern weil die einfachste Fähigkeit der

Selbstbeherrschung fehlt oder auch, weil sie in ein laxes Denken über

folgenschwere Dinge hingeglitten sind. (S. 6.)
„Es ist eine Illusion, daß Volksbildung auch ohne weiteres Volks-

gefittung bedeutet, daß die sittliche Bildung also ein Nebenprodukt der

intellektuellen Aufklärung sei Wer das Leben kennt, wird wissen,

wie wenig tiefere Bildungskraft dem bloßen Wissen innewohnt — ja
wie dieses Wissen sogar schaden und dem bloßen Dünkel dienen kann....
Nicht daß man lesen und schreiben kann, sondern was man liest und



-"---s 635

was man schreibt, darauf kommt es an. Und die Schule, die Lesen und

Schreiben lehrt, die muß darum auch für die rechte Pflege des inneren

Menschen sorgen, damit die Anwendung all' der geistigen Fähigkeiten nicht

gerade das vernichtet, was man tiefere Bildung nennt.

„Was tut unsere Volksbildung für die Sicherung solcher Bildung?
Ist ihr nicht bis hinauf in die ganze Bewegung für Unidersitätsaus-
dehnung der Vorwurf zu machen, daß sie da allerlei Wissen und Kennt»

nifse ausstreut, ohne den Menschen festzumachen im Wesentlichen? Wie
viel BildungStröpfe haben wir jetzt, die sich überheben über andere, weil
sie irgend etwas mehr wissen als diese und doch vom wichtigsten viel

weniger, weil sie sich sonst nicht höher dünken würden? Wie viel Söhne,
die sich ohne Ehrfurcht gegenüber ihren Vätern, wie viel Töchter, die sich

anmaßend gegenüber ihren Müttern auffübren, danken diesen ihren

Niedergang nichts anderem als ihrem vermehrten Wissen — nicht weil
es Wissen ist, wohl aber weil es ohne Unterordnung unter die Haupt-
sache des Lebens überliefert wurde?

Professor Foerster zietiert dann die Betrachtungen eines englischen

Arbeiterführers in der Zeitschrift „Democracy", in welchem eS u. a.

heißt: Die Bewältigung eines größeren Wissensstoffes entwickelt Hochmut
und Verachtung für Handarbeit; eine völlige Abwesenheit von einem

höheren sozialen Pflichtgefühl macht sich geltend, und später, wenn die

Knaben erwachsen sind, fehlt ihnen jedes Interesse für die Fragen, welche

die ältere Generation begeisterte, als sie noch jung war. Der junge
Arbeiter von heute hat keinen Idealismus mehr — seine Mußezeit bringt
er auf Sportplätzen und dgl. zu und läßt den Kampf für den Fort»

schritt den älteren Männern, die nicht vergiftet wurden.
Wie Professor Foerster hiezu bemerkt, will der hier zitierte Ar»

beiterführer selbstverständlich seine Beobachtungen nicht gegen die erwei»

terte Volksbildung wenden, sondern nur gegen eine Ausbildung der

intellektuellen Fähigkeiten, die nicht Hand in Hand geht mit der Bildung
der Willens- und Gemütskräfte. Die Schule, die in den Entwicklungs»
jähren deS Menschen den größten Teil seiner geistigen Kraft in Anspruch

nimmt, sie vor allem müßte in weit höherem Maße als bisher diese

geistige Kraft auch der Beherrschung der niederen Triebe dienstbar machen,

statt sie im wesentlichen nur für die Bewältigung eines ungeheuren

Wissensstoffes aufzubrauchen. Welch trauriger Anblick — so schließt

Dr. Foerster seine einleitenden Ausführungen — wenn so ein Mensch
ins Leben tritt im Besitz all der Formeln und Fertigkeiten, mit denen

die Naturkräfte geistig beherrscht und gebändigt werden, und daneben so

geistig bankerott gegenüber den Elementargewalten im eigenen Innern!



-»—<s 636 s—

Wie erbärmlich nimmt sich diesem Gutachten eines protestantischen

Universitätsprosessors gegenüber das Gebaren derjenigen Kreise aus, welche

das religiöse Moment in der Schule immer mehr ausmerzen oder min-
bestens zurückdrängen wollen! H..

»

O Richtigstellung und Entgegnung.
Wie einer Korrespondenz in No. 37 der Schweiz. Lehrerzeitung

zu entnehmen ist, referierte an der appenzellisch-rgeintalischen Lebrerkonferenz
Lehrer Good in Rheineck über .Lehrerkorporationen, ihren Zweck und ihre Be>

deutung'. Dabei ist neben Zutreffendem und Richtigem manches Unrichtige und
direkt Unwahre abgefallen, das im Interesse der Wahrheit, des Lehrerstandes und
seiner Ziele korrigiert werden muß.

„Den Lehrerkorporationen neuern Datums stellt sich ein Teil des Klerus
geg-nüber; vergl. das Schicksal des Synodalgesetzes, wo die Opposition nicht
vom Volke, sondern vom kath. Klerus ausging.' Tatsache ist, daß das Referendum
von kath. La cen ausging, die schon anfänglich auf bedeutenden liberalen Sutkurs
zählen konnten; hatten doch angesehene Liberale vom Lande schon den Ent-
wurf zu einem Synodalgesetze als viel zu weit gehend und als exzeptionell kriti-
siert. Der Kamps um das Gesetzlein nahm dann gerade in liberalen Blättern
zuerst einen politischen Charakter an, in den letzten Wochen so ausgeprägt, daß
es den Gesetzesfreundm unter den kath. Lehrern sehr schwer wurde, um nicht zu
sagen nahezu unmöglich, noch jemand von der politischen und pädagogischen
Harmlosigkeit der Vorlage zu überzeugen. Zn weiten Volkskreisen aller politischen
Parteien bestand eine allgemeine Abneigung; anerkannte und erprobte
Schul- und Lehrersreunde sprachen sie offen aus. Und liberale Blätter bekämpften
das Gesetzlein wie konservative, die in der Mehrzahl auch den „Synodalfreunden'
offen standen. Der Abstimmungstag brachte ein Resultat, das man nach Good
annehmen müßte, auch liberale Gemeinden und Bezirke wären unter dem Einfluß
des kath. Klerus gestanden — und doch war dies gewiß nicht der Fall. — In
kathol. konservativen Kreisen haben sich wirklich Geistliche am Kampfe beteiligt,
manche sachlich und nicht verletzend, und die übrigen, — vica versa — etwa
so gemessen wie einzelne Herren im „Päo. Beobachter.' — Aus dem Verlauf
und Resultat der ganzen Kampagne könnte und sollte man so viel lernen, daß
eS noch gilt, die Lehrerschaft für das Postulat zu einigen und das Zutrauen
weiter, breiter Volkskreise dafür zu gewinnen; mit Korrespondenzen, wie wir
sie hier im Auge haben, erreicht man das Gegenteil.

Wenn wir auch zugeben, daß es Bestrebungen für die Wohlfahrt und die
Rechte des Lehrerstandes gibt, „die weder politischer noch konfessioneller Färbung
sind", so müssen wir konstatieren, daß wir in Fragen der Erziehung und der
Religion lsogar abgesehen von konfessionellen Verschiedenheiten) von „der Einigkeit
ohne Unterschied der Partei und Konfession" noch sehr weit entfernt sind. Wenn
man beiderseits einmal so weit käme, das Positive und das Einigende zu be-

tonen, ließe sich manches biffer schlichten. So lange man aber nicht zu begreifen
scheint, daß auch ein katholischer Lehrer ein Mann, ein selbständiger, freier
und mutiger Mann, ein treuer Lehrer und ein opferwilliger Kollege
sein kann, so lange wird die Einigkeit und Eintracht auch in .möglichen' Dingen
nicht gedeihen. Was soll es mit den Sätzen: „noch heute gibt's Arbeit, so

so namentlich, um die Lehrer frei zu machen von der Kirche' — „der Knecht»
s chaft zu entreißen"? Nach unserer Ansicht kann man aus freien Stücken aus


	Ein protestantischer Pädagoge über die moderne Schule

