
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 12 (1905)

Heft: 12

Artikel: Schillers Weltanschauung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"6—<H 17^ —o —

- Schillers Weltanschauung.
Zur Einleitung des Schillerjubiläums hielt letzthin auf der freien

Konferenz der Geistlichen des Kapitels Rottenburg der Hochw. Dom-

kapitular l)r. Herter, früher felbst gefeierter Lehrer der Literatur-
geschichte am Gymnasium in Ehingen, einen zeitgemäßen Vortrag über

„Schillers Weltanschauung", dem mir die nachstehenden leitenden Sätze

entnehmen:
Am 9. Mai d. I. werden es hundert Jahre, daß Schiller uner-

wartet schnell aus seinem dichterischen Schaffen herausgerissen wurde,
und bereits rüstet sich ganz Deutschland für eine würdige Zentenarfeier
dieses Ereignisses. Ein Dichter, der noch hundert Jahre nach seinem

Tode von einer ganzen Nation gefeiert wird, muß Hervorragendes

geleistet haben; denn sonst ist auch bei Dichtern Vergessenheit das

gewöhnliche Los. Schon sind die verschiedensten Parteien geschäftig

daran, den Dichter als den Ihrigen zu reklamieren: Demokraten und

Sozialdeinokraten betrachten ihn so gut wie die Liberalen als den Ver-
treter ihrer Weltanschauung. Daß der Protestantismus ihn in ganz

besonderer Weise für sich beansprucht, kann uns kein Wunder nehmen ;

aber es hat auch nicht au Stimmen gefehlt, die ihn, wie z. B. Daumer,

wenigstens für seine letzten Jahre, wenn nicht für einen offenen, so doch

für einen geheimen Katholiken angesehen haben. Schon diese Mannig-
faltigkeit der Rechtsansprüche beweist, daß unser Dichter sich in seinen

Welt- und Lebensanschauungen nicht immer gleich geblieben sein kann,

sondern eine längere Entwicllung durchgemacht haben muß.
Als Erbteil vom Elternhaus, besonders von seiner verständigen

und frommen Mutter, bekam der junge Friedrich Schiller Frömmigkeit
und Religiösität fürs Leben mit. Des Knaben sehnlichster Wunsch war
der, einmal Prediger zu werden, und im kindlichen Spiel liebte er es,

als Prediger vor den andern Knaben aufzutreten. Im Haus des guten

Pastors Moser im Lorch wurde er in seinem Vorhaben bestärkt, und

auch in Ludwigsburg blieb er trotz des Einflusses des dortigen Super-
intendenten Zilling seinem Vorsatze treu.

Ein vollständiger Umschwung vollzog sich aber in dem religiösen
Leben und Glauben Schillers, als er im Jahre 177^ in die „Hohe

Karlsschule" eintrat, der er sieben Jahre als Student der Jurispru-
dcnz und später der Medizin angehörte. Aus dem früher so frommen
Knaben ist hier ein rationalistischer Freigeist geworden. Und welches

waren die Ursachen dieses Umschwunges? Es war ja damals die Zeit
der sogen. Aufklärung, die das Christentum seines übernatürlichen



179

Gehaltes beraubte und eine Humanitätsreligion an dessen Stelle setzte.

Kaum gab's darin noch einen Platz fur einen persönlichen Gott, fur
den man zu den vagen Bezeichnungen: „guter Geist", „Allumfasser"
und ähnlichem seine Zuflucht nahm. Das war die religiöse Atmosphäre,
die Schiller in der Karlsschule umgab, und die durch ungezügelte Lektüre

immer neue Nahrung fand. Besonders Rousseau wurde so recht der

Philosoph des jungen Schiller, wie später Kant der des Mannes
geworden ist. So wird man es verstehen, daß bei einem unerfahrenen,
aber mit glühender Phantasie begabten jungen Mann im Zeitraum von

sieben Jahren eine völlige Änderung der Anschauungen eintreten mußte,

von der uns sein erstes Drama, „Die Räuber", ein erschreckendes Zeug-
nis gibt. Für des Dichters religiöse Anschauung kommt vor allem die

erste Szene im 5. Akt in Betracht. Die Worte, die er hier dem Pastor
in den Mund legt und die den Glauben an einen Gott, an die Un-

sterblichkeit der Seele und an eine Vergeltung im Jenseits zum Aus-
druck bringen, dürften so ziemlich den Inhalt seiner damaligen Glau-
bensüberzeuug enthalten. Es ist wahrlich mager genug; aber ein voll-
ständiger Ungläubiger war Schiller doch nicht. Auch mochte dieser

Glaube wohl noch hinreichen, um den Dichter vor gänzlicher sittlicher

Verirrung zu bewahren. Tie zwei nächsten Stücke: „Fiesko" und „Kabale
und Liebe" gehören noch der gleichen Sturm- und Drangperiode des

Dichters an und führen uns in sittlich-religiöser Hinsicht nicht über
den Anschauungskreis der „Räuber" hinaus.

Unterdessen war Schiller nach Leipzig gekommen, wohin der da»

malige Privatdozent Körner, der Vater des Dichters Theodor Körner,
den stellenlosen Literaten eingeladen hatte. Der Verkehr in diesem ihm
so freundlich entgegenkommenden Haus lenkte auch seine Anschauungen
wieder in ruhigere Bahnen, und für seine dichterische Tätigkeit setzt

man in diese Zeit die zweite Periode an. Sein nächstes großes Drama,
„Don Carlos", zeigt schon den wesentlichen Unterschied gegen früher:
jetzt will er die gegenwärtige Welt nicht mehr zertrümmern, sondern

durch die „Gedankenfreiheit" reformieren. Das ist ja auch der Lieblings-
gedanke unseres Liberalismus und der Hauptgrund, weshalb dieser den

Dichter für sich in Anspruch nimmt. Vielleicht nicht mit Unrecht:

wenigstens ist dem heutigen Liberalismus ein gegen das Christentum
überhaupt und gegen die katholische Kirche ganz besondere Feindseligkeit

zur zweiten Natur geworden. Aber auch bei Schiller finden wir in
diesem Drama Töne angeschlagen, so gehässig und bitter gegen die ka-

tholische Kirche, wie wir sie in seinen Jugenddramen nicht finden.

Gleichen Geistes sind seine prosaischen Schriften aus dieser Zeit, vor



-ö 18!)

allem der unvollendet gebliebene Roman „Der Geisterseher" mit seinen

Ausfällen gegen die List und Gewalt der katholischen Kirche, Aber ob-

wohl diese Schrift vom Publikum völlig verschlungen wurde, brachte er

es nicht über sich, sie zu vollenden; der Stoff widerte ihn in späteren

Zeiten geradezu au, ein Beweis, daß den nach Höherem strebenden

Dichter eine so leichte Ware auf die Länge nicht befriedigen konnte.

In dem dichterischen Schaffen Schillers tritt nun eine längere

Pause ein. In richtiger Selbsterkenntnis fand er in dem geistigen

Sckatz seiner Kenntnisse ein nicht unerhebliches Deficit, und er faßte

darum den Entschluß, für eine Reihe von Jahren auf das Dichten zu

verzichten und dafür diese Zeit zu ernsten Studien zu benützen. Vor
allem und zwar noch ehe er das Dichten einstellte, beschäftigte er sich

wieder mit den alten Klassikern, besonders mit den griechischen Dichtern.

Für unsern Zweck hoben wir hier es zu tun mit einem noch im Jahre
1788 erschienenen Gedicht „Die Götter Griechenlands", das ein unge-
wohnliches Aufsehen erregte und die verschiedensten Beurteilungen ge-

funden hat. Es wird darin geschildert, wie schön es auf der Welt

gewesen, als sie noch von den griechischen Göttern belebt war; wie

nüchtern jetzt, wo diese Götterwelt untergehen mußte, um einen zu

bereichern. Unzweifelhaft verrät das Gedicht eine dem Christentum
durchaus feindselige Gesinnung. Daß es aber dem Dichter gerade um
die Wiederherstellung des griechischen Götterglaubens zu tun gewesen,

glaubt heutzutage wohl niemand mehr. Selbst Pater Baumgartner
glaubt, ihn einigermaßen entschuldigen zu können, indem er bemerkt:

„Als Künstler fand Schiller die Lichtseiten der griechischen Mythologie
schöner als das abgeblaßte, verstümmelte Christentum, wie es in seinem

Bekenntnisglauben vor ihm stand. Und als Künstler hatte er in ge-

wissem Sinne recht."

Doch damit kommen wir auf die Idee, die dem Dichter für sein

ganzes Leben gleichsam als erster Glaubenssatz galt: daß die Kunst die

Erzieherin der Menschheit sei. Wer das Christentum abweist, muß nach

Surrogaten suchen, und ein solches war für Schiller die Kunst. In
bedeutsamer Weise hat er diesem Gedanken in seinem Gedicht „an die

Künstler" Ausdruck verliehen: „Der Menschen Würde ist in eure Hand

gegeben. Bewahret sie! Sie sinkt mit euch, mit euch wird sie sich er-

heben." Daß er aber unter den Künsten der Dichtkunst einen hervor-

ragenden Einfluß zuschreibt, versteht sich bei einem Dichter von selbst,

insbesondere ist es ihm die Schaubühne, die „mehr als jede andere

öffentliche Anstalt des Staates eine Schule praktischer Weisheit, ein

Wegweiser durch das Leben, ein Schlüssel zu den Zugängen der mensch-

lichen Seele sei."



181 !>-<>—

Bon Schillers sonstigen wissenschaftlichen Studien ist vor allem

seine Beschäftigung mit der Geschichte zu nennen, als deren Fruchte

„Der Abfall der Niederlande" und „Der dreißigjährige Krieg"
anzusehen sind. Von eigentlichem Quellenstudium ist die Darstellung
nicht beeinflußt; auch die sekundären Quellen sind nur flüchtig benlltzt.

Daß dabei von einer unparteiischen Geschichtschreibung keine Rede sein

kann, versteht sich von selbst, und fast jedes Blatt dieser historischen

Arbeiten gibt Zeugnis hievon. Wer es darauf absehen wollte, Schiller
als Katholikenfeind darzustellen, findet in diesen Werken eine reiche

Auswahl. Doch darf dabei nicht verschwiegen werden, daß Schillers
Rationalismus sich in jener Zeit bereits nicht mehr scheute, die Grund-
lagen des Christentums selbst anzugreifen. Wie er mit der Bibel um»

geht, beweisen die beiden im Jahre 1799 erschienenen Abhandlungen
über „die erste Menschengesellschaft" und „über die Sendung Moses",
den er ganz unverblümt als einen listigen Betrüger erscheinen läßt.

Professor ohne Gehalt in Jena geworden, warf sich Schiller mit
der ihm eigenen Energie auf das Studium der Kantschen Philosophie,
deren Ideen sich in einer ganzen Reihe von Schillerschen Gedichten

wiederspiegeln. Wenn z. B. Schiller in den „drei Worten des Glaubens"

sagt, daß diese Worte nicht von außen herstammen und nur das Herz
davon Kunde gebe, so ist das nichts anderes, als eine poetische Um-

schreidung von Kants weniger poetischem „Postulat der praktischen Ver-

nunst". Der Kantsche Gedanke, daß es dem Menschen versagt sei, in die

übersinnliche Welt einzudringen, kehrt bei chiller oft wieder, so im
„verschleierten Bild von Sais", in „Kassandra", in „Pilgrim". Zahl-
reich sind die Gedichte, die diesen Kantstudien ihre Entstehung verdanken ;

doch geben sie alle Zeugnis von dem sittlichen Ernst, der unsern Dichter
erfaßte und mehr und mehr erfüllte. Freilich: zum Glauben konnte ihm
Kant nicht verhelfen, und im Grund genommen huldigt der eine wie
der andere einem idealen Pantheismus. Ob Schiller je hievon zurück-

gekommen sei, ist schwer zu sagen; dagegen läßt sich nicht verkennen,

daß Schillers frühere Schärfe gegen das Christentum überhaupt und

gegen die katholische Kirche insbesondere in den letzten Jahren seines

Lebens sich wesentlich gemildert hat.
Viele Umstände trugen dazu bei, vor allem, daß seit seiner Ver»

mählung mit Charlotte von Lengenfeld sein sittliches Leben als ein

durchaus geordnetes bezeichnet werden muß: das ist aber fast immer
die Voraussetzung einer vorurteilslosen Beurteilung des Christentums
Um wieviel milder und gerechter er jetzt Christentum und Kirche beur-

teilt, ersehen wir bereits aus dem 1792 geschriebenen Vorwort zur



—o—18^

Geschichte des Maltheserordens: „Wer," so schreibt er hier, „der diese

Löwen im Gefecht an den Krankenbetten bei den Werken der Barm-
Herzigkeit überrascht, kann sich einer innigen Rührung erwehren?" Das

klingt doch wesentlich anders als früher.
Dazu kam noch ein anderes: das warder Verlauf der französischen

Revolution. Anfangs hatte ihr Schiller mit vielen andern zugejauchzt;
aber bald sah er ein, daß er sein früheres Bild vom Ideal der Frei-
heit erheblich retouchieren müsse, was bekanntlich im Lied von der Glocke

in ausgiebigster Weise geschah.

Das find lauter Anzeichen einer nicht zu verkennenden Revision der

bisherigen Anschauungen des Dichters. Dazu kam noch im Jahre 1794
die Annäheruna der bisher einander kühl entgegenstehenden Dichter
Göthe und Schiller. Freilich in religiöser Beziehung konnte Schiller von

Göthe kaum eine Förderung erfahren; aber Göthes ruhige und kühle

Art, die Dinge zu betrachten, wie sie sind, ist doch nicht ganz ohne

Einfluß auf unsern Dichter geblieben. Die Früchte dieser Verbindung
blieben nicht aus. Das Jahr 1798 brachte uns von Schiller eine Reihe

der herrlichsten Schöpfungen, die ihn zum populärsten Dichter
Deutschlands gemacht haben. Unter den vielen Balladen dieser Zeit
findet sich aber auch nicht eine, die in irgend einer Weise dem Christen-
tum nahetreten würde; im Gegenteil, gerade christkatholische Stoffe sind

von ihm aufgegriffen und mit sichtlicher Liebe ausgearbeitet worden.

So die bekannte Ballade „Der Gang zum Eisenhammer" mit ihrem

„Ton christlich-katholisch-altdeutscher Frömmigkeit" (Körner) ; „Der
Kampf mit dem Drachen"; „Der Graf von Habsburg", in dem des

Kaisers fromme Verehrung gegen die Eucharistie in einem so schönen

Zug uns entgegentritt: lauter Schöpfungen, die den Schluß auf eine

sympathische Stimmung des Dichters gegen den Katholizismus von

selbst nahe legen.

Nach zwölfjähriger Pause kehrte der Dichter wieder zur Dichtungs-
art seiner Jugend zurück. Aber welch' gewaltiger Unterschied zwischen

einst und jetzt nach Form und Inhalt! Rasch nacheinander erschienen

„Wallensteiu", „Maria Stuart". „Jungfrau von Orleans", „Braut
von Messina", „Wilhelm Tell" ; und wir Kathliken haben keinen Grund,
mit dem Dichter unzufrieden zu sein. Besonders trifft dies zu bei

„Maria Stuart" und bei „Jungfrau von Orleans". Es war von

Schiller ein gewagtes Unternehmen, diese beiden Persönlichkeiten auf die

Bühne bringen. Denn Maria galt allgemein als Gattenmörderin. Aber

obwohl auch Schiller sie als Schuldige hinstellt, so versteht er es doch,

sie durch ihre Leiden uns menschlich nahe zu bringen und schließlich als



l8ll s»---

Märtyrin ihres Glaubens vor Augen zu führen. Noch mehr war die

Jungfrau von Orleans durch die Darstellung Voltaires in feiner

„Pucelle" in den gemeinsten Schmutz herabgezogen worden. Können

wir uns auch mit der Art und Weise, wie Schiller in diesem Stück

den Knoten zu lösen versucht, nicht ganz einverstanden erklären, so ist

es ihm doch gelungen, für die gottbegeisterte Jungfrau wieder

Sympathien zu gewinnen. Auch in deu andere» Stücken finden sich da

und dort katholische Anlehen. Woher hätte z. B. Schiller die Figur
des Kapuziners in „Wallenstcins Lager'genommen, wenn nicht Abraham
a Santa Clara ihm zu Gebote gestanden wäre? Wenn im „Wilhelm
Tell' nach Geßlers Tod die Barmherzigen Brüder mit ihrem e.nsten

Liede auftreten: „Rasch tritt den Tod den Menschen an" — so muß
das auf die Zuhörer einen gewaltigen Eindruck machen.

Trotzdem wäre es verfehlt, aus solchen katholisierenden Anklänge»

sofort den Schluß ziehen zu wollen, als wäre Schiller in seinen letzten

Jahren wenigstens im Innern ein Katholik gewesen. Man darf nicht

übersehen, laß man es an solchen Stellen mit dichterischen Er»
güssen zu tun hat, aus denen sür des Dichters dauernde persönliche

Überzeugung sich kein sicherer Schluß ziehen läßt; nur soviel kann man
daraus folgern, daß er dem Christentum nicht mehr so unfreund-
lich gegenüberstehen kann wie früher. Was ihn dem Christen-
tum und speziell dem Katholizismus in den letzten Jahren näher

brachte, ist lediglich seine ästhetische Betrachtungsweise. In
seiner monistischen Weltanschauung ist schwerlich schon eine Änderung

eingetreten; ob es später geschehen wäre, ist im Grunde eine über-

flüssige Frage.

Darnach dürfte die Frage: dürfen wir Katholiken von Schiller
sagen: er war unser? — nicht schwer zu beantworten sein. Seiner
Weltanschauung nach gehört er ohneZweifel nicht zu uns,
überhaupt nicht zum Christentnm. Aber als Dichter ist er

dem Christentum doch immer näher getreten, und speziell aus dem

Katholizismus hat er manches wertvolle Anlehen gemacht und ist so

unser Schuldner geworden. Sonst wird der letzte Willen eines

Mannes für heilig gehalten; sollte es nicht auch so sein mit den letzten

Anschauungen eines Mannes wie Schiller? Ja, wenn alle diejenigen,
die in der nächsten Zeit unsern Dichter feiern werden, so wohlwollend

gegen uns gesinnt wären, wie er es in seinen letzten Jahren
unzweifelhaft war, so könnten wir getrost den Schiller-Feiern
entgegensehen.


	Schillers Weltanschauung

