
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 11 (1904)

Heft: 9

Artikel: Das älteste Religions- und Unterrichtsbuch der Erde

Autor: Scheiwiler

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das älteste Religions- und Rnterrichtslmch der Erde.

(Von Dr. Scheiwiker, iltektor, St. Gallen.)

Zu den wichtigsten Unterrichtszweigen im modernen Wissenschafts-

betriebe gehört die vergleichende Religions- und Sprachwissenschaft. Der
kühne Kriegszug Napoleons zu den Pyramiden hgs, Europas Blicke auf
die Literaturen des Ostens hingelenkt, und bald wetteiferten französische

Gelehrte mit einander in der Entzifferung geheimnisvoller Hieroglyphen.
Heute liegt die uralte Geschichte Eghptens zu einem großen Teil klar

vor unserm Auge da. Dann sind die Engländer und Deutschen in die

vielfach noch älteren Ruinenfelder von Babylon eingedrungen und haben

mit ungeheurer Mühe das Alphabet der Keilinschriften herausgearbeitet.

Ihr Werk, mit antireligiöser Tendenz oft begonnen, ist schließlich zum
willkommenen Verteidiger und Bundesgenossen geworden, wie wir in
einer späteren Nummer dieser Blätter zeigen können.

Von den Ufern des Euphrat war der Weg zu den heil. Wassern

des Ganges nicht mehr weit. Und es hat ein deutsch-englischer Gelehrter,

Max Müller von Dessau, Professor der vergleichenden Sprachwissenschaft

in Oxford s-s- 23. Oktober 1900), seine ganze Lebenskraft daran gesetzt,

in das Dunkel indischer Literatur und indischen Geisteslebens Licht zu

bringen durch die genaueste Erforschung der indischen „Bibel", des Veda.

Die Beden, sowie wir sie heute besitzen, sind vier systematisch geord,
nete Sammlungen von Hymnen und Strophen; der Ausdruck, „der

Veda", wird oft für die Gesamtheit der vier Beden gewählt. Der
erste und wichtigste Veda ist der Rig-Veda, den mon zuweilen, nicht

ohne Grund, als den einzig wahren Veda bezeichnet. Er enthält 1028

Hymnen, von denen jede durchschnittlich 10 Strophen hat. Si? sind

alle an Gottheiten gerichtet; jeder Gegenstand, der in diesen Hymnen

angerufen wird bis auf Bogen und Pfeile und Steine herab, wird
durch diese Anrufung eine Art Gottheit, während der Dichter Seher

genannt wird. Die Versmaße sind zahlreich und verschieden, unterliegen
aber strengen Gesetzen. Die Hymnen des Rig-Veda mußten bei den

Opfern rezitiert werden, deshalb haben sie sich durch die Jahrtausende

nur durch mündliche Überlieferung mit erstaunlicher Treue erhalten.
Der zweite, der Säma-Veda, ist eine viel kleinere Sammlung von

Hymnen, die zum größten Teile aus dem Rig-Veda entlehnt sind, sich

aber von ihm dadurch unterscheiden, daß sie beim Opferdienst gesungen

wurden.
Der dritte, der Najur-Veda, besteht aus Opferformeln und

Strophen, die von einer Klasse untergeordneter Priester beim LPfer-
dienste halblaut hergesagt werden mußten.



-»--s 139 5--°^

Der vierte, der Atharva-Veda, der wahrscheinlich später gesammelt

worden ist, enthält neben vielen Hymnen aus dem Rig-Veda eine große

Zahl volkstümlicher Strophen, die als Zauber- und Heilsprüche in

Anwendung waren.

Im großen und ganzen sind diese Gesänge, besonders die des

Nig-Veda, älter als jede andere Dichtung Indiens, ja in ihrer Gesamt»

heit bilden sie das älteste Buch der Erde.

Einigen katholischen Missionären war schon länger der Veda in
die Hand gekommen; aber das Buch galt sür zu heilig, als daß ein

Brahmane die Christen in das Verständnis desselben eingeführt hätte.

Auch gab es am Anfange des 19. Jahrhunderts nur wenig Brahmanen,
welche selbst fähig waren, den Beda zu übersetzen. Wohl fanden sich

Viele, die ihn ganz oder zum großen Teil auswendig wußten, und beim

Opferdienst bei öffentlichen oder privaten Versammlungen Stücke daraus

hersagen konnten, aber sie verstanden oft gar nicht, was sie sagten. Sie
waren stolz darauf, die Hymnen nach dem Klänge auswendig zu wissen;

ja es fehlte nicht an Brahmanen, die glaubten, den Hymnen würde

ihre Zauberkraft genommen, wenn man wisse, was sie bedeuteten. Wenn

jemals eines der wenig zahlreichen Manuskripte des Veda in die Hände

von Europäern fiel, wußten diese nicht, was mit dem unverständlichen

Sanskrit anzufangen sei und legten das Exemplar nach einigen ganz

mißlungenen Übersetzungsversuchen hoffnungslos bei Seite.

Um so mehr konnten sich bei solcher Unkenntnis die übertriebensten

Ansichten betreffend den Veda verbreiten. Die Brahmanen selbst erklärten,

er enthalte die höchste göttliche Offenbarung, er sei nicht das Werk

menschlicher Autoren, sondern das Werk Brahmas selbst, des höchsten

Geistes, der ihn den inspirierten Sehern oder Rishis geoffenbart habe.

Und die europäischen Gelehrten lebten eine Zeit lang der Zuversicht,

daß sie in diesem Veda — wenn nicht gar das Stammeln des

Urmenschen, so dcch die ersten Strahlen deè erwachenden Denkens der

Menschheit finden würden, das leise Echo einer ersten Weisheit, die auf
den Uranfang des menschlichen Lebens auf Erden zurückginge, „als die

Morgensterne mit einander sangen und alle Söhne Gottes vor Freuden

jauchzten". Manch Einer, der für das ihm unbequeme Christentum gern

irgend ein zügiges Surrogat gewünschi hätt«', gab sich der stillen Hofs-

nung hin, die heiligen Bücher Indiens möchten an die Stellen der

Evangelien treten.

Sowohl den aufgeklärten Hindus von der sogenannten Reform-

Partei wie den konservativen Orthodoxen galt übrigens bis in die

neueste Zeit der Veda als ein ebenso göttliches Buch, wie dem Christen



die Bibel. Ja, die frommen Inder gingen so weit anzunehmen, daß die

Veden vorweltlichen Ursprunges, daß sie von Ewigkeit im Geiste des

höchstens Wesens geruht und vor Erschaffung der Welt inspiriert
worden seien. Nach ihrer Vorstellung war der Veda kein Buch, sondern
eine Offenbarung, die in ununterbrochener Kette aus dem Geist des

Lehrers in den des Schülers übergegangen sei. Die einzige in Indien
geltende Weise, den Veda zu erlernen, ohne seiner Heiligkeit und Wirk-
samkeit zu nahe zu treten, war, ihn durch mündliches Vorsprechen eines

befähigten Lehrers auswendig zu lernen. Jedes Wort, jeder Buchstabe

und Akzent war autoritativ festgesetzt seit 500 Jahren vor Christi
Geburt.

Im Erziehungssystem der Inder war die EinPrägung der alten

Bücher in das Gedächtnis der Jugend die wichtigste Aufgabe. Knaben

und Mädchen mußten jahrelang im Hause eines Surn (Vedakundigen)
bleibe» und nichts anderes tun als gewisse Bücher, Zeile für Zeile, aus»

wendig lernen. Anfangs lernten sie ihre heiligen Bücher, wie etwa

Kinder Gedichte in einer fremden Sprache lernen, ohne ein Wort davon

zu verstehen. Die Kinder guter Brahmanenfamilien wurden einfach wie

weiße Blätter betrachtet, auf welche der Lehrer Buchstaben, Silben.
Wörter und Sätze nur dem Klänge nach eingrub. Erst später kam die

Zeit verständnisvoller Wiederholung dessen, was dem Gedächtnis einge-

prägt war, sowie die Zeit, den Schüler über Inhalt und Bedeutung
des Gelernte» zu unterrichten. Jeder Knabe, der die orthodoxe Erziehung

empfing, wurde so eine lebendige Niederschrift des Textes, den er zu

lernen hatte, und diese Niederschrift mußte durch beständige Wieder-

holung in gutem Zustande erhalten bleiben Ein riesengroßes Sanskrit-
Epos, das 90000 Strophen ausweist, wurde so, ehe noch die Schrift
in Indien eingeführt war, nur durch mündliche Überlieferung bewahrt
und den späteren Geschlechtern übermittelt. Selbst nach der Einführung
der Schrift ward Fürsorge getroffen, wenigstens gewisse heilige Texte

vor der schriftlichen Aufzeichnung zu schützen, um jede junge Generation

zu nötigen, ihre religiöse und profane Literatur durch mündliche Über-

lieferung des Lehrers und nicht aus einer Handschrift oder aus einem

Buche zu erlernen. Heute noch besteht diese merkwürdige Methode, ganze

Bücher nur nach mündlicher Überlieferung auswendig zu lernen, teil-
weise fort. Darum grenzen auch die mnemotechnischen Leistungen und

die Gedächtniskraft der jungen Inder ans Unglaubliche — dank dieser

beispiellosen Anspannung des Gedächtnisses auf Kosten anderer Seelen-

kräfte. Wie wohl kein anderes Buch der gesamten Weltliteratur, so hat
der Veda eine Wirkung ausgeübt und das ganze Geistesleben, den



—-L 141 k>—

innersten Seelenzustand und die Volkssitte der gewaltigen indischen

Nation nach Inhalt und Form bestimmt und gemodelt.

Ungeheuer war da begreiflicherweise das Aufsehen, das in ganz
Indien entstand, als der oben genannte Professor Max Müller den

Rig-Veda, aus den Handschriften erster europäischer Bibliotheken sorg-

fältig zusammengestellt, herausgab. „Unsere Pandits (Vedaerklärer)
schrieb am 5. März 1855 ein indischer Gelehrter an Müller, sind ganz
aus dem Häuschen und trauen kaum ihren Ohren, wenn man ihnen sagt,

daß das heilige Buch, wie es vor ihnen liegt, von einem fernen europä-
ischen Gelehrten herausgegeben worden ist, der keine Gelegenheit hatte,
einen vedistischen Pandit zu befragen, der die verschiedensten, zum
Teil verstümmelten und entstellten Manuskripte des Textes und des

Kommentars selbst sammeln, abschreiben und vergleichen mußte.- Es

war in der Tat ein Triumph der Wissenschaft.

Die Reformhindus oder die Aufgeklärten jubelten über das groß-

artige Werk, bei der konservativen, orthodoxen Partei schlug die Aus-
gäbe wie eine Bombe ein. Seit vier Jahrtausenden war diese Veda,

auf den sich ihre Religion, ihr Alles gründete, eine Art unsichtbarer

Macht unter ihnen gewesen. Die Brahmanen hatten bei Religionsge-
sprächen mit den christlichen Missionären immer auf den Veda als die

letzte Instanz zurückgewiesen. Was ihnen als eine dem Christentum

eigentümliche Lehre zugetragen wurde, fand immer die fertige Antwort,
daß der Veda seit uralter Zeit dasselbe lehre. Aber wenn man um die

Angabe der betreffenden Stelle nach Kapitel und VerSzahl bat, wurde
der Veda nie vorgezeigt. Die Berührung, selbst der Blick eines Ungläu-
bigen, entweihte ihn. Und nnn lag er plötzlich offen da vor aller Welt
und wurde in den Straßen von Benares und Bombay zum Verkauf

ausgerufen. Eine unabsehbare Reformbewegung, welche immer weitere

Kreise des Millionenreiches erfaßt, ist die notwendige Folge der Heraus-
gäbe dieses heiligen Buches.

Und nach welcher Seite kann und wird sich der Etromlauf der

Reform hinwenden? Das läßt sich naturgemäß nicht feststellen. Aber

schon der Umstand ist von großer Bedeutung, daß die genaue Kennt-

nis des Veda manche übertriebene Ansichten bezüglich seines Inhaltes
und manche Schwärmereien über seine Wirksamkeit zerstört hat. Man
hat eingesehen, daß in seinen Hymnen wenig von einer ersten geheim-

nisvollen Weisheit zu finden sei; sie enthalten vielmehr nur die ein-

fachsten Gedanken, welche durch den Geist der „Seher" gezogen sein

müssen, als sie anfiengen, über die großen Wunder nachzudenken, die

jeder Morgen und jeder Abend, jeder Frühling und jeder Winter vor



—«—-!Z 142

ihren Augen entfaltete. Zu dieser Dichtung bedürfte eS keiner göttlichen

Offenbarung. Das immerwiederkehrende Thema dieser Gesänge bilden

Sonnenaufgang und Morgen, Tag und Nacht, Erde und Flüsse, Stürme,
Blitze, Regen und Sonnenuntergang. Das war auch ein

Grund, weshalb die Brahmanen sich der abendländischen Forschung und
den Übersetzungsversuchen widersetzten. Sie fürchteten, eine Übersetzung

würde ihre heiligen Hymnen zu bloßen Naturschilderungen herab»

würdigen. Das sind sie nun wirklich auch, wenn gleich diese Naturvor»

gänge in pantheistischer Art mit Gottheiten oder Göttern, die ihnen zu
Grunde liegen, verbunden n erden.

Professor Max Müller bemerkt über diesen Punkt folgendes: „So
interessant auch die Hymnen des Veda sind trotz ihrer Einfalt und Kind-
lichkeit, so muß doch jeder, der sie unmittelbar kennen lernt, bekennen,

daß sie in keiner Weise das religiöse Gefühl späterer Zeiten befriedigen
können. Sie enthalten Lobpreisungen der Naturkräfte, sie sagen Dank

für deren Segnungen. Das alles ist von historischem und psychologischem

Interesse; aber sehr selten bricht einmal ein höherer religiöser, ein

dichterischer oder philosophischer Gedanke durch, noch seltener finden wir
die Erwähnung einer historischen Tatsache. Dazu kommt die überaus

große Schwierigkeit der Sprache, die bis jetzt eine befriedigende Über-

setzung des ganzen Veda immer noch zu einem Dinge der Unmöglichkeit macht. "

Das ist die „Bibel" der Inder. Und dieses Buch glaubten

christentumsfeindliche moderne Gelehrte an die Stelle der hl. Schrift
setzen zu können; aus den Beden hofften sie neue Waffen gegen die

christlichen Offenbarungen zu gewinnen, ja vielleicht den hochragenden

Gottesbau der Lehre Jesu in Trümmer zu schlagen. Einer aus ihnen
denn Müller steht weit nach links, war berufen, wie das schon tausend-

mal geschehen, der Wahrheit Kärrnerdienste zu leisten, und durch ein

staunenerregendes Lebenswerk, durch ein langes, rastloses Leben voll
Arbeit und Anstrengung die blendenden Illusionen des Unglaubens zu

zerstören.
Neben dem „ältesten Religions- und Unterrichtsbuch" der Erde

steht heute noch, ja heute mehr denn je, weil immer lichter bestrahlt

vom Fortschritt der Wissenschaft und Forschung, das „Buch der Bücher"
da, groß und hehr und göttlich, ein „Brief vom Himmel" und nicht

ein Erzeugnis der Erde, ein Unterrichts- und Lehr- und Erbauungsbuch,
das teilweise durch Alter, vor allem aber durch die Hoheit der Gedanken,

durch die Göttlichkeit des Inhalts und den mannigfaltigen Glanz der

Form alle Veden und alle Bücher der Menschheit überstrahlt, wie der

Himmel die Erde überragt.


	Das älteste Religions- und Unterrichtsbuch der Erde

