
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 11 (1904)

Heft: 6

Artikel: Kardinal Schlauch über die Ehe

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-528270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-528270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-»-«L V0

Kardinal Schlauch über die Ehe.

Das erste der idealen Güter der Nationen ist die Ehe, und je

rciner das Ideal war, desto höh:r standen die Völker in ihrer moral-
ischen Bildung. So lehrt uns die Geschichte. Es gab keine Nation, die

nicht auf dem Höhepunkte ihrer Entwicklung, in der Glanzzeit ihres
sittlichen Lebens die Ehe als ein solches Heiligtum betrachtet hätte,
dessen sittliche Seite anzutasten der Staatsgewalt verboten war; während
der Verfall dieser Institution und die Einmengung seitens der Staats-
gewalt immer jene unheilvolle Richtung bezeichnet hat, welche der ver-
fallene Staat bereits eingeschlagen.

Athen, das in dcr Zeit seiner strengen Moral und der Reinheit
seines Familienlebens Helden, Gelehrte, Künstler erzogen hat, erreichte

unter Perikles seine Glanzzeit. Und als wenn es die zerstörende Wirkung
der Leidenschaft gerade auf der Höhe seines Glanzes und hier im Hei-

ligtum der Familie hätte zeigen wollen, führte cs an die Seite Perikles'
die Aspasia, damit sie da die Reinheit der Familie zerstöre und dem

Volke ein Beispiel gebe zur Lockerung der heiligen Bande. Das Volk
schloß dann die Ehe vertragsmäßig vor dem „Archon", stürmisch auf
der schiefen Ebene vorschreitend, löste eine Ehe nach der andern, die

Vertragsehe wurde der mächtigste Faktor der Zügellosigkeit und Ver-
weichlichung der Sitten und des Verfalles Griechenlands.

Auch Rom wurde damals zur Ruine, als das Familienleben des

religiös-sittlichen Charakters entkleidet wurde. Die Gründer Roms

waren die Patrizier, sie machten es groß, sie erzogen seine bewunderten

Gestalten, und auch ihre Familien unterschieden sich von denen der

Plebejer darin, daß diese Familien durch religiöse Zeremonie zu Stande
kamen. Die Ehe der Plebejer, im Wege des „Scheinkaufes" geschlossen,

War eine Zivilehe, sie entbehrte des höheren Charakters, des Geistes der

Patrizier, und sie entbehrte auch gleichzeitig der Haltbarkeit, des Au-
sehens und der befruchtenden Kraft, welche der Quell großer Charaktere ist.

Die Ehe zwischen Patriziern und Plebejern war nicht gerne

gesehen. Allein eine Frau brach dieses Vorurteil. Virginia, die stolze

Tochter des Aulus, heiratete einen Plebejer, und als sie ihre Ehe nach

den religiösen Bräuchen der Patrizier zu schließen wünschte, wurde sie

aus dem geweihten Tempel „?uckori pàieio" (der patrizischen Züchtig-
keit) Vertrieben. Nach ihrer Vertreibung sammelte sie das Volk um sich

und errichtete mit dessen Hilfe einen dem Volke geweihten Altar
„kuckori plöbejo" (der plebejischen oder bürgerlichen Züchtigkeit) — wie

Titus Livius sagt — „zu dem Ende, damit gleichwie in der Republik



9 1 5>—c—

die Männcr in der Tapferkeit, auch die Frauen in der Wahrheit wett-
eifern mögen; damit man fiirderhin sage, daß dieser Altar der geachtetste,

der reinste sei."

So war es. Allein die geschlossene Ehe verlor langsam ihren
Glanz: die Religion. Der Charakter der Institution der Ehe veränderte

sich: Die Ehe der Plebejer wurde mit derjenigen der Patrizier gleich-

berechtigt, und diese Wandlung des Eherechtes wäre nur heilsam gewesen,

— zumal die Tugend kein Vorrecht ist — wenn der religiöse Charakter
der Patrizier-Ehen auch auf das neue Eherecht übertragen worden wäre

Allein gerade das Gegenteil geschah. Der Geist der Auflösung
wurde in die Ehe getragen; nicht die religiöse, sondern die Zivillhe
wurde die gesetzliche Ehe; die Institution der Ehe sank, anstatt daß sie

gehoben worden wäre.
Und was war die weitere Folgen dessen?

Früher hatte sich die Mutter, deren Rechte und Pflichten durch die

römischen Gesetze nicht geregelt waren, in dem moralishen Rom einer

solchen Achtung erfreut, um die sie auch heute jede Mutter mit Recht

beneiden könnte. Die Würde der römischen Matrone (Frau) erzwäng sich

bei der Masse jene Achtung, zu der die Tugend sie berechtigt. W nn die

ehrsame römische Matrone in ihrem Purpu. mantel erschien, wich ihr
die Menge ehrerbietig aus, die Viktoren wagten nicht, ihre Hand auf
eine römische Mutter zu legen, der Magistrat, dem Jeder auswich, er

selbst wich ihr aus Bei großer Strafe war es verboten, vor
ihr unflätige Worte fallen zu lassen. Wenn der Gatte an der Seite
seiner Gattin erschien, war er nicht genötigt, seinen Wagen zu verlassen,

um den ihm entgegenkommenden Konsul zu begrüßen. Die Tugenden,
welche anderwärts als individuell betrachtet wurden, die Reinheit der

Sitten, die Erziehung der Kinder, wurden ia Rom als öffentliche

Tugenden angesehen. Die römische Frau wußte es, daß ihre Achtung
auf das Vaterland zurückfällt; sie besaß weniger Freiheit, aber meh

Achtung Dieser Einfluß der Frau, dieser edle und wohlverdiente
Einfluß, welcher mit der Reinheit der Sitten wächst und mit der Kor-
ruption fällt, war im sozialen Leben in Rom ein grcßer Faktor.

Und dann? Das Vertragsrecht wurde in die Familie hineingetragen
und hieraus entsprang olles, was die Pflichten berührte; das Familien»
leben ward kalt, wie das Gesetz selbst, welches von den Sitten abge-

sondert, bloß juristische Personen und nicht in dem Idealismus der

Tugenden aufwachsende Menschen sah. Das Familienleben wurde auf
eine schwankende Basis gelegt, die Ehelösungen mehrten sich, und die

frivolen Frauen zählten ihre Lebensjahre nicht nach der Zahl der Konsuln,



—92 A—v—

sondern nach der der Gatten, die sie besessen. Juvenal geißelte in seinen

Satiren jene römische Frauen, die geschickt genug waren, innerhalb acht

Jahren fünfmal ihren Gatten zu wechseln.

Eine so verhängnisvolle Wirkung hatte die Weltlichmachung des

Eherechtes in Rom.

Die Logik der Rechtsprinzipien ist immer dieselbe; die Jahrhun-
derte verändern deren Natur und Wirkung nicht. Was vor tausend

Jahren von auflösender Wirkung gewesen, das hat auch heute seine zer-
störende Wirkung nicht eingebüßt.

Deshalb suche ich, wenn von der Ehe oder der Familie die Rede

ist, st.ts jenen erhabenen Idealismus, der dieselbe hebe und achtens-

wert gestalte. Ich vermag mich niemals mit einer solchen Bestrebung

zu besreunden, welche dieselbe zu einem alltäglichen Geschäfte machen

will, in den Augen der Menschen erniedrigt und derselben keinen höheren

Wert beimißt, als einem gewöhnlichen Vertrage. Hier ist die Autorität
des Staates ohne Wirkung; denn niemand Mrmag das zu bieten, was

er selbst nicht besitzt; die Ehe aber steht i> folge ihrer ethischen Natur
außerhalb der Verfügung der Staatsgewalt.

Der moderne Staat betrachtet die Familie nickt mehr als sein

Musterbild. Die Theorie der Selbstderechtigung hat die Gesellschaft in
Atome zerteilt, und so ist auch tie Festigkeit des Familienbandes ge-

lockert worden. Jene berühmte Nacht, in welcher die sogenannten natür-
lichen oder Menschenrechte im französischen Kourent proklamiert wurden,

war für die europäischen Verhältnisse von fataler Wirkung. Die Grund-
lagen der Gesellschaft sind erschüttert; im Namen neuer Prinzipien haben

die Völker eine neue Gru dlqge für das Staatsleben gesucht und suchen

dieselbe auch heute noch. Ob wohl die Staaten auf der nel en Grund-
läge jemals erstarken werden? Das ist die Frage der Zukunft. So viel

erscheint aber zweifellos, daß die Leidenschaft dieselben für den Umsturz
ausbeutet, und indem sie in die Familie den starren Idealismus ein-

führt, sehnt sie sich nach solchen Maßregeln, welche eher auf materielle

Gelüste, eitle Hoffnungen, laxe Disziplin gerichtet sind, als auf die Be-

Wahrung der Heiligkeit des Familienlebens.
Als in Frankreich das Gesetz über die Zivilehe geschaffen wurde,

war die Gesellschaft krank. Di s wird Niemand leugnen. Hat sich Frank-
reich seither gesünderer Zustände erfreut? Hatte der auf die Zivilisation
aufgebaute Einfluß der Familie eine solche Kraft, daß er nicht die

religiösen, sondern die sogenann>en gesellschaftlichen Tugenden zu pflegen

vermochte? Oder hatten etwa die gesellschaftlichen Tugenden eii e solche

Macht, um diese edle Nation von jener schiefen Ebene fernzuhalten,



93

auf der sie stufenweise dem Verfall entgegengeht? Mögen hierauf die

verflossenen Jahre, mözen hierauf die Tatsachen die Antwort erteilen.
Dem politischen Verfalle geht stets die Krankheit der Gesellschaft

voran. Ohne Religion besitzen die gesellschaftlichen Tugenden keine

Sanktion; am wenigsten jedoch vermag diese das bürgerliche Gesetz zu
geben ; der treueste Schutzhort der reinen Tugenden aber ist die Familie.

Die italienische Volksschule.

Der bekannte freisinnige Italiener St.-Korrespondent der „N. Z.
Ztg." veröffentlicht unter dem 20.,I. folgenden, vielfach recht interessanten
Artikel zum italienischen Schulwesen. Wir sind redaktionell aus begreif-
lichen Gründen nicht im Stande, den Artikel in all' seinen Details auf
die Zuverlässigkeit zu prüfen. Allein der Veröffentlichkeit auch in einem

katholischen Fachblatte ist derselbe doch wert, zumal wir hoffen dürfen,
hernach dann von einer befreundeten Drittseite in Rom gelegentlich eine

Auf- und Abklärung zu demselben zu erhalten. Es lautet derselbe also:

„Italien nimmt hinsichtlich des Analphabetismus eine der ersten

Stellen in Europa ein; schlechter um das Unterrichtswesen bestellt ist
es nur noch auf der Iberischen Halbinsel und in den slavischen Reichen-

Teilweise trägt die Überlieferung gewissenloser oder vom römischen

Kleius beherrschter Staatsverwaltungen die Schuld an. diesem beklagens-
werten Zustande (äs sig dä nüt! Die Red.), teils e: klärt es sich aus
wirtschaftlichem Notstande (und den hat das liberale Regiment ver-
schuldet. Die Red.) Zum Teil ist er endlich der Gleichigltigkeit, sowie dem

Mangel an Intelligenz des Volkes selbst (ist au nüt! Die. Red.) zuzu-
schreiben. Fremde Beobachter verwechseln gern Grazie mit Intelligenz
und wissen nicht, daß sich die schnelle Auffassungsgabe namentlich
des Snditalieners auf alltägliche Dinge beschränkt und einem schwierigen

Stoffe gegenüber versagt. Um in diesem Zusammenhange von persön-
lichen Beobachtungen zu schweigen, möchte ich darauf hinweisen, daß

außerhalb der italienischen Landesgrenzen, z.î in den deutschen Laudes-
teilen Österreichs, die Zahl der Analphabeten durchschnittlich 4 Prozent
beträgt, während die italienischen Gebiete Trieft — wo noch viel
deutsches Element vorhanden ist — 21 Prozent, Görz 42 Prozent,
Jstrien 63 Prozent und Dalmatien 80 Prozent Analphabeten aufweisen.
Dabei läßt sich freilich eine gewisse Wechselbeziehung zwischen Anal-
Phabetismus und wirtschaftlichem Rückstände nicht verkennen Der im


	Kardinal Schlauch über die Ehe

