
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 11 (1904)

Heft: 25

Artikel: Zwangslose Gedanken über liturgischen Gesang und dessen
Förderung : Vortrag

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pädagogische
Vlâlter.

Vereinigung des ..Schweiz. Grziehungssreundes" und der ..Wdngog. Monatsschrift".

Organ des Vereins kattM. Um und Mulmnner der Mnieiz
und des Weher. KM. Grziehungsvereins.

Kinstedeln, I? Juni IW4. 25 j 11. Jahrgang
Redaktionskommission:

Die HH. Seminardirektoren H. Baumgartner, Zug! F. X. Nun», Hitzkirch, Luzer»! «rllniaer,
Siickenbach, Schwh»! Joseph Müller, Lehrer, »«hau. in. St. «allen, und «lernen» Fret zum Storch««,
«instedel». — «tnsendungen und Inserate sind an letztere», al» de» «hes.Redaktor,

zu richten.

Abonnement:
Erscheint rvörherrtiiets einmal und lostet jährlich für Vereinlmitalieher »Mr..

fstr Lehramtttandidaten » Fr., sür Ztichtmitalieder S Fr. v-stellunge» »ei de« Verleger»!
Ederle öd R > cke » b ach, Berlaglhandlung, Ginstedel».

Zwanglose Gedanken nder liturgischen
Gesang und dessen Forderung.

Referat an der Delegierten-Versammlung des kantonalen Câzilienvereins Luzern
im Hotel Union, 4. Februar 1904.

Geehrte Versammlung!
Wir leben gegenwärtig in einer kirchenmufikalisch wichtigen und

interessanten Zeit. Unser hl. Vater, Papst Pius X., selbst ein guter
Musiker, hat endlich den Schritt gewagt, vor dem es seinen Vorgängern
zu fürchten schien. Er will auch in den romanischen Ländern, vor allem
in Italien selbst, der Kirchenmusik wieder aufhelfen, und es ist für uns
besonders interessant und freudig, daß der hl. Vater selbst als bestes

Mittel hierzu in seinem neuesten Erlasse dasjenige bezeichnet, was auch

anderswo der Kirchenmusik wieder auf die Beine geholfen hat: nämlich
die intensivere Pflege des Chor als. Mit diesem Worte bin ich

schon mitten in meinem Thema drin, denn liturgisch fingen heißt
eigentlich in erster Linie Choralsingen, der Choral ist ja der

spezifisch liturgische Gesang.



394

Choralgesang hat die hl. Liturgie unserer katholischen Kirche schon

in den ersten christlichen Zeiten verherrlicht, und er hat schon im 6.

Jahrhundert eine Blütezeit erlebt, zu einer Zeit, als man von einer

andern Musik so viel wie nichts wußte. Diesen spezifisch liturgischen
Gesang haben dann später der polyphone Figuralgesang und der

moderne Gesang in manchen Ländern fast vollständig aus dem Gottes-

Hause verdrängt, ohne daß es ihnen aber gelungen wäre, den Rechts-

standpunkt zu ändern, daß der Choral allein bei der Liturgie auf dem

ihm angestammten Rechtsbodcn steht. Alle andern Arten des Gesanges

sind nur geduldet, sie wohnen gleichsam in der Kirche nur zur Miete
und find nie ganz sicher, daß ihnen die Miete gekündet wird.

Es verhält sich hier ungefähr wie mit andern Erfordernissen der

Liturgie. Sie wissen, daß zur Liturgie im engern Sinne, zum hl. Meß-
opfer, brennende Kerzen gefordert sind, und zwar Kerzen von reinem

Wachs. Die Kirche gestattet nun aber, daß neben diesem Licht auch

anderes Licht die Liturgie verschönern helfen darf, Stearinkerzen, Gas,

Elektrizität w. (nur vom Bengal habe ich noch nichts gehört). So darf
neben dem Choral auch anderer Gesang beim hl. Meßopfer vorkommen,

aber wie bei jeder Messe Wachskerzen sein müssen, so soll auch bei jedem

Amte Choral vorkommen oder doch mindestens ein dem Choral in Würde

und Ernst ähnlicher Gesang. Der Choral soll das tägliche Brot des

Kirchenmusikers sein, die andern Gesangsarten kann man mit den fest-

lichen Zuspeisen vergleichen, das Brot aber darf bei keiner Mahlzeit
fehlen.

Chocalsingen heißt dann auch spezifisch katholisch singen. Lieder

nach Art der protestantischen Choräle haben wir auch, aber einen

Kirchengesang, wie ihn die katholische Kirche durch Papst Gregor uns

überliefert hat, haben nur wir. und er ist so eigenartig, daß er in kein

anderes Gewand paßt, als in das liturgische. Ich wollte es nicht

probieren, etwa unter einen Choral»Jntroitus einen deutschen Text zu

setzen, es würde die reinste Karrikatur daraus. Liturgie, Choral und

lateinische Sprache sind eben Dinge, die so enge zusammengehören, wie

bei einer Lilie Blumenblätter, Kelche und Staubgefäße, oder wie bei

einem Wagnerschen Musikdrama Wort und Ton.

Ich frage nun: Haben wir aber an unserem Choral auch etwas

wahrhaft Künstlerisches, etwas, das geeignet ist, das Erhabenste, was es

gibt auf Erden, das HI. Opfer, würdig zu begleiten? Ich will diese

Frage nicht beantworten durch weitschweifige, künstlerische, ästhetische

Ausführungen, sondern ich verweise auf das Zeugnis von Männern,
die mehr von Kunst und Choral verstehen als ich. Ich will nicht einmal



—°-<L 395 s»-»—

Katholiken nennen, sondern ich führe Protestanten an. So sagt z. B.
Thibaue in seinem Werke „Reinheit der Tonkunst": „Die katholische

Kirche hatte nach ihrem System vor allem die dringendste Veranlassung

zur Beibehaltung der großen Urgesänge, welche die ambrosianischen und

gregorianiscken genannt werden, jener wahrhaft himmlischen, erhabenen

Gesänge, welche in den schönsten Urzeiten vom Genie geschaffen und von
der Kunst gepflegt, das Gemüt tiefer ergreifen, als viele unserer auf
den Effekt berechneten neueren Kompositionen."

Und der Protestant Forkel spricht sich in seiner Geschichte der

Musik folgendermaßen aus: „Die gregorianische Gesangsweise hat nun
schon velle zwölf Jahrhunderte gedauert und wird wahrscheinlich so

lange fortdauern, als Religionsübungen und allgemeine religiöse Ge-

sänge unter den Menschen fortdauern werden. Schon diese lange Dauer
der gregorianischen Singart allein ist ein Merkmal, daß sie die wahren,

zu einem allgemeinen Volksgesang erforderlichen Eigenschaften

an sich haben müssen. Was sich durch so viele Jahrhunderte und gerade

durch solche, in welchen in der Kunst, zu der er gerechnet werden
muß, die mannigfaltigsten Veränderungen und Verbesserungen gemacht

worden sind, unverändert erhalten kann, muß einen unzerstörbaren
Wert in sich haben." Und die „Berliner Musik-Zeitung" sagt: „Werden
Höhepunkt der Gesangskunst in Bravour Arien und ähnlichem Zeug
sucht und findet, der findet im gregorianischen Gesang schwerlich Befrie-
digung. Wer aber ohne Vorurteil auf das innere Wesen der Musik,
auf ihren Zweck, namentlich den religiösen, kirchlichen blickt, der wird
zugeben müssen, daß die gregorianischen Gesänge unvergleichlich dastehen."

Sie sehen, meine Herren, das tönt anders, als es aus dem

Munde des UrProtestanten Luther tönte, der in seiner bekannten, unfeinen

Weise den gregorianischen Gesang mit dem Geschrei eines wilden Esels

verglich. Nein! über die hohe künstlerische Bedeutung des Chorals sind

heutzutage alle eins, die in der Musik etwas weiter gekommen sind als

bloß bis zur Fastnacht. Und nicht mir Musikgelehrte, sondern auch

Praktische Musiker sind es, uud zwar gerade die bedeutendsten, die im
gregorianischen Choral eine Quelle neuer Formen und neuen Lebens,
eine Art Jungbrunnen erblicken. Ich kann Sie auf Richard Wagner hin»
weisen, der in seinem erhabensten Werke, dem „Parsival", zum Aus-
drucke der heiligsten und tiefsten Gedanken nur Motive in reiner Diatonie,
also nach den Gesetzen des Chorals, verwendet, der überhaupt in diesem

Werke, das für Jahrhunderte vielleicht das größte bleiben wird, das es

gibt, sehr vieles von der katholischen Liturgie entlehnt.



—<--<ö 396 s—

Ähnlich machen es seine Nachfolger, ja sie gehen noch weiter.
Gerade dort, wo sie die höchste Wirkung erzielen wollen, nehmen sie

direkt zum gregorianischen Choral ihre Zuflucht. So hat der begabteste

der heutigen Nachfolger Richard Wagners, Cyrill Kistler, in seinem

herrlichen Mnsikdrama: Baldurs Tod, in welchem in ergreifender Weise

der Sieg des Christentums über das altgermanische Götterwesen ge-

schildert wird, das solemne „Uonsààmus Domino" der katholischen

Liturgie zum Hauptthema der ganzen Musik gemacht, „sodaß sie, wie ein

Rezensent sagt, wie auf Felsenfundament erbaut, sich leuchtend und

prangend emportürmt zu himmlischen Höhen." Und in seinem Bühnen»

festspiel »Arm Elselein" ertönt am Schlüsse, wo die Seele des Kindes

entschwebt, das feierliche ,,D1oria in oxeolsis Doo". Sie sehen aus diesen

Beispielen, daß auch moderne Musiker, und zwar gerade die hervor-

ragendsten, unsern früher so vielgeschmähten Gesang nicht verachten, ja

daß sie ihn gerade dann verwenden, wenn die Erhabenheit der Hand-

lung den erhabendsten musikalischen Ausdruck verlangt.
Mir selbst kommt der liturgische Gesang der Kirche, der Choral,

immer so vor, als habe er nur von einem erfunden werden können,

der am Meere wohnte und dem Gesang der Nachtigallen lauschte,

das ebbe- und flutartige Steigen und Sinken dieser Melodien, diese ewige

Wellenbewegung neben der t ogelsangartigen Freiheit in Rhythmus und

Melodie legt diesen Vergleich nahe. Wie der Choral ewig groß und schön ist

wie das Meer, so ist er daneben auch wieder lieblich und traut wie

Nachtigallengesang. Und ein Gesang, der sich mit den erhabendsten und

lieblichsten Gebilden aus Gottes Hand vergleichen läßt, ein solcher Ge-

sang ist gewiß in erster Linie geeignet, dort zu erschallen, wo das er-

habendste und liebevollste Werk der Gnade sich vollzieht — beim

hl. Opfer.
Ich habe aber bis dahin nur vom Choral im allgemeinen gesprochen,

und doch gibt es verschiedene Arten Choral, es gibt einen Choral, den man

Regensburger Choral nennt, oder medizeischen Choral, veil von Pustet

in Regensburg die Medicäa als offizieller Choral herausgegeben wurde.

Sodann gibt es einen Choral, den man den Solesmer, Beuroner oder

traditionellen Choral nennt, entweder nach dem Druckorte Solesmes oder

nach jenem Kloster, wo er am schönsten zur Ausführung gelangt, oder

nach der Quelle, der er entstammt. Daneben gibt es viele klösterliche

Gemeinschaften, die ihren besondern Choral haben, so die Cisterzienser,

deren Choral dem traditionellen sehr nahe kommt. Welcher von diesen

ist nun der echte, wahre, gregorianische Gesang? Meine Herren, vor

kurzem wäre es noch etwas riskiert gewesen, diese Frage zu stellen. Die



3L7 s>—

Stellungnahme zum traditionellen Choral wurde von den Verehrern
der Regensburger Ausgabe als eine Art ansteckende Krankheit ange-
sehen, mit dem Namen Beuronitis belegt. Das ist nun mit einem

Schlage anders geworden.

Daß der traditionelle Choral, wie er von Dom Pothier in der

Solesmer Ausgabe festgestellt wurde, eine Aufgabe, deren Lösung man

vor dreißig Jahren noch für durchaus unmöglich hielt, daß dieser der

einzig richtige gregorianische Gesang ist, das haben zwar in letzter Zeit
auch die Regensburger schon zugegeben. Aber heute, nach dem Erlasse

des Papstes über Kirchenmusik, da müssen sie Wohl oder Übel sogar mit
dem Gedanken sich vertraut machen, daß es möglich, ja wahrscheinlich

ist, daß die Regensburgcr Ausgabe mit der Zeit nicht mehr existieren

wird in ihrer gegenwärtigen Form; hat-doch der Papst die Vertretung
der Firma Pustet direkt aufgefordert, ihrer gegenwärtigen Ausgabe eine

solche des traditionellen Chorales folgen zu lassen. Und es sagt der

Papst in seinem Motu proprio wörtlich: .Der alte traditionelle

gregorianische Gesang muß in den hl. Funktionen wieder hergestellt

werden." Wir haben also schon heute am Regensburger Choral nur
noch einen geduldeten liturgischen Gesang, wie es der polyphone und
der moderne Gesang auch ist. Nur der traditionelle alte Choral steht auf
seinem eigenen Grund und Boden bei unserer Liturgie, und wenn sich

auch der nun einmal bei uns eingeführte Choral der Medizäa noch

jahrzehntelang halten wird, so kann es doch nicht fehlen, daß jetzt,

nachdem ihm der kompetenteste Mann der Welt das Tor geöffnet hat,
der traditionelle Gesang auch bei uns da und dort Eingang finden und

immer weitere Gebiete sich erobern wird.

Aber Sie dürfen nicht etwa meinen, der hl. Vater habe den

traditionellen Choral mit solch unzweideutigen Worten empfohlen oder

befohlen, bloß um bei uns die Regensburger Ausgabe zu vertreiben.
Nein, den Zweck, den er verfolgte, hätte er schließlich auch mit dem

Regensburger Choral erreichen können; der hl. Vater will vor allem,
daß man in Italien und überall beim Gottesdienste wieder Choral
finge, und er will dies in der richtigen Erkenntnis, daß der ernste

Choral der wirksamste Widersacher der miserablen Tingel-Tangelmusik
sein werde, die in den italienischen Kirchen zum besten gegeben wird.

(Schluß folgt.)


	Zwangslose Gedanken über liturgischen Gesang und dessen Förderung : Vortrag

