
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 10 (1903)

Heft: 19

Artikel: Apologetisches über die menschliche Sprache, verglichen mit den
Tierlauten

Autor: Kronenberg, I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-532137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-532137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


29^

Apologetisches íìbev die menschliche Sprache,
verglichen mit den Hierlcmten.

(Konferenzarbeit von Jg. Kronenberg, Pfarrer, Meierskappel.)

Man bekommt es in Zeitungen und Zeitschriften genügend

oft zu lesen, es mache sich in der Gelehrtenwelt immer mehr
eine Richtung geltend, die dem Geiste der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
Hunderts den Krieg erkläre, nämlich dem Geiste des Atheismus, des

krassen Materialismus und vor allem der damit in enger Verbindung
stehenden sogen. A ffe nthe orie. Tatsächlich gibt es heutzutage nicht

wenige hoch angeseheue Naturforscher, die, obwohl weit davon entfernt,
Katholiken oder gläubige Christen zu sein, doch offen und unumwunden
die Affentheorie als eine abgetane Sache erklären. Es wäre leicht, eine

ganze Reihe glänzender Namen zu nennen, statt dessen zitiere ich nur
den Ausspruch des Naturforschers Karl Snell, welcher sagt: Ich
glaube nicht an den Darwinismus, weil ich an die
Wissenschaft glaube. Wir dürfen uns aber dabei nicht etwa der

Illusion hingeben, als ob damit diese Theorie auch aus der Welt geschafft

sei, vielmehr macht sich auch hier das alte Gesetz geltend, daß Ideen
von weittragender Bedeutung, besonders religionsphilosophische und

soziale Ideen nur nach und nach in die tiefern und breitern Schichten

des Volkes dringen, daß aber dieser Prozeß, wenn er sich einmal abzu-

spielen angefangen hat, sich kaum mehr aufhalten läßt. So ist es lange

gegangen, bis die Affentheorie beim gewöhnlichen Volke Eingang

gefunden hat, aber jetzt, wo ihr Kern in der Wissenschaft zu verblassen

beginnt, jetzt erleben wir es, daß sie in der Arbeiterbevölkerung der

Großstädte ein gewaltiges Heer von Anhängern angeworben hat, was

um so weniger auffallen kaun, als selbst die Männer der Wissenschaft

augenscheinlich nur mit dem größten Widerstreben die Resultate jener

ernsten Forscher entgegennehmen, welche die völlige Haltlosigkeit der

Affentheorie darzutun sich bestreben. „Es wär' zu schön gewesen", diese

Affentheorie bot dem Atheismus und Materialismus auch gar zu

bequeme Waffen gegen Spiritualismus und Offenbarung, und es ist fast

unmöglich, sie zu entbehren, und nur die dringendste Logik der Tatsachen

kann schließlich diese Herren aus dem erträumten Affenparadies ver-

treiben, während es sich dann erst recht mit Anhängern aus den Halb-
gebildeten und Arbeiterkreisen füllen wird.

Ein Beweis für diese Behauptung liegt darin, daß ein Drama,
welches vorletztes Jahr in Berlin aufgeführt wurde (.Der Probe-

kandidat", von Max Dreyer) einen großartigen Erfolg hatte, weil es



299

einen Lehrer zum Märtyrer der guten Sache stempelte, der von seinem

Posten entfernt wurde auf die Anklage hin, seinen Schülern darwinistische

Ideen beigebracht zu haben. Noch auffallender ist es und bringt uns

zugleich unserm speziellen Thema näher, daß vor kurzem noch ein Buch
erscheinen konnte, mit dem Titel: Die Sprache der Affen stinz spoooll ok

moiàxs), welches den Beweis antritt, daß die Affen sich zur gegen-

festigen Verständigung ebensogut einer artikulierten Sprache bedienen

wie die Mensche». Ohne mich speziell mit diesem etwas abenteuerlichen

amerikanischen Buche zu beschäftigen, scheint es mir doch ein Gegenstand von

großer Wichtigkeit, darzutun, daß die Sprache des Menschen von den Tier-
lauten grundwesentlich verschieden ist, so sehr, daß dieser einzige Umstand schon

eine unüberbrückbare Kluft bildet zwischen Tier und Mensch. Um dies

zu beweisen, müssen wir uns vorerst an die Frage machen: Wozu hat
der Mensch die Sprache, und wozu braucht das Tier seine Stimme?

Das entscheidende Axiom, auf dem alle Aussührungen zur
Beantwortung dieser Fragen fußen müssen, ist der alte thomistische

Satz: taistum in operations guantum in intsUsotu, auf die menschliche

Sprache angewandt heißt das: Die Sprache ist jene Tätigkeit des

Menschen, durch welche er die intellektuellen Borgänge seines Innern
in artikulierten Lauten kundgibt. Um sprechen zu können, ist aber vorerst
ein Sprachorgan notwendig, und nun haben wir da vor allem die auf-
fallende Erscheinung, daß Sprachorgane nicht nur dem Menschen, son-

dern auch dem Tiere eigen sind und zwar, daß der Unterschied der

Sprachorgane des Menschen zwischen dem der höhern Tiere kein wesent-

licher ist, sodaß, wenn wir nur das Werkzeug ins Auge fassen, die

Möglichkeit vorhanden wäre, daß auch das Tier die Erkenntnisvorgänge
seines Innern durch Worte und Begriffe kundgeben könnte. Tatsächlich
kann man ja Tiere zum aussprechen menschlicher Lautverbindungen
abrichten.

Aber nicht nur das, sondern wir beobachten es täglich, daß das

Tier seine Stimmorgane von sich aus braucht nicht nur um das anzu-
zeigen, was es empfindet, sondern sogar um sich andern Tieren ver-

ständlich zu machen. Aus dieser Beobachtung ist darum schon in der

ältesten Zeit durch menschliche Einbildung den Tieren wirkliche Sprache

beigelegt worden, sagenhafte Berichte melden uns von einem goldenen

Zeitalter, wo die Tiere und die Menschen die nämliche Sprache mit
einander redeten und wie Menschen durch Genuß einer Weißen Schlange
oder eines Drachenherzens den Schlüssel zur Sprache der Tiere finden.

Jedenfalls können wir in diesen Berichten den mächtigen Zug im

Menschenherzen erkennen, in die tiefen Rätfel einzudringen, die sich auch



---s 30V

heute noch dem Menschen im Leben der Tiere vor das sinnende Auge

stellen. Mehr aber als solche Sagen müssen uns objektive Berichte über

die Verlautbarungen der Tiere aus den ältesten Zeiten interessieren, da

sie uns dann einigermassen erkennen lassen, ob die Tierlaute auch in

ähnlicher Weise wie die menschliche Sprache sich im Laufe der Zeiten

geändert haben, ob sich da irgend ein Fortschritt konstatieren lasse im

Laufe der Jahrtausende.
Das älteste Denkmal menschlicher Kultur ist aber unstreitig die

menschliche Sprache, und diese gibt uns in ihren Stammformen viel-
fache Beweise dafür, daß die Tierlaute seit den ältesten Zeiten bis ans

heute stabil geblieben, daß also die Hunde heute noch ganz gleich bellen, die

Ziegen gleich meckern, die Pferde gleich wiehern ?c. wie zu jener Zeit,
als zum erstenmale diese Laute an menschliche Ohren schlugen. Die

Stammformen der Wörter, die wir zur Bezeichnung dieser Laute

brauchen, sind meistens den Naturlauten nachgebildet und stimmen in
den meisten Sprachen genau mit einander überein. Ich erinnere z. B.

nur an die màaà des lieblichen Polhphem im neunten Gesang

der Odyssee, also einer Dichtung, deren Entstehung wir etwa 2800

Jahre in die Vergangenheit zurückversetzen müssen. Der Stamm ist hier
mek wie im deutschen Worte meckern. Ähnliche Beweise würden sich

bilden bei etymologischer Untersuchung der Wörter quacken, wiehern. Es

wiederholt sich eben auch im Sprachvermögen der Tiere, wenn wir über-

Haupt diesen Ausdruck brauchen dürfen, das nämliche Gesetz, das wir in
allen übrigen Fähigkeiten derselben beobachten, daß alle Tiere nach einem

in sie gelegten Triebe leben und handeln, der an sich keiner Steigerung
fähig ist und oft von Anfang an eine, selbst für den Menschen unerreichbare

Tätigkeit in sich birgt. Welcher Ingenieur will es wagen, ein Spinn-
gewebe herzustellen oder eine Honigwabe mit jener Genauigkeit, wie sie

die Biene macht? Freilich kann der Mensch einigen Tieren gewisse

Fertigkeiten beibringen, er kann sie abrichten, aber es ist wichtig, zu

beachten, daß je höher der natürliche Kunsttrieb eines Tieres ist, es um
so weniger für Ablichtung empfänglich ist, und wenn Papagei, Falke,

Hund und Pferd sich bis auf einen gewissen Grad dem Willen des

Menschen ergeben, so würde alle seine Mühe umsonst sein an einer

Biene oder Ameise. Und selbst das, was den Tieren angelernt wurde,

empfinden diese selbst meist als etwas Fremdes, nicht für sie Passendes,

indem jsie es von sich aus nicht üben und gern wieder in ihre natür-
liche Ungezwungenheit zurückkehren und das Angelernte vergessen.

So stehen wir denn vor der unumstößlichen Tatsache, daß die

Tierlaute sich, so weit menschliche Wissenschaft zurückgeht in die Ver-



o—«H 301

gangenheit, gleich geblieben sind, daß sie sich nicht fortentwickelt haben,

was uns gewiß zu dem Schlüsse berechtigt, daß sie überhaupt der Ent-
Wicklung nicht fähig sind. Das ist aber auch gar nicht nötig, denn jene

Laute, deren das Tier fähig ist, genügen vollständig, um sein sinnliches
Erkennen, so weit dies nötig, nach außen kund zu geben. Auch der

Mensch befindet sich in der ersten Zeit seines Daseins in einem

Zustande, der dem tierischen sehr nahe steht, und da ist es auch das

Einzige, was der Mensch nicht zu lernen braucht, was jeder vom ersten

Augenblicke an kann, und was bei allen Völkern das nämliche ist: Tier-
laute, nämlich das Schreien, Wimmern, Weinen, Stöhnen und andere

Ausbrüche leiblicher Empfindung, was aber alles so gut wie die Tier-
laute, mit der menschlichen Sprache gar nichts zu tun hat. Und wer

hätte sich selbst nicht schon auf Tierlauten ertappt in Ausrufen plötz-

lichen Erschreckens und anderer Affekte, wo wir uns erst durch Reflexion

bewußt werden, daß wir diesen Laut ausgestoßen haben? So wie alle

Menschen auf Erden im Alter der Unmündigkeit und in gewissen Affekten

sich in diesen Naturlante» ähnlich sind, so auch alle Tiere jeder Gattung
unter sich, indes würde z. B. ein Sperling, obgleich er das Organ dazu

hat, niemals dazu kommen zu singen wie die Nachtigall, auch wenn er

von frühester Jugend auf und sein ganzes Leben mit Nachtigallen ver-

kehrte. Auch sind wir zu der Frage berechtigt: Wenn doch einige Tiere,
wie die Affen, darauf so versessen sind, menschliche Bewegungen nachzuahmen,

warum kommen sie denn nicht auch darauf, ihre Sprache nachzuahmen,

da sie doch das Organ dazu haben? Die Antwort für all das liegt in
unserm Axion: taiàm in operations guantum in intsUsotu, das Tier
hat nie eine Sprache gehabt und wird nie eine Sprache bekommen, weil

ihm die Grundlage dazu fehlt, das Denken.
Gerade weil der Mensch denken, Begriffe bilden kann, deshalb

kann er auch sprechen. Schon der Name Mensch heißt ja nichts anderes

als Denker; während die Tiere schon in den alten Sprachen als die

undenkenden, unredenden, stummen vorgeführt werden, begegnet uns

der Mensch schon in der ältesten bekannten Sprache, im Sanskrit, unter
dem bedeutsamen Namen manuàba, der sich in unserer deutschen

Sprache bis auf heute erhalten hat in dem althochdeutschen manuiseon,
dem gegenwärtig im Gebrauch stehenden: Mensch; mânuâsà heißt
aber nichts anderes als der Denkende, welches Wort, wie kein anderes, das

eigentlich Wesentliche des höchsten Geschöpfes auf Erden heraushebt.

.(Fortsetzung folgt.)


	Apologetisches über die menschliche Sprache, verglichen mit den Tierlauten

