
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 10 (1903)

Heft: 9

Artikel: Die Bible und die deutsche Literatur

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-526662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-526662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^ »â--L 133 ^

Aie Bibel und die deutsche Literatur.

In einem III. Cyklus von volkstümlichen Hochschulkursen sprach

an vier Abenden, am 12., 15., l9. und 22. Januar Herr Privatdozent
Dr. Faulhaber von der theologischen Fakultät in Würzburg über „die
Bibel und die deutsche Literatur" — näherhin über die Frage: „Wie
und inwieweit ward das Geistesleben und im speziellen das literarische
Leben unseres Volkes angeregt und befruchtet durch die Bibel?"

Die Bibel, „das Buch der Bücher", „das Buch der Völker", „das
Buch mit sieben Siegeln" ist als geschriebenes Wort Gottes — ähnlich
wie Christus, das persönliche Wort Gottes — von doppelter Natur:
himmelhoch über aller Weltliteratur stehend und doch auch in der Welt-
literatur als erhabenstes Denkmal reichster, schönster Poesie, sollte von

Anfang an auch für deutsches Geistesleben Lebenswecker werden. Gleich
das allererste Literaturstück des deutschen Volkes ist eine Bibel: die

Bibelübersetzung des Bischofs Ulfilas in der Mitte des 4, Jahrhunderts;
an ihr hat sich die deutsche Sprachwissenschaft ausgebildet (Brüder Grimm);
sie ist die Mutter der hochdeutschen Sprache geworden.

Biblische Einflüsse beherrschen das Kunstepos: Im Rolandslied hat
der Held ganz biblisches Kolorit. Roland wird wie ein deutscher Josue
oder Gideon gefeiert, ist sogar mehr Josue als deutsch. Das Lied vom

hl. Gral hat Beziehungen mit dem 1. Buch der Bibel (Genesis) — der

hl. Gral wird beschrieben als eine Reliquie des Paradieses — und mit
dem letzten: der geheimen Offenbarung des hl. Johannes. Im „Parzi-
val" des Wolfram von Eschenbach ist das Grundthema biblisch: der

Kampf zwischen Geist und Fleisch (Röm. 7.).

Von den geistlichen Dichtungen, welche im 9. Jahrhundert die

Heldenlieder verdrängen, ist das Wessobrunner Gebet die Umgießung des

8. Kapitels der Sprüche Salomons. Zu Anfang des 9. Jahrhunderts
bringen das Mattäus-Evangelium, auf Befehl Karl des Gr. übersetzt,

und (ca. 830) die Fuldaer Evangelien-Harmonie die ersten Proben

deutscher Bibel in Prosa. „Heliand" (ca. 830). das poetisch bedeutendste

geistliche Epos des Mittelalters, bietet ein „Leben Jesu", ein harmonisches

Christusbild, ganz nach den Evangelien und doch auch ganz dem deutschen

Volkscharakter angepaßt. „Heliand" repräsentiert die Versöhnung, ja

Vermählung des Evangeliums mit dem deutschen Volkscharakter: mehr

als 600 Jahre vor der Reformation. Im „Krist" des Otfried von

Weissenburg i. Elsaß erhält das deutsche Volk 30 Jahre nach „Heliand"
bereits ein zweites „Leben Jesu" in poetischer Sprache. Das „Anno-



139 g---

lied" und Rudolf von Ems' „Weltchronit" machen ganze Exkursionen
durch die Bibel.

Die deutsche Spruchpoesie des Mittelalters zeigt nach Inhalt,
Tendenz und Form große Verwandtschaft mit der biblischen Didaktik
in den Sprüchen Salomons. Freidank's „Bescheidenheit" wird geradezu
die „Laienbibel" genannt.

Die Minnepoesie gerade der besten Zeit ist zum größten Teil aus
dem Hohen Lied emporgeblüht. „Wem es noch zweifelhaft sein will,
daß das deutsche Volk vor der Reformation die Bibel kannte, der lese

die Minnelieder des Walther von der Vogelweide."
Reicher biblischer Stoff füllt also die vernehmsten Dichtungen der

alt- und mittelhochdeutschen Zeit.
Der „neue Geist" der Reformation verstand allerdings nicht mehr

wes Geisteskinder die Dichtungen des Mittelalters gewesen waren: sein

Urteil über den alten Glauben ward auch sein Urteil über die alte

Literatur, die ganz und gar die Gesichtszüge jenes Glaubens trug. Nur
o kam man dazu, zu sagen: biblische Stoffe seien in der Literatur vor
der Reformation unbekannt gewesen.

Die Bibel, welche an der Wiege der deutschen Literatur gestanden,

ward auch die Retterin der deutschen Literatur im Tiefstand derselben

im 16. Jharhundert. Luthers Bibelübersetzung (1521) war freilich
nicht die erste deutsche Bibel — 17 deutsche Vollbibeln gingen ihr vor-
her, „Te>Ibibel"-Einzelevangelieu noch mehr. Die Festschrift der Bonner

Universität 1883 betont, die Tatsache, daß Luther in kaum drei Monaten
die Schrift übersetzte, findet ihre Erklärung darin, daß bereits ein großer
Vorrat von brauchbaren biblischen Übersetzungen vorhanden war. Aber

Luthers Bibel bedeutet in der Kunst der Verdeutschung des göttlichen
Wortes einen großen Fortschritt: er war ein Meister der Sprache.

Luther ward aber auch nicht erst der Schöpfer der neuhochdeutschen

Sprache. Jakob Grimm setzt denn Beginn derselben in die Zeit 1459;
Luthers Verdienst war es, wenn in der Folge das Neuhochdeutsch so

rasch und so allgemein Schriftsprache geworden ist.

Aus der Bibel erblühte das deutsche Kirchenlied — schon lange

vor der Reformation; zum protestantischen Kirchenlied legte Luther den

Grundstock durch seine Psalmenübersetzung; zur Blüte brachte es Paul
Gerhard; ihm entsprach auf katholischer Seite als Dichter Friedrich Spee,

8. ck., einer der edelsten deutscher Nation, einer der lieblichsten Dichter,
dessen „Trutz-Nachtigall" ganz von der Bibel durchdrungen ist.

Durch Klopstock's „Messiade" ist die Bibel einer der Impulse
geworden, welche die neue Blütezeit der Literatur heraufgeführt haben.



140

Klopstocks „Oden" besingen vielfach biblische Gedanken. Seine Schüler
werden geradezu „biblische Dichter", besonders im Epos: Bothmer,
Moser und einer der besten: Erzbischof Pyrker („Perlen der hl. Vorzeit".
„Bilder aus dem Leben Jesu und der Apostel"). Herder wird der be-

geisterte Lobredner der biblischen Poesie: seitdem gilt sie als vornehmstes

Dokument der Weltliteratur. Schiller benutzt die Bibel nicht aus Über-

zeugung, sondern zur Erzeugung dramatischer Wirkung. Göthe, wie

Lessing dem positiven Christentum der Bibel feindselig gegenüberstehend,

hat immerhin zu feines Gefühl für Poesie, als daß er sich ganz dem

Zauber der biblischen Poesie entziehen könnte. Göthes Faust berührt
sich zwar der Grundidee nach mit dem „Prediger" Zàlssiastes");
aber in der Antwort gehen beide weit auseinander: der „Prediger" sucht sie

mit Hilfe des Gottesgedankens, Faust ohne denselben! Auch „Job"
klingt in der Grundidee des Faust durch tMephistopheles ist als De-

nnnziant der Menschheit dem Satan in „Job" nachgedichtet): was hätte

Göthe durch die Bibel uns werden können! „Hätte der Dichter des

Faust", statt diese Sage im Geiste des Unglaubens zu bearbeiten, „Job"
im gläubigen Geist des biblischen Buches bearbeitet, wir hätten eine

Job-Tragödie, um welche die Völker uns beneiden würden, in' welcher

die großen Leidensprobleme der Menschheit auch beantwortet wären,

nicht bloß aufgerollt wie in Faust!"
Das deutsche Drama ist geradezu an der Hand der Bibel groß gewor-

den: es hat seine Wurzel in den Weihnachts- und Passionsspielen des 12.

und 13. Jahrhunderts (das Oberammergauer Passionspiel eine Reliquie
derselben), in welchen der Verlauf der Heilsgeschichte — weitausholend

von den alttestamentlichen Vorbildern — dem Volk durch Anschauungs-

unterricht vorgeführt wurde. Ein Weihnachtsspiel aus der ersten Hälfte
des 13. Jahrhunderts redet in so vollendeter deutscher Bibelsprache, daß

bereits eine längere Entwicklung vorausgegangen sein muß.
Die zahlreichen biblischen Dramen der Reformation wurden ausgespro-

chene Tendenzdramen, so die von Waldis und H. Sachs; im übrigen stehen

sie mit Dramen aus der katholischen Zeit in engem Zusammenhang, sogar

auf ihnen fußend, nur jetzt streng konfessionell, tendenziös zugeschnitten.

Auch für die Modernen ist die Bibel eine reiche Fundgrube dramatischer

Stoffe geworden: vergleiche Grillparzers „Esther", Gutzkows „Saul", Mo-
senthals „Deborah, besonders Hebbels „Judith" und noch glücklicher Otto

Ludwigs „Maccabäer".
Die ganze Geschichte unserer deutschen Literatur ist ein Ehrenzeug-

nis für die Bibel und begründet den warmen Appell an die deutsche

Poesie, mit welchem vr. Faulhaber schloß: „Hier, wahre deutsche Poesie,

sind die starken Wurzeln deiner Kraft!"


	Die Bible und die deutsche Literatur

