
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 7 (1900)

Heft: 20

Artikel: Psychologie ohne Seele : Vortrag [Schluss]

Autor: Gisler, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-538892

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-538892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vereinigung
des „Schweiz. Erziehungsfreundrs" und der „Pädagog. Monatsschrift".

H r g cr n
des Vereins Kskh. Aehrer und Ichulmänner der Ichweit

und des fchweiierischen kakhol. Erziehungaverein».

Hinfiedekn, IS. Oktober 1900. Nt 2V. 7. Aastrgang.
N»d»ktionskommWon:

Die H. H. SeminardireNoren F. X. Kunz. Hitzkirch. Luzern; H. Baumgartner. Zug; Dr. I. Stbtzel
Rickenbach. Schwyz; Hochw. H. Leo Benz. Pfarrer. Berg. Kt St. wallen ; und EI. Frei, zum Storchen
in Einsiedeln. — Einsendungen und Inserat e sind an letzteren. alS den C h e s - R e d a k t o r

zu richten.

Abonnement:
erscheint monatlich 2 mal je den 1. u. 15. des MonatS und kostet jährlich für Vereinsmitglieder 4 Fr.
für Lehramtskandidaten S Fr.; für Richtmitglieder 5 Fr. Bestellungen bei den Verlegern: Sb er le.

Rickenbach. Verlagshandlung. Einsiedeln. — Inserate werden die »gespaltene Petitzeile oder denn
Raum mit 3<» Centimes <25 Pfennige) berechnet.

Ufychotogie oyne Seele.
(vortrag im kathol. lLehrerverein von <lhur und Umgebung, gehalten den 17. Kpril

von Prof. Dr. Unton Gisler.

(Schluß).

ll. Diese Schlußfolgerung wird abgelehnt von den
Vertretern des psychophysischen Parallelismus, dem die

Großzahl der modernen Psychologen huldigt. Sie sagen: der physiolo-
zische Prozeß und der Denkprozeß (das Leibliche und Geistige) sind gar
nicht zwei Realitäten: sie sind nur zwei Seiten eines und desselben

Ganzen: das Geistige ist die von innen, das Physiologische die von
außen gesehene, sachlich ganz gleiche Tatsache. Der äußere Vorgang
(Hirntätigkeit) hat immer als parallele Begleiterscheinung einen innern

Borgang (Bewußtseinstätigkeit) ; der physische und psychische Vorgang
haben den gleichen Inhalt, in zivei verschiedenen Sprachen ausgedrückt

(Psycho-Physik) So sei z. B. eine und dieselbe Krümmung von außen

gesehen konvex, von innen gesehen konkav. Das ist die berühmte Zwei-
seitentheorie, Jdentitäts-Parallelismus, Psychophysik.

M. H., sind das nicht leere Worte? Acceptieren wir das Beispiel
von der Kreislinie. Eine Kurve ist eine lineare, gekrümmte Ausdehn-



610

ling, ob von außcn oder von innen gesehen. Und das Gehirn bleibt

Gehirn, magst dn es von außen betrachte» oder von innen. Die Psy-

chophhsiker sträuben sich gegen den krassen Materialismus; allein ihre

Behauptung, der physische und psychische Vorgang seien sachlich identisch,

ist ein Rücksall in den brutalsten Materialismus, — und damit philo»
sophisch gerichtet. Materie, auch organisierte Materie, kann niemals

weder denken »och empsinden. Ihre einzige Tätigkeit ist körperliche

Bewegung, für die sie allerdings je nach der Struktur mehr oder wenigcr

empfänglich ist. Die Gesamtheit menschlicher Handlungen „mechanisch"

erklären wollen, ist eine ungeheuerliche Absurdität, die übrigens auch von
den Psychophysikern scharf zurückgewiesen wird.') Denken und Wollen
ist mehr als nur multiplizierte Muskelarbeit; die Philosophie eines

Thomas und die Mathematik eines Newton ist nicht teilbar durch ein

Kraftmaß, das etwa nötig ist, ein Kilogramm einen Meter hoch zu

heben. Oder wenn dn die Malerarbeit, die in einem Wirtshansschilde
steckt, tausendmal multiplizierst, wird etwa die Raphaels „Verklärung
Christi" herauskommen? Hat nicht vielleicht der Farbenmischer Titians
mehr Muskelkraft aufgewendet, als Titian selber? Ist die Leistung eines

genialen Architekten teilbar durch die Mnskelleistnng eines Steinklopfers?
Solche Frage» beantworten sich selbst. Der Denkprozeß läßt eine rein

mechanische Erklärung nicht zu.
12. Wenn Denken und Wollen Onelle und Sitz nicht in toter

Materie haben können, sind wir dann nicht gezwungen, eine snbstanzielle,

geistige Seele zuzugeben. Keineswegs, erwidern die Psychophysiker; wir
haben eine andere Erklärung dafür, daß mit den physischen Vor-
gängen stets psychische parallel verlaufen. Diese Erklärung suchen wir
nicht in der prästabilierten Harmonie eines Leibniz, nicht im Occasio-

nalismns eines Malebranche, die da sagen, physische und psychische

Vorgänge verlaufen im Menschen parallel, weil Gott es so vorherbc-
stimmt und beide Wirkungen unabhängig von einander hervorbringt.

Wir geben aber auch nicht zu. sagen die Psychophysiker weiter, daß

die geistigen Vorgänge des Menschen von den leiblichen kausal hervor-
gerufen werden und umgekehrt. Denn kein Geist kann auf einen Körper
und kein Körper auf einen Geist wirken.

Es ist überhaupt kein Kausalverhältuis weder auf materiellem noch

auf geistigem Gebiet. Was wissen wir über Kausalität? Nur dies eine:

daß gewisse Erscheinungen regelmäßig in der Hcit zusammentreffen.

') Zwischen Gehirn und geistiger Befähigung herrscht freilich ein Zusammenhang,
der sich aber in keine Formel fassen läßt. Stephanien und Wale übertreffen den Men-
schen absolut an Nehirnmaffe um das Bier- und Fünffach«. Geisteslranke überschreiten
manchmal daS Gehirngewicht von Genie's.



Nun dcn», wenn die Materie nicht denken kann, wenn es keine

Seelensudstanz giebt, wenn aber doch bedanken und Wallungen in uns
sind —: wie erklärt ihr diese?

Durch den Pantheismus, antworten die Psychophysiker,

Also Monisten sind diese Herren, Mit Spinoza lehren sie. Kör-
perlichcs und Geistiges seien im Absoluten, in der einen Weltsubstanz

unzertrennlich verbunden; diese Wcltsubstanz habe zwei notwendige At-
tribute, Denken und Ausdehnung, die ihre Tätigkeiten parallel und »n-
abhängig von einander abwickeln.

Dem gegenüber, m, H, kann ich mich kurz fassen. Der
psychophhsische Parallelismus blutet aus zwei schweren Wunden. Er
leugnet das Kausalverhältnis zwischen physiologischen und geistigen Vor-
gängen. Damit widersprechen sie einer der sicherste» Tatsachen, die es

gibt. Jeder von ihnen weist, dast Seelenstimmnng und Wille auf den

Körper einwirken und dast körperliche Prozesse das Seelenleben mannig-
fach beeinflussen. Man denke an das Herzklopfen, — Noch bedenklicher

aber ist die L^ugnnng des Kansalprinzips überhaupt. M, H,, die

Psychophysiker Wundt, Paulscn, Jodl u, s. w, haben nicht wenige gc-
lehrte Werke geschrieben; wie. das iväre nur Schein? Diese Herren
hätte» ihre Werke nicht verursacht? Göthc wäre nicht der Urheber
seiner Gedichte? Wenn sie ans das Kansalitätsprinzip verzichten, ver-

zichten sie auch auf jedes gesunde Denken, ans jede solide Wissenschaft.

In um so schieferes Licht tritt dann die Sache, wenn die gleichen Herren
das Kausalitätsprinzip wieder hervorhole», wo es gilt, gegen Willens-
freiheit anzukämpfen. „Ein freier Wille wäre ursachlos!" Warum denn

nicht, wenn es überhaupt kein Kausalverhältnis gibt?
Der psychophhsische Parallelismus hat aber noch eine andere Wunde.

Um sich zu retten, must er flüchten auf das Gebiet des panthcistischen

Monismus, Den Pantheismus hier zu widerlegen, würde mich zu weit

führen. Ich kann Sie aber versichern, m. H., der Pantheismus ist so

unphilosophisch in seinen Grundlagen und so schaurig in seinen Jolgen,
wie wohl kein anderes System. Wer vom mechanischen Monismus zum
pantheistischen übergehen must, gerät von der Charybdis in die Scylla.

Es bleibt also dabei, m. H., die menschliche Gedankenwelt kann

nur emporblühen aus dem Grunde einer geistigen Scelensubstanz; das

ist der einzige Schlüssel zu ihrer Erklärung,
l-T Nicht minder klar als das Vcrstandesleben spricht

für die Geistigkeit der Seele die Willensfreiheit. Es gab

und gibt Leute, welche die gesamte Tätigkeit des Menschen als ein ma-

thematisches Problem bezeichnen, die seine Handlungen als ein chemisches



612

Produkt erklären, wie Zucker und Vitriols) Warum Im Determinis-
mus, in der Unfreiheit erblicken sie das Feigenblatt für gewisse Passionen.
Der hl. Augustin selbst bekennt von sich, in seinen Berirrungen habe er
oft sich zu überreden gesucht, nicht er begehe die Sünden, sondern etwas
anderes, Unbekanntes in ihm. Es gelang ihm nicht; es wird keinem

ehrlich gelingen. Zu laut sagt dir jeden Augenblick dein Inneres: du
bist frei. Du kannst ebensogut zweifeln an deiner Existenz, als an
deiner Freiheit. So sicher Sie hier sitzen, so sicher sind Sie heute frei
hiehergekommen. — „Der Mensch ist frei," — auf dieser Idee ruht
auch die ganze menschliche Gesellschaft mit ihren Einrichtungen. Würde
der Mensch nicht freier handeln, als eine Lokomotive, wenn seine Hand-
lungen nicht freier sind, als die Wellen, die rheinabwärts strömen, —

wie kommt es, daß wir nicht auch Lokomotiven zum Tode verurteilen?
Daß die ehrbaren Landesväter — nach berühmtem Muster des Terres
— nicht auch den Rhein mit eisernen Ketten auspeitschen lassen, wenn
er irgendwo über die User tritt und in Land und Gärten einbricht?
Warum erkundigen sich die Herren Richter so angelegentlich, ob jemand
mit Wissen und Willen eine Tat vollbracht? Warum nimmt man
mildernde Umstände an? Warum verurteilt man nicht Mißgestaltete,
Zwerghaste, kränkliche Leute eben wegen dieser Mängel?

14. Dieses Bewußtsein der Freiheit, das unabwcislich und bei je-
dem konstatierbar ist, wird noch deutlicher illustriert durch einen Blick
aus die Objekte, welche der Wille umspannt. Er kann verlangen nach

dem höchsten Gut und dem tiefsten Schmutz; er kann wünschen für den

Augenblick und für die Ewigkeit; er kann sich regen für sinnliche und

für rein geistige Güter. Sind nicht Wahrheit, Weisheit und Tugend
das Ziel seiner Wünsche? Der Höhepunkt seiner Freude? Pythagoras
hat für die Erfindung seines Lehrsatzes eine Hekatombe geopfert; Lessing

hat das Suchen der Wahrheit ihrem Besitz vorgezogen; Thomas Morus
verzichtet auf ein großes irdisches Glück, auf innigste Familienfreuden,
auf höchste Ehren in einem mächtigen Reiche; er geht in den Tod? —
wofür? für eine Idee, für die katholische Kirche, für die Ewigkeit. Wäh-
rend daS Tier nichts anderes sucht als seine sinnliche Bequemlichkeit;

') Du Bois-Reumond jetzt unier seinen sieben Welträiseln die Willensfreiheit an
letzter Stelle — nicht, weil fit am wenigsten rätselhaft, sondern weil fie das Rätsel aller
Rätsel. — Gegner der Willensfreiheit ist auch Herbart. Ihm ist die Seele ein «in»
saches Wesen, ein Atom, eine Monade, eine Reale, weiensgleich wie die Realen der Körper-
weit. Seelentötigleit ist wesentlich gleich mit Körpertätigkeit. Das ist Materialismus.
Des Weitern leugnet Herbart alle Scelenvermögen, also auch das Strrbevermögen Be-
gehrcn sei nur ein« Modifikation des Borstcllens, die dann eintritt, wenn die Vorstellungen
aus dem Gleichgewicht in Bewegung übergehen Damit ist die Freiheit aufgehoben.
Solche Anschauungen find schlimmer Sauerteig für die Pädagogik!



613 g—

während es, soweit es nicht vom Instinkt weiter getrieben wird, nur für
den Augenblick lebt, kann der Mensch einer Idee zu Liebe völlig vcr-
zichten aus Sinnenglück; er kann seine Ansichten und Absichten wechseln.

Der Mensch allein kann das Wort aussprechen; so will ich es, so ge-
biete ich es; stat pro rutione voluntas.

15. Ich weist wohl, m. H., daß unsere modernen Psy-
chologen gerade gegen die Willensfreiheit schwere Angriffe
richten. Friedrich Nietzsche tadelt das Verlangen, die ganze letzte Ver-
antwortlichkeit für seine Handlunge» selbst zu tragen und Gott, Wille,
Vorfahren, Gesellschaft davon zu entlasten. Damit verlange der Wille,
die causa sui (Selbstursache) zu sein und mit mehr als Münchhausen'scher

Verwegenheit sich selbst aus dem Sumpfe des Nichts an den Haaren inS

Dasein zu ziehen. Der Begriff „freier Wille" sei demnach eine bäurische

Einfalt (Jenseits von Gut und Böse, 3^).
M. H., der große Götze und Modcphilosoph Nietzsche schreibt oft

mit groben Fingern, aber nicht immer mit gesundem Menschenverstand.

Mit einem Klaps erschlägt man Fliegen, aber allgültige Wahrheiten
nicht mit einem plumpen Witz. Warum will Nietzsche nicht zugestehen,

der Wille sei causa sui, da er doch lehrt, die ganze Welt sei von selbst

da, von ungefähr? Die Weltschöpfung leugnen, das ist allerdings bäu-

rischer Materialismus, das ist Münchhausen'sche Ausschneiderei; dabei

sich sträuben, den Willen als causa sui gelten zu lassen, heißt Mücken

feigen und Kameele verschlucken. Ist die ganze Welt nrsachlos, so darf
es auch der Wille sein. — Übrigens sagen wir keineswegs, der freie

Witte erschaffe sich selbst; wir behaupten nur, der geschaffene freie

Wille bestimme sich selbst zum Handeln oder NichtHandeln, zu dieser

oder jener Handlung. Die Macht der Selbstbestimmung liegt
in letzter Linie beim Willen, obschon dabei auch noch andere

Faktoren tätig sind. Von Haus aus hat der Wille den unvertilgbaren
Trieb zum Wahren und Guten, das in seinem idealen Sein unendlich

ist an Ausdehnung und Macht. — Wo immer dieses Wahre und Gute

vor dem Menschengeiste aufleuchtet, fühlt er sich angeregt, getrieben wie

von einem idealen Fahrwind, der schließlich nichts anderes ist, als ein

Hauch Gottes über die Seelen. Dieser Hauch Gottes bewegt die Geister

und lockt sie wie ein Magnet, bis sie gelandet im Hasen der Ewigkeit.

— Endlich wirkt Gott mit und bewegt uns, so oft wir eine Handlung
setzen. Der Wille also bedarf und empfängt einen Anstoß von außen;
aber in letzter Linie liegt die Entscheidung bei ihm, denn der Einfluß
des Wahren und Guten, die Bewegung Gottes wirken auf ihn zwingend,
determinierend. Damit ist hinreichend erklärt, wie der Wille, auf Gr»nd



->-^z 614 s^> -

seiner aktiven Indifferenz, sich selbst bestimmen kann, ohne das Kausa-

litätsprinzip zn verletzen.

>6. Im Sinne von Friedrich Nietzsche erhebt auch
Eduard Hartmann seine Stimme: „Willensfreiheit auf philo-
sophischcm Gebiete ist das würdige Seiteustück zur Luadratur des Zirkels
auf geometrischem und dem psrpàium mobile auf dem mechanischen;

an allen dreien sind die besten Köpfe übergeschnappt und verbohrt
worden. Die Willensfreiheit ist erstens keine Aussage der Erfahrung.
Es hat keine Zeit in ineinem Leben gegeben, wo ich der Illusion der

Willensfreiheit unterworfen gewesen wäre; von dem Augenblicke an, wo
mir das Problem zum Bewußtsein kam sin meinem 16. Lebensjahr) war
mir auch die Antwort im deterministischen Sinne entschieden" (Bei Gut-
beriet, Apolog. 298). Das Bewußtsein, sagt der Philosophe des Unbe-

wußten weiter, das Bewußtsein der Willensfreiheit sei eine Selbsttäusch»

ung. Glaube nicht auch der Irre, daß er frei fei? Werde nicht auch

der Betrunkene aufgebracht, wenn mau ihm sage, daß er sich in unzu-
rechnungsfähigem Zustande befinde?

Wir antworten: die unmittelbare Erfahrung zeugt ganz allgemein

für das Bewußtfein der Willensfreiheit. Es gibt freilich Philosophen,
die diese ihre eigene Erfahrung aus andern Gründen umstürzen zu

müsse» meinen. Etwas anderes aber ist die Erfahrung des Bewußt-
seins; etwas anderes ein auf Philosophie beruhendes Urteil. Aus alle

Fälle imponiert das Urteil des l8-jährigen Hartmann nicht sonderlich.

Was nun die Philosophie des alten Hartmann betrifft, so ist sie zu

morsch, um von ihr aus die große Tatsache unseres Bewußtseins umzu-
stoßen. Hartmann ist Monist, d. h. er bekennt sich zum Pantheismus
mit Liebäugeln gegen den Materialismus. In diesen beiden Formen
ist aber der Monismus ei» wirklich tolles System, das in seinen Folgen
allem gesunden Sinn Hohn spricht.

Aber die Irren und Betrunkenen? Nun, wenn diese eine Instanz
gegen die Freiheit bilden, so bilden sie auch eine gegen den Verstand.
Beide legen sich nämlich Verstand bei, besitzen ihn aber nicht. Also ist
es vielleicht auch Täuschung, wenn Hartmann sich Verstand zuschreibt.

— Zudem ist zu bemerken: daS Bewußtsein der Freiheit ist nicht bloß

negativ, sondern positiv, d. h. nicht nur fühlen wir keine Nötigung, son-

der» fühlen positiv, daß wir nns selbst entscheiden.

17. Viel Wesens hat man heutzutage auch gemacht mit der Moral-
statistik. Die Moralstatistik zeige, daß jahraus jahrein dieselbe Anzahl
von Verbrechen begangen werden. Die Zahl der Verbrecher trete regel-
mäßiger ein als die Naturereignisse; sie lasse sich genauer feststellen.



—o 615

als das staatliche Budget der Finanzen. Die Selbstmordfregnenz nehme

regelmäßig zu vom Winter bis zum Hoch-Sommer, — dann falle sie

wieder. Ungefähr dieselbe Zahl von Ehen werden jährlich geschlossen

und jährlich gelöst. Die Zahl der geschiedenen Frauen sei konstanter
als die der Witwen. Die größte Zahl der Diebstähle falle nicht in den

Höhepunkt der Teuerung, sondern erscheine erst nach der Teuerung.

Bon diesem Standpunkt aus hat sich die sogenannte positive Rechts-

schule gegründet, sowie die materialistische Geschichtsschreibung. Das

Haupt der positiven Juristen ist Eesare Lombroso; sie studiere» das

Verbrechen nur als biologisches, psychologisches und soziales Phänomen.
Auf diesem Wege hat Lombroso den „physischen Verbrechertypus" cut-
deckt und die „Verbrecherzunft" ; die Verbrechcreigenschast sei etwas Phy-
sisches, wie die Verrücktheit oder Epilepsie; wer ein Verbrechen begehe,

erleide einen atavistischen Rückfall in die Verbrecherzunst, aus der er

abstamme. Eifrig studiert man die „Verbrechen in der Tierwelt", um
sie zu identifizieren mit den menschlichen Verbrechen. — Die Geschichte
sucht man den Naturwissenschaften einzugliedern und will die gcschicht-

lichen Vorgänge ebenso gesetzmäßig erklären, wie die erste beste Natur-
erscheinung. Taine in Frankreich ist der Klassiker der materialistischen

Geschichtsschreibung.

Allein diese Schwierigkeit beruht lediglich ans einer Verwechslung
der Freiheit mit Gesetzlosigkeit. Wenn wir sagen, der menschliche Wille
fei frei, so erklären wir damit, daß er unter allen Umständen wählen

kann, was ihm beliebt, behaupten aber nicht, daß er ganz regellos und

willkürlich seine Wahl trifft. Wir wissen ganz gut, daß wir regelrecht

das wählen, was uns das Beste scheint. Wenn also eine Handlung für
eine Menge konstant vorteilhaft ist, so wird diese Handlung allgemeine

Regel. Nun kann man wohl zum voraus wissen, was die Menschen

in gewissen Perioden durchweg für besier erachten, und danach kann ich

bestimmen, was sie regelmäßig zu tun pflegen; d. h. ich kann das vor-
aussagen in Bezug auf große Massen, — aber nicht i» Bezug ans ein-

zclne Individuen. Zeitumstände und Gewohnheit wirken ohne Zweifel

mächtig auf den Willen; sie mindern die Freiheit, aber sie heben sie

nicht auf. Die materiellen Umstände verdienen also große Berücksich-

tigung sowohl im Recht als in der Geschichte und Pädagogik. Aber

darüber hinaus bleibt das unverlierbare Bewußtsein: der Mensch ist frei
und wäre er auch in Ketten geboren.')

') Aus der Konstanz der Moralstatisti! schlicken wollen, dost es so sein m ti s s e

und bleiben werde, ist formell unrichtig. Es ist auch materiell falsch, weil die

Moralstalistik solche Schwankungen aufweist, daß dadurch ein starres, mechanisches Grund-



616

18. Daß die Seele keine geistige Substanz sei. ver-
meinen manche mathematisch genau erweisen z» können
durch das Prinzip von der Erhaltung und Äquivalenz
der Kr a st. Laut diesem Prinzip kann keine Kraft in der Welt ver-
loren gehen; der bewegende Körper verliert soviel an Kraft, als der

bewegte Körper gewinnt und umgekehrt. Wäre also die Seele eine gei-

stige Substanz, so würde sie körperliche Kräfte restlos absorbieren; sie

würde auch körperliche Kräfte erzeugen auf Grund ihrer bloßen Geistig-
keit. Somit wäre jenes Prinzip der Physik durchbrochen.-)

Allein, m. H., wir konstatieren zum voraus: das Prinzip von der

Erhaltung und von der Äquivalenz der Kraft ist exakt nachgewiesen und nach-

zuweisen einzig für die anorganische Welt. Es ist eine Folge der Träg-
heit der Materie und im Grunde nichts anderes, als das Kausalitäts-
Prinzip angewandt auf die träge Materie. Nun aber sind die lebenden

und namentlich die geistigen Wesen wohl dem Gesetze der Kausalität
unterworfen, aber nicht dem Gesetze der Trägheit; denn Leben, geistiges
Leben ist Selbstbewegung. Selbsttätigkeit wenigstens zum guten Teil, d.

h. die geistigen Wesen haben Grund und Maß ihrer Tätigkeit nicht

einzig im Anstoß von außen, sondern auch im Schoße ihres eigenen

Wesens.

Es ist denn auch eine unbestreitbare Tatsache, daß die geistige

Tätigkeit dem Prinzip von der Äquivalenz der Kräfte sich entzieht. Es

gibt kein mathematisches Äquivalent für die Denk- und Willenskraft.

gesetz ausgeschlossen wird. Ein sonderbares Gesetz Übrigens, das in bestimmten Kultur-
Perioden eine bestimmte Anzahl von Personen bestimmten Standes und Geschlechtes zum
Selbstmord. Raub und zur Brandlegung u. s. w. triebe Warum nicht alle Personen Liest
«S die Betrestenden aus durch einen blind tapp-nden Zusall Glücklicherweise sind die theore-
tischen Leugner der Willensfreiheit lTclcrministen) in der Praxis anders; sie lernen, lehren,
raten, ermuntern. — kurz sie verleugnen den Fatalisten.

") „Die Erhaltung der Energie besagt, daß, sowenig wie Materie, jemals Krajt
vergeht oder entsteht. Der Zustand der ganzen Welt, auch eines menschlichen Gehirns,
in jedem Augenblicke ist die unbedingte mechanische Wirkung des Zustandes im vorhergehen-
den Augenblick«. Tast in einem gegebenen Augenblicke von zwei Dingen das eine oder
das andere geschehe, ist undenkbar. Die Hirnmolekelc können stets nur aus bestimmte
Weise sollen, so sicher wie Würfel, nachdem sie den Becher verließen. Wiche eine Molekel
ohne zureichenden Grund aus ihrer Lage oder Bahn, so wäre das ein Wundcr so groß,
als bräche der Jupiter aus seiner Ellipse und versegte das Planetensystem in Ausruhr.
Wenn nun, wie der Monismus es sich denkt, unsere Vorstellungen und Strebungen, also
auch unsere Willensatte, zwar unbegreifliche, doch notwendige und eindeutige Beglciterschein-
ungen der Bewegungen und llmlagerungen unserer Hirnmolekele sind, so leuchtet à. daß
es keine Willensjreiheit gibt. Dem Monismus ist die Welt ein Mechanismus, und in
einem Mechanismus ist kein Platz für Willensfreiheit." lDu Bois-Reqmondi. Du Bois
war ein großer Naturwissenschaftler und feiner Stilist; nicht gleich hoch stand er als Phi-
lvsoph. Wenn übrigens die Willensfreiheit malhema.isch widerlegt ist, — warum setzt er
fie noch unter die Rätsel k Wie anders äußerte sich der große Wiener Anatome Hnrtl!
Gesteh« man doch einmal, daß Beobachtung und Erfahrung heute nicht mehr für den
Materialismus sprechen, als zur Zeit von Lukrez und Epikur.



—L 617

Denken und Wollen lassen sich nicht äquivalent umwandeln in Beweg-

ung und Wärme. Die heldenmütigsten Entschlüsse und weltbewegendsten

Pläne können gefaßt werden mit dem geringsten Aufgebot von Körper-
kraft, während die gemeinste» Begierden oft ein großes Maß von Kör-
kraft verschlingen. So steht z. B. die packende Gewalt einer Rede keines-

wegs in direktem Verhältnis zum Verbrauch körperlicher Kraft.
Was die Erhaltung der Energie (Kraft) betrifft, so bemerken Sie,

m. H., daß die geistigen Tätigkeiten sDenken, Wollen) immer phhsiolo-

zische Prozesse als Ausgangspunkt und Basis haben. Die physiologischen

Prozesse, welche sich in Nerven und Muskeln abspielen, mögen dem

Energiegesetz bis zu einem gewissen Grade unterliegen. Aber die Region
der geistigen Tätigkeit befolgt andere Gesetze, z. B. das Gesetz der Kau»

salität. der Assoziativ», der logische» Zusammenhänge. — Aber auch wo
der geistige Prozeß auf den körperlichen Prozeß einwirkt und umgekehrt,
bleibt die Energie erhalten; die körperliche Erregung bewirkt eine cnt-

sprechende Zuständlichkeit der Seele, und der Willensenergie entspncht
die von ihr verursachte körperliche Bewegung.

Übrigens, m. H., um jede Konfusion zu vermeiden, denken Sie
sich Seele und Leib nicht als zwei Wesen, die sich selbständig gegenüber-

stehen; beide sind verschmolzen zu. einer lebendigen Substanz. Wird
also der Leib erregt, so wird durch den gleichen Stoß die Seele miter-

regt, ohne weitern Kraftaufwand. Bewegt die Seele sich selbst, so bc-

wegt sie ebendadurch auch den Leib. Die Seele gibt und empfängt kör»

perliche Bewegung nicht von ihrer geistigen, sondern von ihrer vege-
tativen und sensitiven Seite, wo wir das körperliche Encrgiegesctz

in gewissem Grade anerkennen. Die geistige Seite der Seele steht nicht

in direktem Kontakt mit dem Körper, erzeugt direkt keine körperliche

Bewegung. Keine physische Leitung geht von der Seele aus ohne eut-

sprechenden Verbrauch von Muskelkraft,
Wir ziehen den Schluß: die Scelenkräfte unterliege» dem Gesetze

der Kausalität; sie entziehen sich dem Gesetze der Erhaltung und Äqui-
Valenz der Kräfte. Was folgt daraus? Ein Arguu.ent gegen die Ma-
terialisten: die Seelenkräfte sind nicht stofflich.

') Gutberlet lKamps um die Seele, It1Z> scheint geneigt zur Annahme, daß die
geistige Seele aus ihrem geistigen Schoße ganz neue körperliche Kraft erzeuge, indem sie

den Körper bewege. ES ist jed.ch kaam zulaßig. die Wirlung des Willens auf die Glie-
der als einen physischen Impuls aufzufassen, so daß der Wille direll etwa eine Nerven-
iaser im Gehirn ziehen oder drücken müßte. Tas Wollen der Seele wird dem sinnlichen
Teile des Menschen bekannt ohne physischen Stoß; diese Kenntnis dann vorausgesetzt, be-

wegt der lebendige Organismus sich selbst, eben weil er lebendig und keine trag« Masse
ist. Wird also im MenschenkSrper physische Bewegung erzeug«, so wird entsprechend phy-
iijche Kraft (.Kohle") verbraucht. Könnte hingegen die Seele physische Kraflwellen in den

Körper hineintreiben ohne entsprechenden „Kohlenverbrauch", so wäre das allerdings ein

beaucmes Mittel gegen Ermüdung.



618

Denken und Wollen sind also zwei psychologische Grundtatsächen;
welche laut und unwiderlediglich dasür zeugen, daß die Psychologie
ohne Seele vom Standpunkte der Vernunft durchaus abzulehnen ist.

Das reine Denken bestätigt den alten christlichen, spiritualistischen See-

lenbcgrisf; die Menschenliebe ist nicht bloß ein Packet von Erscheinungen,

sondern eine geistige Substanz, fähig zu denken und frei zu wollen. Die

Psychologie ohne Seele ist eine philosophische Verirrung, ein Atavismus

zu Lukrez oder Spinoza, aber sie ist keine wegleitende Feuersäule sur

Geist und Herz, trohdem sie uns manch' feine physiologische Beobachtung
gebracht. Möge auf den bunten Wirrwar, auf den lärmenden Jahr-
markt der „reinen Erfahrung" mehr als bisher der Stern einer gesun-

den Metaphysik herabscheinen, die gewiß mehr ist. als ein Jugendtranm!

Muni und wie soll lich der SeelsorgsgeilWe der Schule und

des Lehrers annehmen?

(Schluß.)

Der Seelsorger ist der geistliche Vater der Gemeinde, der Hirt, der
seine Schäfchen kennt. Er kennt im Ganzen die materiellen Verhältnisse seiner
geistlichen Kinder, er kennt die intellektuelle Begabung, den sittliche» Charakter
der Bewohner, er ist mehr oder weniger bekannt mit den Verhältnissen der
Familien, mit der häuslichen Erziehung und deren Hindernissen und Mängeln,
mit den sittlichen Gefahren und Mißsländen, die in der Gegend herrschen, mit
dem Stande und Berufe, den die Kinder später ergreifen werden. Sollte er
also nicht auch in dieser Hinsicht mehr als jemand anders sich der Schule annehmen
können? AIS geistlicher Vater und Seelsorger tesiht er auch das Ansehen,
die Achtung und das Vertrauen der Eltern, die ihn in der Kirche hören und
von ihm die Gnadenmittel empfangen, die ihn, am Krankenbett der Angehörigen
tröstend, am Grabe ihrer Lieben betend sehen; sie vertrauen ihm manche Anliegen
an und klagen ihm ihre Nöten, und bitten ihn »m Rat in schwierigen Fällen, lind
den Kindern erscheint er in der Kirche wie ein höheres Wesen, in Schule und
Unterricht als ein lieber Vater und Freund, als Stellvertreter des göttliche»
Kinderfreundes, dem ihre Herzen entgcgenschlagen, dem sie kindlich anhänglich
sind. Welch günstige Vorbedingungen für ein gedeihliches Einwirken auf die
Schule! Wo findet sich in der Gemeinde eine Person, ein Stand, der mehr
und besser hiefür geeignet wäre? Etwa der Arzt! Aber woher hätte dieser
mehr pädagogische Kenntnisse als der Priester? Hat er nicht mehr mit dem

Leiblichen als Geistlichen zu tun Etwa der Advokat, oder der Fabrikant oder
der GewerbSmann oder der Bauersmann? Diese nur nennen heißt schon klar
zeigen, aä ocnlv5 demonstriere», daß der Seelsorger in der ganzen Gemeinde die

Person sei, welche am meisten befähigt ist, sich der Schule anzunehmen.
Der Seelsorger hat endlich das Interesse und zwar das größte Jnte«sse

daran. Dies gilt in doppeltem Sinne. Er hat Interesse d. h. er hat Freude
an der Schule. WaS auch die Feind: des CleruS sagen mögen, wie sehr sie

ihm Schulfeindlickkeit vorwerfen und mit der Phrase von der Volksverdummung
um sich werfen mögen — es ist und bleibt wahr, daß der Geistliche immer noch


	Psychologie ohne Seele : Vortrag [Schluss]

