
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 6 (1899)

Heft: 5

Artikel: Einfluss der hl. Gesänge auf das religiöse Gemüt

Autor: Stettler, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145 A- »

Einffuß öer hl. Gesänge auf das religiöse Gemüt.
sl'. Nichard Stcttlcr <9. 0»p, Prof.)

„Singet deni Herrn ein neues Lied: lobet ihn in
der Gemeinde seiner Heiligen/' (?«. 149, 1.)

Mit den Worten: „Singet dem Herrn ein neues Lied", beginnt
eine größere Anzahl von Psalmen. Diese Worte sind auch das Losungs-
wort geworden, unter dem die Hirten der Kirche selbst und viele crleuch-
tet Priester und fromme Laien an der Verbesserung des Kirchengesanges
arbeiten, um Mißstäude und Willkürlichfeiten, welche sich im Laufe der

Zeit in denselben eingeschlichen haben, wieder zu entfernen und ihn den

Gesetzen der Kirche gemäß auf bessere Bahnen zu bringen.

Der Kirchengcsaug hat wohl in der einen oder andern Erschein-

ungsweise, aber nicht an sich Gegner gefunden, oder höchstens solche

welche überhaupt jeden äußern Gottesdienst verwerfen. Daß der gesaugs-
weise Vortrag der liturgischen Worte erlaubt, nützlich und namentlich
für den gottesdienstlichen Zweck sehr förderlich sei, ergibt sich nicht
bloß aus der hl. Schrift, der beständigen kirchlichen Gewohnheit, son-
der» auch aus der Natur der Sache.

„Der heil. Gesang ist an und für sich schon mehr als das Gebet,
ein Opfer, — nicht bloß der Lippen, sondern des ganzen Leibes, eine

im Dienste Gottes verwendete Mühe und Anstrengung des ganzen Leibes

und bringt viele gute ssrüchte hervor; er erheitert die Herzen, verscheucht
den Überdruß, macht den Gottesdienst feierlicher und majestätischer,
weckt hl. Begierden, stimmt zur Andacht und ist ein Vorspiel der himm-
lischen Glorie;" schreibt der hl. Bischof Jsidor von Sevilla. Weil der

Gesang dem liturgischen Texte die äußere Vollendung, die beste Vcran-
schaulichung gibt und auch ein Mittel ist, durch den sinnlich wahr-
uehmbaren Ton den Geist des Menschen zum Übersinnlichen zu erheben,
hat die Kirche selbst ihn in Schutz und Pflege genommen. Die Kirche
hat mithin auch das Recht, genau zu bestimmen: wer zu singen hat,
was und wie gesungen werden soll. Denn der liturgische Gesang
ist, wie die ganze Lilnrgie objektiv und daher der Willkür oder dein

Ermessen des Einzelnen entzogen.

Weil Lehrer und Ersieher sich vielfach mit dem Kirchengesange zu
befassen haben, so mag es sta lhaft sein, in den „Päd. Blätter" auch dieses

Gebiet zu beruhreu. Ich will es daher versuchen, — „Den Einfluß
der hl. Gesänge auf das religiöse Gemüt" — etwas zu er-
örtern.

10



—-jz 146

Um den Geist der heil. Gesänge und der Kirchenmusik richtig zu

erfassen und ihren Einfluß nach Gebühr zu schätzen, müssen wir vorerst

einen flüchtigen Blick auf ihre Geschichte werfen.

I. Historische Entwicklung des Kirchengesanges.

Alle Künste, welche Namen sie nut tragen mögen, haben im Schat-

ten des Heiligtums geblüht, haben Anregung und Weihe dort gefunden

und zwar im unmitlelbaren Anschlüsse an den Kultus der kath. Kirche

Das ist auch ganz natürlich. Der Kultus ist die äußere sinnfällige

Darstellung religiöser Gedanken und Empfindungen. Da nun die Kunst

überhaupt nichts anderes ist, als das Heraustreten geistiger Ideen und

Gefühle in das Gebiet der äußern Schönheit vermittelst der sinnfälligen

Darstellung, so liegt es auf der Hand, daß Kultus und Knust nicht

nur verwandt sein müssen, sondern daß sie vielfach auf dem religiösen

Gebiete sich vollständig decken; wenigstens lehnt letztere sich überall au

den erster» an, denselben unterstützend, fortbildend und verherrlichend.

Die Kunst hat alles Große, Hohe und Edle, „was Mcuschenbrust durch-

bebt," zum Gegenstande, die Religion aber das Größte, Höchste, Edelste

und Heiligste, nämlich Gott und das Ewige in seinem Verhältnis zum

Menschen. Und so wird der Kunst gerade hier ihr reichstes, weitestes

und erhabenstes Feld angewiesen sei», hier wird sie ihre schönsten und

höchsten Triumphe feiern. Der kath. Kultus mit seinen reichen und

bedeutungsvollen Ceremonien ist aber bereits eine künstlerische sinnfällige

Ausgestaltung des Religiösen und leitet darum wie von selbst zur Kunst

über. Göthe hat diese Verwandtschaft zwischen dem kath. Kultus und

der Knust gekannt und war so gerecht, sie auch anzuerkennen. Bei einer

Besprechung des Romanes „Die Verlobten" von Manzoni, dessen

Begabung er hoch anschlug, sagte er zu Eckermann: „Es kommen

Manzoni vorzüglich vier Dinge zu statten, die zu der großen Vortreff-
lichkeit des Werkes beitragen. Zunächst daß er ein Historiker ist. Zwei-
tens ist ihm die kath. Religion vorteilhaft, aus der viele Ver-
hält nisse Poe tischer N atur hervorgehen, die er als Protestant
nie gehabt haben würde." — Und so haben sich dann auch aus dem

kath. Kultus herrliche Blüten der Knust entwickelt.

Musik und Gesang bei gottesdienstlichen Handlungen treffen wir

zu allen Zeiten und bei allen Nationen.

„Die Musik bildet in dem Kultus aller historischen Völker einen

wesentlichen Bestandteil der Gottesverehrung. Wie bei dem Götter-

Kultus der Äghptier, Perser. Jndier, w. bei dem Gottesdienste

der Hebräer, Psalmen gesungen wurden und jede Opferhandlung von



<z 147

Gesang, Cymbelu und Saitenspiel begleitet war: so war auch im hel-
leniswen Kultus Tempelmusik durch Sänger und Sängerinnen. Harfner.
Flötenspieler allgemein üblich, und man darf annehmen, daß jeder

größere Tempel seine musikalische Kapelle gehabt habe." (Cf. Lasaulx

pug. 125.)
Weil die Tonkunst besonders geeignet ist, die religiösen Gefühle

zu wecken, so ist es begreiflich, daß sie auch der kath. Religion nicht
fehlen durfte. In der Tat! Der hl. Gesang wurde mit dem Christen-
tum geboren. — Kaum war der göttliche Heiland zur Welt gekommen,
da erschienen Legionen auf den Fluren Bctlehems und saugen ihr:
„Vloria in exovlsis." -- Daß schon zur Zeit der Apostel hl, Gesänge
in Übung, ergibt sich aus den Worten des Völkerlehrers: „Redet mit-
einander in Psalmen und geistlichen Liedern; singet und jubelt dem

Herrn." (Eph. 5,19—2«),) — „Kaum hatten die blutigen Verfolgungen
aufgehört, verließ die Kirche die düstern Katakomben und begann ihre
segensreiche Tätigkeit. Schon bei ihrem ersten Erscheinen saug sie

ihrem himmlischen Bräutigam ein Halleluja in so wundervollen Tönen,
daß viele Heiden sich zum Christentum bekehrten, weil jene Religion
gewiß die wahre sei. die ihren Gott mit solchen überirdischen Gesän-

gen ehrt." — So meldet uns Abt Regino zu Prün f 915.

Seither ist ihr Jubellied nie mehr verstummt, und je mehr ihre
Kinder Geist und Herz vom Irdischen abwendeten, um so schwungvoller
und ergreifender erklangen ihre hl. Lieder, Wenn sie aber diese Bahn
verließen, so zog der Herr auch seine Hand zurück, und der Geist der

Andacht entfloh dem Gesänge.

Mehrere Päpste, wie Sylvester (314—335.) undHilarius,
(431 — 458) gründeten kirchliche Sängerschuleu, welche die besten Erfolge
erzielten. Doch bald schwand der hl. Ernst. Nach und nach schlichen
sich weichliche Melodien in die sonst kräftigen Töne. Diesen Übelstand
suchten hl. Männer, wie z. B. der gelehrte hl. Ambrosius zu heben.
Er reinigte den Kirchengesang von seinen Auswüchsen und gab ihm
den frühern Glanz zurück, daß er nicht selten dst Gläubigen zu Trä-
neu rührte, wie wir ans dem Munde des hl. Augustin vernehmen.
Indem er der Tage gedenkt, die er unmittelbar nach dem Empfange der

hl. Taufe an der Seite des Ambrosius in Mailand zugebracht. —
„Damals konnte ich nicht satt werden, in unsagbarer Seligkeit die Tiefe
deines Ratschlusses, v Herr, für das ewige Heil der Menschheit bei mir
zu erwägen. Mit wahrer Macht ergriff mich der andächtige Ge-
sang deiner Gemeinde; wie viel habe ich geweint bei deinen Hymnen
und Liedern! Mit dem Gesänge, der in meine Ohren strömte, ergoß



—«L 148

in meine Seele sich deine Wahrheit, nnd es entbrannte mir in heißer
Andacht das Herz! Da strömten damals meine Tränen, und es ward
mir wohl." (Cf. Aug. Oonl. 9. o. 6. n. 14.) Welch schönes Zeug-
nis für den Einfluß der hl. Gesänge auf ein religiöses Gemüt!

Den größten Reformator erhielt die hl. Musik im heiligen Papste
Gregor dem Großen, 590—604) der sein ganzes Leben lang ihr
seine besondere Aufmerksamkeit schenkte. Durch ihn wurden die bisher
zerstreuten christlichen Gesänge zu einem einheitlichen Ganzen gesammelt.
Zur Durchführung seiner Reform errichtete er nach den Berichten des

Johannes Diakonus eine eigene Sängerschule zu Rom, in welcher er
persönlich lehrte. Aus dieser Schule sind auch die Lehrer des römisch-
liturgischen Gesanges für England (596 durch den heil. Abt Augustin)
hervorgegangen.

In Deutschland und Frankreich bildeten sich, besonders an den
Klöstern und Kathedralen, berühmte Schulen, welche sehr viel zur Heb"
ung des hl. Gesanges beitrugen.

Jahrhunderte lang ertönten die ehrwürdigen Melodien beim Got-
tesdienste zur Ehre des Allerhöchsten und zur Erbauung der Gläubigen.
Einflußreiche Personen. Päpste. Könige und Fürsten, wie Kaiser Karl
der Große, schützten die „alten Weisen" mit Diözesan- und Provinzial-
Verordnungen, die jedem schwere Strafen androhten, der es wagte, diese
hl. Gesänge mit „abgeschmackten Zieraten und eigenmächtigen Zusätzen"
zu entweihen.

In den Klöstern, und vorab bei den Söhnen des großen heiligen
Benediktus, hat die kirchliche Tonkunst von jeher Schutz und Schirm
und Pflege gefunden.

Der Bencdikinermönch, Guido vonArezzo, führte in der ersten
Hälfte des 1l. Jahrhunderts die von dem Flamländer Hukbald von
St. Amand bereits angedeutete Erfindung von Linien, zur Festsetzung
und Benennung der einzelnen Töne, ein. (01. Naxià Ollorà von
?r. Xav. tlài'ì p. 0.)

Auch in unserm engern Vaterlande leistete gerade der Benedik-
tiner-Orden Großartiges, was ich leider nur stückweise und vorüber-
gehend bemerken kann.

In einer Handschrift des damals so berühmten Klosters St. Gallen
lesen wir Folgendes: „Der hl. Notker war die Zierde deutscher Gelehr-
samkeit, ein Gefäß des hl. Geistes, wie kein zweites in jener Zeit zu
finden war. Ganze Tage und Nächte verweilte er in der Müusterkirche,
wo er in Gebet und Betrachtung vertieft den Engelschören lauschte,
und dann heil. Lieder zur Erbauung des Volkes verfaßte. Gott verlieh



-»-<g 149 g>-°—

ihm nämlich die Gabe der Lobgesänge. Sein Psalmengesang tröstete
die tranernden Gemüter ; er gewährte Frende und Erhebung der Herzen,
führte die Sünder zur Nene, reinigte die Seele und machte sie zu Wer-
ken der Gottseligkeit bereit. Von der Süßigkeit seines Gesanges ergriffen,
beweinten Viele ihre Sünden nnd wurden vom Geiste der Buße erfüllt.
Das bewirkte nicht die Macht der Worte, sondern die hl. Macht des

Gesanges." - (01. lAàlmrck IV.)
„Es ist einer der hervorragendsten Beweise, daß die Kirche bereits

im sechsten Jahrhundert ihres Bestehens ein mnsikalisches System zur
Vollendung zu bringen vermochte, welches dem hl. Zwecke in jeder Be-
ziehung durch und durch entspricht." — (01. Jungiuann. Aesthetik

p. 796.)
Solauge es eine Kirche Gottes ans dieser Erde gibt, wird der

Name dieses „unvergleichlichen Mannes", — wie das römische

Martyrologinm den hl. Gregor d. Gr. nennt, — niemals der Verges-
senhcit anheimfallen, wenn er selbst gar nichts anderes geleistet hätte!
Wahrhaftig ein würdiger Sohn des heil. Patriarchen Bencdiktns, der

seinen Jüngern in der Ordensrcgel die Verherrlichung des Gottesdien-
stes zur besondern Pflicht gemacht!

So blühte der Kirchengesang fort zu», Segen des Volkes, bis ein

französischer Sängerchor unter Papst Gregor XI. (1370 — 1378) nn-
gestraft die Schranken der alten Gesetze niederriß nnd die erhabene

Kunst herabwürdigte. Als sich endlich im 15. Jahrhunderte die Griechen
ins Abendland hcrüberflüchteten nnd griechische Musik nach Italien
brachten, war das Verderben des feierlichen Gesanges besiegelt. Der
fromme Papst Pins IV. (1559-05) faßte den Entschluß, alle Musik
in der Kirche zu verbieten. AIs er sich eben mit den Kardinälen dar-
über besprach, komponierte sein Kapellmeister Johannes von Prä-
neste — Palästrina genannt — einige Messen, worin der gesungene
Text sehr verständlich blieb. Der Papst änderte seinen Entschluß und
wollte nur mehr die weichliche, theatralische Musik ans dem Gottes-
dienste verbannt wissen nnd schärfte zugleich allen Bischöfen ei», „dafür
Sorge zu tragen, daß in der Kirche ein würdiger Gesang
herrsche, der geeignet sei. die Andacht des Volkes zu för-
der n."

Soviel über die Geschichte der hl. Gesänge. Was der „Cäei-
lienverein" in dieser Beziehung geleistet hat, kann ich in diesen engen
Nahmen nicht weiter berühren. Nach diesen Voraussetzungen wird es

ein Leichtes sein, den Einfluß der hl. Gesänge ans das religiöse Gemüt
allseitig zu beurteilen. (Schluß folgt.)


	Einfluss der hl. Gesänge auf das religiöse Gemüt

