
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 6 (1899)

Heft: 15

Artikel: Familie und gegenwärtige Notlage

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-537761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-537761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


462 â—

Iamil'ie und gegenwärtige Mottage.
Wohl keine Klage ertönt heutzutage so oft, als die über die Be-

dräugiiisse unserer Lage, die Übel der Gegenwart. Schwankend geworden

ist ja, besonders in Folge der Lehren des Liberalismus und seines un-

geratenen Sohnes, des Sozialismus, das Eigentumsrecht. Wenn der

Liberalismus behauptet. Macht und Recht heben einander auf. d. h.,

wer Macht besitze, könne auch das Recht schaffen, so hat der Sozialismns
diese Lehre getreulich acceptiert. Denn was gilt ihm noch das Eigentum
des einzelnen Menschen? Der Staat ist ja alles, am Ende sogar Gott.

Ein hundertjähriger Besitz kann heute oder morgen umgestürzt

werden.

Gesunken ist das Ansehen des Menschen, welcher nur seiner Arbeits-

tüchtigkeit wegen geschätzt wird. Ist er alt oder gebrechlich geworden,

dann wirst man ihn weg, wie eine unbrauchbar gewordene Maschine.

Die Religion ist nur insofern nützlich, als sie einen Teil der poli-
zeilichen Gewalt bilden kann. In breiter Bevölkerung ist kaum eine

Spur derselben mehr fiudbar. „Das; die Gründe für unser Elend nicht

bloß in dem Gegensatze zwischen Kapital und Arbeit zu suchen sind, das

zeigen uns am besten die wohlhabende» und die sogenannten gebildeten

Klassen. Gerade hier stehen die Dinge so, das; man sich oft nur ver-

wundern kann, wie der Gesellschaftsbau noch aufrecht steht. Man muß

sich beinahe hüten, mit dem Finger darauf zu deuten, damit nicht das

Ganze zusammenstürze: kein Glaube, keine Frömmigkeit, keine Sitte,
keine Wahrheitsliebe, kein Ernst. Überall, bei hoch und niedrig, bei arm
und reich, jenes wilde Haschen nach Erwerb und nach Genuß, jener

brutale Materialismus, den der Dichter (Sollet, Laiencvangelium) nur

zu wahr mit den Worten schildert:
„Zahl ist ihr Dmken, ihr Geflthl Prozente,
Der Liebe Bano zum Kram herabgesunlen,
Des Mannes Wert wtigt man nach seiner Rente,
Und unter'm Wust starb jeder Himmelsfunlrn."

Heilung ist zu finden gegen diese Übel. Jeder kann seine Hülfe

beitragen, indem er an sich felbst die Forderungen der göttlichen Ge-

rechtigkeit, ohne welche es keine menschliche Gerechtigkeit geben kann, nach

besten Kräften zu erfüllen bestrebt ist.

Die erste und eigentliche Schule der sozialen Tugen-
den ist aber die Familie.

Man beachtet so wenig die dem heutigen Familienleben entsprin-

gende Trägheit, welcher die Arbeitsamkeit entgegengesetzt ist, die Wichtig-

keit, mit der die Kinder erzogen werden oder in welcher sie aufwachsen,



s «H 4^)3

und welche der Willensstärke zuwiderläuft. Verachtung des Ansehens,

der Autorität, Ungehorsam und Pietätlosigkeit haben gewöhnlich ihren

Grund im Familienleben; denn haben die Eltern keine Achtung gegen

einander, tut der Mann oder die Frau, was ihnen beliebt, so sind Ehre,

Gehorsam und Liebe bei der Jugend wenig zu erwarten.

Was muß deshalb die Familie tun, um die Beobachtung der ge-

nannten und anderer Tugenden, wie Bescheidenheit, Treue, Wahrhaftig-

keit, Geduld, Sanftmut zn ermöglichen und so segensreich auf andere

Familien einzuwirken, mit einem Worte, um an Wiederherstellung der

von Gott gewollten Gerechtigkeit in der menschlichen Gesellschaft zu

arbeiten?

Die Familie muß wieder das werden, was sie sein soll, ein

religiöses Heiligtum. Gott hat die Familie gegründet im Paradiese;

Christus hat. um die Familie zu heiligen, die Ehe zum Sakramente

erhoben. „Ehen werden im Himmel geschlossen" lautet ein tiefsinniges

Sprichwort, welches andeutet, daß die Ehe vom Himmel stammt und

zum Himmel führt oder führen soll. Außerhalb des Reiches Gottes,

(und dieses soll ja das Angesicht der Erde erneuern) ohne das Reich

Gottes in uns, die Gnade und Liebe, ohne das Reich Gottes bei uns,

die Kirche, gibt es auch kein Reich Gottes für und ob uns, keine

ewige Seligkeit.
Wie deswegen der einzelne Mensch seiner von Gott ihm gestellten

Aufgabe, sich selbst zn heiligen, d. h. ein guter Mensch, ein guter Bürger

und guter Christ zu werden, voll und ganz nachkommen kann durch

selbsteigene Übung aller, also auch der sozialen Tugenden, so muß die

Familie eine gottgcweihte Hanskirche sein; erst dann wird sie ihre Pflicht

der menschlichen Gesellschaft gegenüber erfüllen, segensreich wirken durch

Tugendbeispiel.
Weshalb steht es so schlimm um die Völker? Weil die meisten

Familien das innerliche Leben vernachlässigen. Man geht

nur dem Äußerlichen nach. Der Mann muß Gesellschaft haben; der

Mann muß Politik treiben; der Mann muß Weltkenntnis besitzen. Je-

dem ist es erlaubt, ja für die meisten ratsam, dann und wann eine

ehrenwerte Erholung in ehrenwertem Kreise zu suchen. Aber wie viele

gibt es, die nur im Wirtshause und nie daheim zu finden sind in ihren

freien Stunden?
Der Familienvater ist auch Bürger und soll als solcher um die

wichtigen Tagesfragen, um Wohl und Wehe des Staates und der Kirche

sich bekümmern. Ist es jedoch recht, aus purer Ämtersucht, von Ehrgeiz

getrieben, ein Faktotum sein zu wollen, so daß man die naheliegendsten



464 —

Pflichten als Familienvater versäumen muß, um seine übernommenen

Stellen nur Halbweg „ausfüllen" zu können?

In unserm Zeitalter des Dampfes muß gereist werden, und wirklich
ist aus der Reise zur notwendigen Erholung eine Neisewut geworden.
Es braucht einer nur zwei Vereinen anzugehören, und jedes Jahr gibt
es Gelegenheit, an der Generalversammlung und mehreren Sommer-

ausflügen teilzunehmen. Viele meinen aber auch, ohne Reisen gemacht

zu haben, verstehe niemand etwas von Welt und Leben. Und doch könnte

man mit der Mutter, welche ihren Peter daheim behalten möchte, ans-

rufen:
„So sieh doch nur den Bater an,
Der reiste nie und ist nicht ditmmer
Als mancher weitgereiste Mann!"

Pater Weiß sagt in seiner Apologie: „Wohin wir es bringen mit
unserm Mäuseleben in fremden Räumen und Sachen, mit unserm

Fröscheleben in dem Gequack der Clubs und Gast- und Vergnügungs-
lokale, mit unserm Zngvogclleben aus den Eisenbahnen, mit unserem

Spatzenleben aus den Straßen, das wissen wir." Er meint, man bringe
es so zum Ruin der Familie; die Zeit hat seine Behauptung schon längst

erhärtet.
Soll es in der menschlichen Gesellschaft besser stehen, so muß die

Familie wie durch Neligiösität und Genügsamkeit, auch durch Opfer-

fähigkeit und Unterdrückung jeder Selbstsucht eine Leuchte sein. Kein

Mensch hat die gleichen äußerlichen Eigenschaften wie der andere. Noch

viel weniger wird man Menschen finden, die in ihrem Charakter voll-
kommen mit einander übereinstimmen. Huot capita, tot sonsua: wie-

viel Köpfe, soviel Sinne. Aber eine Abstammung haben wir, einen
Vater lieben wir, eine Bestimmung erstreben wir. Und darum muß die

Eigenliebe nie die Nächstenliebe vergessen oder verdrängen. Der Reiche

und Arbeitgeber darf den Armen und Arbeitnehmer nie verachten, muß

deren Eigenarten ertragen, für sie sorgen. Ohne gegenseitige Solidarität
kein Friede, kein Glück unter den Menschen. Und das kann in der Familie

gelehrt und muß in der Familie gelernt werden. Wer mit seinen Geschwistern

sich verträgt, wird auch im öffentlichen Leben mit andern auskommen;

wer die Dienstboten liebevoll zu behandeln angehalten wird als Kind,
der wird auch als Mann keinen wegen seiner Arbeit gering schätzen; wer

im Familienkreise gewöhnt wird, dem Brotherrn oder Wohltäter gegen-
über dankbare Liebe zu erzeigen, wird nie im Leben auf die Dauer
andere beneiden und darum hassen, weil sie höher bestellt oder begüterter

sind, als er selbst.



—---H 465 g>-<--

Die Familie ist demnach zuerst bestimmt und befähigt, nach Gottes

heiligem Willen an die so arme, an Geist und Herz kranke, von Wahrheit
und Sitte ganz oder teilweise abgewichene Menschheit segensreich einzu-

wirken. Sie ist ja die Quelle alles Segens, aber auch, ihrer Stellung
vergessend und von Gottes Gesetz abweichend, eine Ursache des Nieder-

ganges ganzer Völker und ganzer Staaten. Psarrer T.

Die Lektüre des Lehrers.
von A. Ivinet, Lehrer in Galgenen.

„Rast ich, so rost ich," und „Stillstehen ist Rückwärtsgehen" sind

zwei kurze Sätze, aber ebenso vielsagend als bedeutungsvoll. Besonders

wichtig sind sie uns Lehrern; denn sie machen uns auf die Notwendigkeit

unserer Fortbildung aufmerksam. Kein Stand hat ausgelernt, und so

werden auch wir Lehrer nicht in die Lage kommen, sagen zu können, es

sei uns nichts mehr zu lernen übrig und unsere Bildung sei abgeschlossen.

Die Tatsache, wohin es mit jenen Lehrern kommt, welche ihre Fort-
bildung versäumen, beweist zur Genüge, wie notwendig diese ist. Wo sie

unterbleibt, schreitet der Lehrer rückwärts und verbauert. Besonders die

religiös-sittliche Fortbildung ist dem Lehrer eine heilige und allgemeine

Pflicht, weil er seine ihm anvertrauten Kinder selbst religiös-sittlich bilden

soll und bei einem Stillstande in dieser Beziehung die innere Fäulnis
auf dem Fuße folgt. Es würde fehr fonderbar klingen, wenn ein junger

Lehrer meinte, er könnte sich mit feiner Seminarbildung begnügen,

während er sieht, daß in allen Zweigen seines beruflichen Wissens täglich

Fortschritte gemacht werden. Seine Läßigkeit in der Fortbildung fällt
schnell in die Augen und raubt ihm die Achtung. Daraus ergibt sich,

daß auch der tüchtigste Lehrer von der Pflicht der Fortbildung sich nicht

ausnehmen darf; weil auch er im Wissen und Können nicht alles er-

griffen hat.
Wähnte er aber dieses, dann wäre ein solcher Wahn um so mehr

zu beklagen, als gerade durch ihn der Fortbildung ein Hindernis in den

Weg gelegt wird. Die Fortbildung für überflüssig halten, zeugt nicht

von Tüchtigkeit, sondern von Beschränktheit. Die Forderung, daß sich

der Lehrer unablässig bemühen müsse, sein Sein und Können zu ver-

vollkommncn, beschränkt sich aber nicht auf diese oder jene Seite des

Berufslebens und der Berufstätigteit, sondern erstreckt sich auf die gesamte

Bildung, die religiöse und bürgerliche, die wissenschaftliche und praktische.

Der Lehrer strebe aber nicht nach Kenntnissen und Fertigkeiten, welche
30


	Familie und gegenwärtige Notlage

