
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 6 (1899)

Heft: 12

Artikel: Schillers Kraniche des Ibykus [Fortsetzung]

Autor: Egger, J.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-536084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-536084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hàgogische BlSà
Vereinigung

des „Schweiz. Erzichungsfreundes" und der „Pädagog. Monatsschrift".

Hrg ccn
des Wemns kakh. Achrer und Rchulm'àm der Ichmch

und des schwestertschen Imkyol. Ersielmns sverêïns.

Kinstedekn, 15. Juni 1399. ^ Its 12. ^6. Kasirgang.
Redaktionskommission:

Die H> H. Scininardirektoren: F. X. Kunz, Hitzkirch, Luzern H. Banmgartner, Zug! Dr. I. Stößel
Nickenbach, Schwyz! Hochw. H. Leo Vcnz, Pfarrer, Berg, Kt. St. Gallen z und El. Frei, zum Storchen
in Ei »siedeln. —in sen d n » geII und Inserate sind an letztere», als den C h es.Redaktor
zu richten.

Abonnement:
erscheint monatlich 2 mal je den >. n. lö. des Monats und lostet jährlich sitr VereinSmitglicder 4 Fr.,
silr LehramtSlandidaten g Fr»! fiir Nichtmitglieder 5 Fr. Bestellungen bei den Verlegern i Ebcrle
ch Ricken bach, Berlagshandlung, Einsiedeln. — Inserate werden die lgespaltene Petitzeile oder deren
Raum mit M Centimes <25 Psennige) berechnet.

Schillers Kraniche des Ibykus.
Jabet, Aisposition. Krktärung und Idee,

von Joh. Lapt. Cgger 0. 8. It., Prof. in Snrnen.
(Fortsetzung statt Schluß.)

3. Erklärung.
Vier Punkte find es hauptsächlich, die einer nähern Erklärung und

Auseinandersetzung bedürfen, um ein gründliches Verständnis des Ge-

dichtes zu erzielen, nämlich 1. die Institution der isthmischen Spiele;
2. die Ansicht der Griechen über Dichter und Sänger; 3. die Konstruk»

tion des griechischen Theatergebäudes; 4. die Erinnyen oder Nachegöttinnen

im hellenischen Bewußtsein. Wir werden also diese 4 Punkte der Reihe

nach behandeln und zum Schlüsse einzelne Worte und Ausdrücke erklären,
deren Verständnis nicht nahe liegt oder doch Schwierigkeit verursachen
könnte.

1. Die isthmischen Spiele.
Neben den zahlreichen Festen, welche die Griechen ihren Göttern

und Stammesheroen alljährlich feierten, gab es vier Feste, die im Laufe
der Zeit zu so allgemeinem Ansehen gelangten, daß sie als Nationalfeste
aller Hellenen bezeichnet werden dürfen. Es sind das die olympischen

Spiele, welche zu Ehren des Zeus zu Olympia in der Landschaft Elis
im westlichen Peloponnes alle vier Jahre gefeiert wurden; die pythischen



354 ö^>-

Spiele, die auf der zu diesem Zwecke unbebauten Ebene von Krisa in

der Nähe von Delphi in der Landschaft Phokis in jedem vierten Jahre
dem pythischen Apollon zu Ehren abgehalten wurden; die nemcischen

Spiele, so genannt vom Thale Nemea in Argoliö, welche jedes dritte

Jahr zur Verherrlichung des Zeus, des Obersten der Götter, in dem

diesem Gotte geweihten Haine stattfanden; und endlich die isthmischcn

Spiele, auch schlechthin Jsthmien genannt, die unter den großen Fest-

spielen der Griechen nächst den Olympien die bedeutsamsten waren. Diese

wurden, wie schon der Name andeutet, auf dem korinthischen Isthmus,
oder, wie unser Dichter sagt, auf „Koriuthus' Landesenge" (Str, l) ge-

feiert. Denn das griechische Wort istlunos heißt ja nichts anderes als

Landzunge, Erdenge und wurde insbesondere von der korinthischen Landes-

enge gebraucht, durch welche der Pclopounes mit Mittelgriechenland

zusammenhängt. Die Feier fand periodisch in jedem dritten Jahre statt,

und zwar in der Umfassung eines dem Poseidon geheiligten Fichtenhaines

(„Und ins Poseidons Fichtenhain tritt er mit frommem Schauder ein"

Str. 2) in der Nähe eines Poseidontempels („Auf ihres eignen Tempels

Schwelle trotzt er vielleicht den Göttern" Str. 10) zur Zeit der Sommer-

sonnenwende. Die Jsthmien galten der Verherrlichung des Meergottes

Poseidon, des jüngern Bruders des Zeus („Und jammernd Hören's alle

Gäste, versammelt bei Poseidons Feste." Str. 8). und weil es eben ein

Nationalfest war und die günstige Lage und der Reichtum Korinths, der

Vorsteherin der Spiele, dem Feste vorzüglichen Glanz verlieh, deshalb

fanden sich Vertreter und Gesandtschaften aus allen Teilen Griechenlands,

ja sogar aus Kleinasien und den Inseln ein (Str. 8 — 12). Theseus.

König von Athen, welchen die Sage auch Poseidons Sohn nennt, soll

der Begründer dieses Festes gewesen sein. Deshalb nahmen die Athener

unter den Festteilnehmern eine ausgezeichnete Stelle ein; sie genossen,

wie man sagte, die Ehre der Proedrie, d. h. sie durften bei den heiligen

Spielen, bei den Wettkämpfen im Theater w. auf den vordersten Bänken

Platz nehmen. Daher zählt Schiller unter den versammelten Fcstgästen

auch die Athener („Von Theseus' Stadt" Str. 12) an erster Stelle auf.

An solchen Nationalfesten strömten nicht nur von überallher An-

dächtige, Zuschauer und Kämpfer zusammen, sondern es wurden auch

von einzelnen Staaten offiziell Theorien oder Festgesandschaften abgeschickt,

um im Namen ihres Staates Opfer darzubringen und auf sonstige Weise

sich bei der Feier zu beteiligen. So hatte also die Festfeier vorherrschend

ein religiöses Gepräge. Allein die festlichen Prozessionen, Chöre und

Opfer allein wären niemals im stände gewesen, eine so allgemeine Teil-

nähme aus allen griechischen Gebieten zu sichern, hätten nicht die Kampf-



—355 g>—

spiele in ihrer reichen Mannigfaltigkeit einen wesentlichen Teil des Festes
gebildet, wobei es vorzüglich auf Darlegung körperlicher Kraft und Ge-
wandtheit ankam. Diese Kampsspiele umfaßten drei Hauptabteilungen,
den gymnischen. hippischen und musischen Agon. Der gymnische Agon
umfaßte den Wettlauf auf der Rennbahn, den Ring- und Faustkampf,
das Pankration, eine Verbindung des Ring- und Faustkampfes, das
Pentathlon (Fünfkampf), bestehend aus Sprung. Lauf. Diskoswerfen.
Wurfspießwerfen und Ringen. Den hippifchcn oder ritterlichen Argon
bildeten die Rossewettkämpfc mit einem Viergespann oder Zweigespann,
die auf dem Hippodrom oder dem Pferderennplatz stattfanden und sich

um ein am Ende der Bahn stehendes Ziel herum bewegten, das zwölf-
mal umfahren werden mußte. Auch Reiterrennen mit einzelnen Reit-
Pferden wurden zum hippischen Agon gerechnet. Der musische Agon
endlich bestand in Recitation von Gedichten, sowie in Instrumentalmusik.
Es traten da in regem Wettbewerbe Dichter und Dichterinnen auf. und
wir erfahren z. B. von Plutarch, daß einst eine Erythräerin, Aristomache
mit Namen, den Sieg gewonnen habe. So läßt also Schiller auch den
Dichter Jbhkus „zum Kampf der Wagen und Gesänge" (Str. I) nach
dem Isthmus ziehen. Schiller deutet demnach, wie ans obiger Dar-
legung hervorgeht, in der ersten Äerszeile feines Gedichtes nur den hip-
pischcn und musischen Agon an. was für seinen Zweck ja hinreichend ist.

Das Charakteristische bei allen vier großen Nationalspielen ist. daß
dem Sieger kein materieller Gewinn zu teil wurde, sondern nur ein
Ehrenpreis, bestehend in einem Kranze. Während der Siegespreis bei
den Olympien aus einem Kranze von Oleaster und bei den Pythien aus
einem Kranze von Lorbeer bestand, krönte bei den Nemeen und Jsthmien
den Sieger ein Kranz von Eppich. Erst lange nach der Zerstöruug
Korinths durch Mnmius (146 v. Chr.) trat der Fichtenkranz an die
Stelle des Kranzes von Eppich, linser Dichter läßt sich also einen be-
deutenden Anachronismus zu Schulden kommen, wenn er den Gastfrcund
zu Korinth das Bedauern aussprechen läßt, daß er „des Sängers Schläfe"
nicht habe mit „der Fichte Kranz" umwinden können (Str. 7).

2. Die Ansicht der Griechen über Dichter und Sänger.
Zahlreiche Mythen der Griechen verleihen dem Gedanken Ausdruck,

daß man dem Gesänge und der Musik wegen ihrer nahen Beziehungen
zum Innern des Menschen, wegen ihrer wunderbar läuternden und be-
ruhigenden Wirkung auf die Seele einen stets höheren göttlichen Ursprung
zuschrieb. Apollo betrachtete man nicht bloß als den „Propheten des

Zeus", als den begeisterten Verkündcr des höchstens Willens, sondern auch



—»—H 356 g-—»-

als den Schirmer alles Schönen und Guten in der Natur und Menschen-

Welt. Seinem unsichtbaren Einflüsse schrieb man alle jene das Gemilt

ergreifenden Wirkungen zu, welche auf sittliche Reinigung und Läuterung,

auf Erhebung und Begeisterung hinauslaufen. Vorzüglich aber hielt

man ihn für den Urheber jener enthusiastischen Gemütserregung, die sich

als musische und poetische Begeisterung offenbart. In der Gabe der

Dichtkunst des Gesanges und des Saitenspieles erblickte man ein Ge-

schenk des Gottes Apollo, in jedem Sänger und Dichter einen Liebling
und Schützling dieses Gottes. In diesem Sinne ist die erste Strophe

unserer Ballade zu verstehen, wo uns der Dichter den Sänger Ibykus
als „Götterfreund", als „des Gottes voll" vorführt. Der Ausdruck „des

Gottes voll", nämlich des Gottes Apollo voll, ist nichts anderes als die

wörtliche Übersetzung des griechischen Adjektivs Mtlmo8, das heißt, gott-

voll, gottbegeistert, ganz in Gott eingetaucht, das wir in unserm be-

kannten vielgebrauchten Fremdworte „Enthusiasmus" ^ Verzückung, Be-

geisterung erhalten haben.

In unserer Ballade werden die Ausdrücke Sänger und Dichter

xromiseuo gebraucht (vgl. Str. 1,4, 7, 22), wie wir auch im Deutschen

diese beiden Worte im nämlichen Sinne verwenden. Wir sagen z. B.
der Sänger von „Dreizehnlinden" und der Dichter von „Dreizehnlinden".
Dennoch ist zwischen der deutschen und griechischen Auffassung ein be-

deutender Unterschied. Im Deutschen gebrauchen wir nämlich das Wort

Sänger metaphorisch, während es im Griechischen im eigentlichen Sinne

zu verstehen ist. Denn in Griechenland war der Dichter wirklich zu-

gleich auch der Sänger, ja sogar der Komponist seines Liedes. Denn

die griechische Musik stand von ihren ersten Anfängen an in innigster

Verbindung mit der Poesie und ordnete sich bis in die Zeiten des

Niederganges willig dem Worte des Dichters unter, der zugleich auch der

Tonsetzer war und oft genug sein Werk auch selbst vortrug oder andere

einübte. Der Schwerpunkt der musikalischen Leistung lag im Gesänge,

und das Instrument diente zunächst ausschließlich zur Begleitung des

Gesanges; erst allmählich trat zuerst das Flötenspiel und nach diesem

erst das Saitenspiel selbständig auf, ohne jedoch den ursprünglichen Zu-
sammenhang mit dem Gesänge zu verläugnen. Dichter, wie Pindar
und Simonides schufen nicht nur als Dichter, sondern auch als Kom-

ponisten Werke von hohem Werte, welche als unübertreffliche Muster
des klassischen Stiles von den Musikkennern der spätern Zeit gepriesen

werden.



---«g 357 g---—

3. Das griechische Theatergebäude.
Wollte man an das griechische Schauspielhaus die Konstruktion

und den Maßstab unseres modernen Theaters anlegen, so würde man

hievon eine ganz unrichtige Vorstellung gewinnen. Man hat sich näm-

lich nicht nach Art unserer Schauspielhäuser einen bedeckten, lampen-

erhellten Raum mit Parterre, Logenreihen und Galerien zu denken,

sondern ein nach oben offenes, vom südlich blauen Himmel überwölktes,

mächtiges Amphitheater. Die Griechen sührten ihre Schauspiele am

hellen Tage unter freiem Himmel auf. Daher ist es begreiflich, daß

die Zuschauer in unserer Ballade von ihren Sitzen aus plötzlich den

Himmel sich verfinstern und eine dichte Schar Kraniche vorüberziehen

sehen (Str. 20). In der ältern Zeit, auch noch in der Zeit, in welcher

die Handlung unserer Ballade spielt, waren noch keine ständigen Theater-

gebäude vorhanden, sondern es wurde bei dramatischen Aufführungen
bloß ein provisorisches Brettergerüst für die Zuschauer erstellt. Erst

zur Zeit des großen Tragikers Äschylus (525—456 v. Chr.) wurde in

Athen am Südabhange der Akropolis das große Dionysosthcater erbaut.

welches für die spätere Zeit das Vorbild aller griechischen und römischen

Theater wurde. Es zerfiel in drei Teile, in das eigentliche Theatron

oder den Zuschaucrraum, in die Orchestra oder den Tanzraum, in die

Szene oder die Bühne. Der Zuschauerraum war in Form eines Halb-
kreises gebaut und lehnte sich der bessern Akustik und Ausnützung des

Raumes wegen am liebsten an einem Felsenabhange an. In diesen

Felsenabhang waren Sitzreihen eingehaucn, die sich in konzentrischen

Halbkreisen immer weiter und höher über einander erhoben mit vielen

Tausenden von Schaulustigen bedeckt:

Dumpsbrausend, wie des Meeres Wogen,
Von Menschen wimmelnd wächst der Bau,
In weiter stets geschweiftem Bogen
Hinauf bis zu des Himmels Blau. (Str. I I.)

Die einzelnen Sitze waren durch Linie:» abgeteilt und numeriert,

trugen wohl auch den Namen ihres Inhabers uud wurden während der

Vorstellniig mit Kissen belegt. Die unterste Reihe war zu Ehrenplätzen

reserviert. Es standen da marmorne Sessel für die obersten Staats-
beamten, die Priester, die Gesandten und sonstige hervorragende Persön-

lichkeiten. Weiter hinauf saßen die Bürger, zu oberft die Frauen und

Sklaven. Unser Dichter läßt also ganz mit Recht die beiden Mörder,
welche jedenfalls der niedern Volksklasse angehörten, „auf den höchsten

Stufen" (Str. 20) sitzen.

Die Orchestra oder der Tanzraum war der Platz für den Chor.

Es war das ein halbrunder, ungedielter, mit Sand bestreuter Platz, groß



358 g>—

und weit genug für freie Tanzbeweguug einer großen Anzahl von Tän-

zern. Durch einen der beiden Seitengänge, welche von außen in die

Orchestra führten, hielt der prächtig ausgestattete Chor, der sich zur Zeit
des Sophokles auf 15 Personen belief, seinen feierlichen Einzug, ordnete

sich in der Mitte der Orchestra und führte da seine kunstvollen Neigen

auf. Am Schlüsse des Stückes zog er wieder durch diese Seitengänge
ab. Hiemit ist die Stelle in Strophe 13 und 22 erklärt, wo der

Dichter den Chor aus dem Hintergrunde hervortreten, das „Theaters
Rund" (Orchestra) umwandeln, das Chorlied singen und wieder im

Hintergrunde verschwinden läßt. Unser heutiges Orchester hat im The-

ater denselben Platz, wenn auch freilich einen viel beschränkteren Raum

zwischen den Zuschauern und der Bühne; aber die ursprüngliche Be-

deutung ist uns völlig verloren gegangen, indem die Jnstrumentalisten,

welche diesen Platz jetzt einnehmen, nichts mit dem Reigentanze gemein

haben, der von dem Chor an der Stelle aufgeführt wurde.

Der dritte Teil des Theaters war die Szene oder die Bühne.

Das Wort Szene bedeutet in erster Linie Zelt, weil die Schauspieler

bei der ursprünglichen primitiven Einrichtung des Theaters aus einem

Zelte hervortraten. Die Szene lag dem Zuschauerraum gegenüber und

bestand aus einem Hauptgebäude, gewöhnlich einem Palaste oder Tempel

als Hinterer Bühnenwand, au die sich zwei Seitenflügel schloffen. Zwi-
scheu diesen und vor der Front des Hauptgebäudes lag dasjenige, was

wir im modernen Sinne Bühne nennen, der Aktions- und Sprechplatz

für die Schauspieler. Diese Auseinandersetzung erklärt den Vers unseres

Gedichtes: „Die Szene wird zum Tribunal" (Str. 23), welchen man

mit Beseitigung der beiden Fremdwörter ungefähr in folgenden prosai-

scheu Satz übertragen könnte: Das Schauspielhaus wird zum Gerichts-

Hofe. Anstatt daß man nämlich die beiden Mörder zur Untersuchung

ins Gerichtsgebäude führt, nimmt man dieselbe sogleich im Theater vor.

Aus dem ganzen Gedichte geht hervor, daß Schiller die Borstellung

vom ursprünglichen hölzernen Theater mit dem spätern steinernen Bau

verschmolzen hat. Auf das frühere provisorische Brettergerüste weist der

Ausdruck „Schaugerüst" (Str. 12) hin, ebenso die Worte: „Es brechen

fast der Bühne Stützen", wobei der Context natürlich die Bedeutung

Schaubühne nahe legt. Von der ungeheuren Ausdehnung der alten

Theater kann man sich einen Begriff machen, wenn man liest, daß

manche derselben 3(1,050, ja 60—80,000 Sitzplätze hatten. (Schluß folgt,)


	Schillers Kraniche des Ibykus [Fortsetzung]

