
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 4 (1897)

Heft: 5

Artikel: Sophist und Philosoph

Autor: Hübscher, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bereinigung
des „Schweiz. Erziehungsfreundes" und der „Pädagog. Monatsschrift".

Hrg crn
des Weràs kskh. Kehre? und Schulmänner der Schweiz

und des schwrilerischrn kathol. Erlichungsvereins.

Kinstedekn, 1. März 1897. Itî S. 4. Aahvgcrng.
Redaktionskommission:

Die H. H. Seminardireltoren : F. Z?. Kunz, Hitzlirch, Luzern; H. Baumgartn». Zug! Or. I. Stößel,
Rickenbaq, Schwyz; Hochw, H. Leo Benz, Psarrer, Berg, Kl, St. Ballen; die Herren Reallehrer
goh. Bschwend, Altstätten, Kt. St. Ballen, und El. Frei, zum Storchen in Sinstedeln. — Einsen»
dnuge» und Inserate sind an letztere», als den Shef.Redaltor, zu richten.

Abonnement:
Erscheint monatlich 2 mal je den l. ». 15. des Monats und lostet jährlich stir BereinSmitglteder s Fr,:
sür Lehramtskandidaten 8 Fr.: snr NichtMitglieder 5 Fr. Bestellungen bei den Verlegern: Eberle
ä? Rickenbach. Verlagshandlung. Einsiedeln. — Inserate werden die igespaltene Petitzelle oder deren
Raum mit 80 Centimes <25 Pscnnigej berechnet.

Sophist und Philosoph.
von v. jLeo tsübscher, 0. 8 L,, tkngelberg.

Sophist: Es freut mich, dich heute zu treffen, alter Freund. Mit
lebhaftem Bedauern habe ich vernommen, daß du der freien Wis-
fenschaft den Rücken gekehrt und dich unter das Joch der römischen

Geistesknechtschast begeben habest. Ich bin begierig, eine Erklärung
von dir selbst zu vernehmen.

Philosoph: Dn hast recht gehört, ich bin Katholik geworden. Meine

Studien haben mich davon überzeugt, daß der Mensch nicht nur ein

körperliches und geistiges, sondern auch ein göttliches oder

übernatürliches Leben besitzen muß, wenn er seine ewige Be-

stimmung erreichen will. Die Mittel zu diesem übernatürlichen Leben

aber finde ich nur in der Kirche.

S.: Wie? Du sagst, — wenn ich dich recht verstehe — daß wir ein

vegetatives, ein sensitives, ein geistiges und darüber hinaus

noch ein übernatürliches Leben haben müssen?

PH.: Genau so! Du hast meinen Gedanken richtig erfaßt; nnr ziehe ich

die beiden ersten Lebensfunktionen zusammen und nenne sie das kör-

perliche Leben.

S.: Aber du weißt doch, daß ich dieses übernatürliche oder Gnaden-
leben für eine Illusion halte, und so, wie ich. denken tausend Andere.



o -A I ZO A

PH.: Das weiß ich. Allein Tatsachen sind nicht Illusionen. Nun
aber sind es Tatsachen, die mich zu dieser Ueberzeugung gebracht

haben; es ist das Studium der Geschichte, das mich eines Bessern

belehrte.

S.: Ei. ei! Das Chaos aufgehäufter Untaten der Menschheit, das man

Geschichte nennt, hat dir den Weg zur katholischen Kirche gezeigt?

Unmöglich!
PH.: Das Studium der Geschichte hat mir drei wichtige Punkte uu-

zweifelhaft klar gemacht:
1. daß die Tier- und Menschen-Opfer aller heidnischen Völker lautes

Zeugnis ablegen von dem Bewußtsein einer Schuld, welche das

ganze Menschengeschlecht an das absolute Wesen, an Gott, abzu-

tragen hat;
2. daß eine sichtbare, göttliche Autorität für die normale Er-

zichung und Entwicklung der Menschheit absolut notwendig ist;
3. daß man diese sichtbare, göttliche Autorität nirgend anderswo finden

kann, als in der katholischen Kirche. — Sollte ich nun, nach jähre-

langem, mühevollem Studium zu dieser Ueberzeugung gelangt, ihr
nicht Ausdruck verleihen, indem ich mich offen zur katholischen

Kirche bekenne?

S. : Du bist immer ein eigener Kopf gewesen, und es würde mich nicht

wundern, wenn deine Einseitigkeit dich auf eine falsche Lehre geführt
hätte.

PH.: Es dürfte dir doch kaum unbekannt sein, daß gerade das tiefere

Studium der Geschichte die gebildetsten Kreise Englands der Kirche

zuführt. Ich brauche indessen nicht über den Kanal zu gehen, dir zu

beweisen, daß ich nicht vereinzelt dastehe mit meiner Anschauung.

Denke an unsere Eckstein, Phillipps, Jarke, Stolberg, Gfrörer, Hurter
u. s. w. — alles Männer, denen man wahrlich nicht mit Recht den

Vorwurf der Einseitigkeit oder Beschränktheit machen kann.

S.: Aber wie kommt es denn, daß nicht auch ich — und überhaupt

jeder Gebildete — zu dieser Überzeugung gelangen kann?

PH.: Ich zweifle keinen Augenblick, daß jeder dazu gelangen kann,
ob aber jeder will, das ist eine andere Frage. Wie viele, die sich

mit Stolz Philosophen nennen, halten ihr Auge unverwandt nur auf

die Oberfläche der Dinge, auf d^n äußern Schein, auf die Materie

geheftet; sie fragen sich nicht: „welches sind die Ursachen dieser Er-

scheinungen?", darum gelangen sie auch nicht zur Wahrheit.
S.: Nun, ja! Was soll man denn auch nach etwas suchen, was man

weder sehen noch greifen kann? Ich bin überhaupt der Meinung, es



—o—«H 1^1

sei das Gescheiteste, nur das als wirklich zu betrachten, was man
mit seinen fünf Sinnen wahrnimmt.

PH.: Daraus folgt, daß, was du denkst und soeben ausgesprochen hast,

nichts Wirkliches ist. Du kannst mir daher auch nicht zürnen, wenn
ich deine Äußerung als eitel Dunst und Wind taxiere. Dabei bin
ich mir bewußt, daß mein Gedanke und jeder Gedanke des

Menschen etwas ebenso Wirkliches ist, als der Gegenstand selbst, der

im Denken erfaßt wird; ich sehe ein, daß das Subjekt, welches fähig
ist, einen Gegenstand hervorzubringen, gleicher Natur sein muß, wie

der Gedanke selbst; — denn nichts kaun existieren ohne hinreichende

Ursache; ich muß daher anerkennen, daß der Menschengeist ebenso

immateriell oder geistig ist, wie die Idee, welche er hervorbringt.
S.: Ich wollte nicht eben sagen, daß unsere Gedanken nichts Wirkliches

seien. Ich bin kein Büchner, kein Häckel, kein Vogt. Ich leugne nicht,
daß das denkende Prinzip im Menschen etwas Immaterielles, Geistiges
sei. Aber ich sehe nicht ein, daß man deshalb zur Anerkennung einer

übernatürlichen Religion fortschreiten müsse.

PH.: Erlaube mir ab ovo zu beginnen! Wenn du die sinnlichen Gegen-

stände ins Auge fassest und wahrnimmst, erkennst du denn nicht an

jedem derselben eine Beschränkung, eine Grenze, ein Bestinimtsein?
S.: Gewiß! doch, wozu soll das?

PH.: Können diese begrenzten, endlichen, bestimmten Dinge existieren,

ohne von jemand so begrenzt oder bestimmt worden zu sein?

S. : Nein! Alles findet statt nach gewissen Gesetzen, und ein Gesetz setzt

den Gesetzgeber voraus; das beschränkte Gesetzte setzt den unbeschränkten

Gesetzgeber voraus.
PH. : Also hat deine Verminst schon beim ersten Wahrnehmen des wirk-

lich Endlichen, ganz von selbst, das wirklich Unendliche wahrge-

nommen. Denn es kann offenbar nichts anderes geben, als Endliches,
und Unendliches, Beschränktes und Allvollkommenes. Da nun das

Endliche oder Beschränkte von einem Andern so bestimmt oder be-

schränkt wurde, wie es ist, und da außer dem Endlichen nichts existiert,
als das Unendliche, Allvollkommene: so folgt notwendig, daß das

Endliche kausal abhängig ist von dem Unendlichen. Treffend nennt

daher der hl. Thomas unsere Vernunft „ein göttliches Licht, in welchem

Gott selbst zu uns redet." sVerit. gUWt. II. art. 1)

In demselben Augenblick also, in welchem mir der durch das physische

Auge wahrgenommene Gegenstand als ein bestimmter, so und nicht
anders gesetzter Gegenstand zum Bewußtsein kommt, — in dem-

selben Augenblick hat auch das Auge der Vernunft das Dasein
des Allvollkommenen wahrgenommen, indem es die Tatsache ent-



^ 132 —o—

dtckt hat, daß nur Endliches und Unendliches existiert, und daß ersteres

das letztere voraussetzt, um existieren zu können.

S.: Ich sehe noch immer nicht ein, was das mit meinem Einwurf zu

tun hat.
PH.: Geduld! Nur noch ein Schritt! Mit dem Gesagten wollte ich dich

nur auf die Tatsache aufmerksam machen, daß unsere Vernunft'
ganz von selbst, mit höchster Sicherheit erkennt, datz das Allvoll-
kommene — ein Wesen, welches in seiner eigenen Seinsfülle den ewigen

Grund und die ewige Ursache seiner Existenz birgt, — datz Gott
existiert. Ebenso spontan, wie diese Erkenntnis, ist aber auch

derWunsch, die Sehnsucht zu wissen, was Gott ist. Wir möchten

die ewige Schönheit nicht nur wie in einem Spiegel, sondern direkt

von Angesicht zu Angesicht schauen.

S.: Das ist wohl richtig, aber kein Mensch vermag diese Sehnsucht

zu stillen.
PH.: Allerdings, dem bloß natürlichen Verstand und Willen ist das

unmöglich; wir bedürfen hiezu einer besondern, göttlichen Fähigkeit,
welche wir erhalten in der Gnade.

S.: Eben hier stellst du eine Behauptung auf statt mir einen Bc-
weis zu geben.

PH.: Gemach! Ich wiederhole was jeder Mensch bei einiger Aufnierk-
samkeit aufsei» eigenes Denken herausfindet; das bezeugt die Geschichte

des ganzen Menschengeschlechtes, das ist die Ueberzeugung aller Völker:
daß Gott ist. und daß unserHerz nach Ruhe in Ihm ver-
langt. Will ich nun nicht die Unmöglichkeit annehmen, daß

Gott das Verlangen nach endlosem Glück, nach vollkommener Selig-
teit in unser Herz gelegt habe, ohne uns die nötigen Mittel dazu an

die Hand zu geben, so muß ich mich doch offenbar nach solchen Mitteln
umsehen. Auf dem ganzen weiten Erdenrunde aber findet sich niemand,

der beweisen kann, ja auch nur zu beweisen versucht, er habe die

unfehlbaren, von Gott selbst positiv angeordneten Mittel
zu diesem übernatürlichen Ziel, als allein die katholische
Kirche. Sie sagt mir klar und bestimmt, daß der erste Mensch

durch Ungehorsam die übernatürliche Gottebenbildlichkeit, das

Unterpfand der ewigen Seligkeit, die Gnade, verloren; sie sagt mir.
daß Jesus Christus, der menschgewordene Gottessohn, durch sein

Leiden und Sterben der Menschheit diese Gnade wieder erworben, daß

aber jeder Einzelne dieselbe seiner Seele zuwenden muß durch die

heiligen Sakramente. Darum sprach ich gleich beim Beginn unserer

Unterredung von den drei Leben, die wir haben müssen: das kör-



' ^ H ^ 33

perliche, daS geistige (Verstand und Wille) und das geistliche
oder Gnaden leben. „In Wahrheit, ich habe es dir gesagt, wer

nicht nochmals geboren wird, der kann nicht in daS Reich Gottes

eingehen." (Joh. 3, 3.) Möchtest du. mein Freund, diese Wahrheit
erfassen, welche uns erst die Kenntnis der wahren Menschenwürde
ausschließt und den Wert dieses Lebens zeigt. Lese und studiere

einmal über diesen Punkt „die Herrlichkeiten der göttlichen Gnade"

von I)r. Scheeben.

S. : Dein Gedankengang mag richtig sein; aber AlleS das ist so speku-

lativ, daß unter tausend Menschen nicht einer Zeit und Geist und

Geduld genug hat, um sich die Sache klar zu machen.

PH.: Das hat Jesus Christus sehr gut gewußt. Deshalb hat er eine

sichtbare Autorität, ein unfehlbares, göttliches Lehramt eingesetzt,

durch welches nicht nur jeder Erwachsene, sondern auch jedes Kind —
talentvoll oder wenig begabt, reich oder arm — mit voller Sicherheit
diese hochwichtige, ja einzig notwendige Belehrung erhalten

kann; deshalb hat er seine göttliche Kirche gestiftet, welche zu allen
Zeiten und für alle Menschen die Geburts- und Nahrungsmittel
des übernatürlichen Gnadenlebens in Bereitschaft hält. „Friede den

Menschen, die guten Willens sind!"

Der Drache in den Sagen der Völker.
von v. Martin Gander, î). 3. L.

(Schluß.)

Endlich müssen wir noch die komische Seite der Drachensage er-

wähnen, die uns etwas an den „dummen Teufel" (der Teufel ist ja der

Höllendrache) erinnern mag. Im Jahre 1410, so erzählt Chsat, begab

sich eine seltsame wunderliche Geschichte mit einem Küster der Stadt
Luzern. Der ging einmal gegen den Berg Pylati, um Reifstangen zu
seinem Handwerk zu holen. Da fiel er aber in eine tiefe Grube unter
zwei große Lindwürmer. Nicht übel erschrocken, blieb ihm nichts übrig,
als sich der Barmherzigkeit Gottes anzuempfehlen, die ihm denn auch

wunderbarlich geholfen hat. Die Drachen, die sind „so vil mildt und

zam worden", daß sie sich ganz still gehalten und ihn sogar streichelten

„sowohl mit dem Schwanz als mit dem Hals." Den ganzen Winter
verblieb der Mann in diesem Drachenloch und nährte sich nach dem

Borbild der Drachen damit, daß er „einen salzichten Saft, welcher durch
die Ritzen der Felswände stoße", den sogenannten Erdsaft aufleckte. „Also
nachdem diser guotter Mann den Winter mitt disern ungehüwren jedoch


	Sophist und Philosoph

