
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 4 (1897)

Heft: 18

Artikel: Die Stellung der Schule zur sozialen Frage : Vortrag [Fortsetzung]

Autor: Lang, Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-539505

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-539505
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'0 «H O52 '0^-

Die §tekkung àer 8àke zur sozialen àage.
lReferat in der Konferenz der katholischen Lehrer und Schulmänner des

àeises Schwyz in Hüsznacht, Juli I8S7.)
von Luzius Lang, 0. V., in Arth,

(Fortsetzung,)

II.
Die Gesellschaft, als Verbindung von Menschen, welche auf Grund,

läge der Solidarität — der gegenseitigen Verpflichtung und Verantwort-

ung mit einander im Erwerbs- und Verkehrslebcn stehen, um ihre

Wohlfahrt, vorab ihr irdisches Wohl, anzustreben, geht aus dem Ver-

hältnis hervor, das notwendigerweise zwischen Besitz nnd Arbeit sich bildet.

Eine andere Entstehungsweise des gesellschaftlichen Lebens ist geradezu

nicht denkbar. Besitz und Arbeit gelten deshalb als die gesellschaftlichen

Grundbegriffe. Es läßt sich über die soziale Frage nicht richtig und

deutlich sprechen, ohne an diese zwei Begriffe und ihr notwendiges Ver-

hältnis zu einander zu denken. Viel Dunkelheit und Mißverständnis
rührt in dieser Frage daher, daß dies übersehen wird, die Schule denkt

daran und sorgt dafür, daß die Jugend das volle Verständnis dieser

zwei Begriffe und ihres unauflöslichen Verhältnisses ins Leben mitnimmt.

Zuerst ein Wort vom Besitze, als dem ersten gesellschaftlichen

Grundbegriff. Was jemand rechtmäßig zu eigen hat, ist sein Besitz oder

Eigentum. Es gibt verschiedene Arten von Eigentum. Es genügt hier,
bewegliches und unbewegliches Gut zu unterscheiden. Letzteres ist die

ursprüngliche Art von Besitz. Das Bewegliche wird aus den Erträgnissen
des unbeweglichen Gutes gewonnen. Es gibt daher an und für sich

keinen Besitz ohne Eigentum von unbeweglichem Gut. ohne Eigentum
an Grund und Boden. Es ist sehr kurzsichtig, wer dafür hält, es könne

Guthaben, Schätze, Reichtümer geben, die ihre Wurzeln nicht in Grund
und Boden hätten. Die Wurzeln mögen so zart sein, daß sie ob ihrer
Feinheit dem Auge der Mehrzahl sich entziehen, aber sie ruhen irgend-
wo, wenn noch durch so viele Mitglieder, in der Erde. Alle Kapitalien,
alle Banknoten, alle Pfründen, alle Salarien. alle Maschinen und Hand-
Werksgeräte u. s. w. sind im ursprünglichen Sein und Wesen Natur-
güter, sie haben nur eine Umwandlung erfahren und dadurch ihre

gegenwärtige Form und Gestalt erhalten. Da verstehen wir den Witz,
das Korn des Spruches, den auf dem allbekannten Bilde der Bauer
unter den Vertretern der verschiedenen Stände führt: „Und ich erhalte

euch alle." Da erfassen wir's auch in seinem ganzen Ernste, was in
den Bitten und Mahnungen liegt, wenn unsere wohlerfahrenen Alten



--»--b 5â3 g—

ihren Jungen stets zugerufen: Ehret das Heim! Sorget für Erhaltung
von Grund und Boden! Zerstückelt die Güter nicht! Laß euch ohne

wichtigste Gründe nicht vom Lande! Betet und arbeitet, hauset und

sparet zusammen, damit der Hof ganz bleibt! S'Land nährt immer,
wenn es unter Gottes Segen bearbeitet wird, wie es dies erfordert und
nahe legt, und wenn der Bauer seinen Stand ehrt, sich darum nicht
vergißt, nicht Dingen nachjagt, die über ihm liegen! Wie viel Misere
ist sozusagen überall unters Volk gekommen, weil diese Mahnungen als
Altväter-Ansichten in den Wind geschlagen wurden! Drum weist die

Schule an Wiese und Baum, an Fels und Wald, an Stein- und Sand-
lager, an Fluß und Teich und See u. a. in faßlichster Weise nach, wie
diese Sachen unerschöpfliche Geld», Nahrungsquellen. Existenzmittel sind,
wenn Menschen mit Kopf und Herz, mit Tugend und Gewissen sie be-

wirtschaften.

Ja bewirtschaftet muß das Gut werden. Der bloße Besitz, wie
Haus und Maschine, Stall und Vieh, Werkstatt und Laden und Büreau,
u. a. nähren noch nicht. Ertrag- und genießbar wird der Besitz, und
könnte er nach Millionen gewertet werden, erst durch die Arbeit. Die
Arbeit, alle Arbeit, die leibliche, geistige und geistliche Arbeit ist unter
dem Allernotwendigsten behufs Gcsellschaftsbildung das Zweite. Aber es

poche niemand mit der Arbeit! Die bloße Arbeit kann unser Leben auch

nicht fristen. Soll die Arbeit uns Lebensmittel verschaffen, so muß sie

am Besitze sich nutzbar verwerten können. Nun, was erfahren wir? Da
sehen wir deutlichst, in welchem Verhältnis Besitz und Arbeit zu einander
stehen. Besitz und Arbeit sind strenge auf einander angewiesen. Die
Arbeit kann ohne Besitz sich nicht betätigen, und der Besitz gibt ohne
Arbeit keinen Ertrag, keine LebenSmittel. Beide, Besitz und Arbeit, rufen
sich gleich stark in gegenseitigen Dienst. Arbeit ist Ergänzung des Be-
sitzes und Besitz ist die Voraussetzung fruchtbringender Arbeit. Der Ar-
beit geht der Besitz vorauS; deshalb kann ihm ein Vorrang im Erwerbs- und
Verkehrsleben nicht abgesprochen werden. Er kann der Arbeit nicht er-
mangeln, er muß sie zu Hülfe rufen, aber er hat das voraus, daß er
die Anfrage stellen und einige Zeit wenigstens auf die Zusage warten
kann. Die Arbeit ist, sittlich aufgefaßt, der edlere, höhere Teil am ge-
sellschaftlichen Leben, aber vom wirtschaftlichen Standpunkte aus betrachtet,
steht sie dem Besitze nach, weil sie ohne diesen nichts fürS Leben zu
geben vermag. So bringt es nun einmal die Natur der Sachlage mit
sich, daß in der Gesellschaft der Besitz den ersten, die Arbeit den zweiten
Platz einnimmt. Diese Ordnung kehrt niemand um, fie mag aufs Bit-
terste angefeindet werden; fie bleibt; wer fie angreist, vergreist sich an



H 5à4 k>-o—

seinem eigenen Wohl. Gegen dies richtige Denken handeln, heißt gegen

die Natur sündigen, und diese Art Sünden sind die verderblichste». Indes,
rechtlich angesehen, stehen Arbeit und Besitz einander gleich, weil der

gleiche Zweck — die Nutzbarmachung und das gleiche Bedürfnis — die

Lebenserhaltung die Besitzenden und die Arbeiter mit einander in Ber-

bindung bringen und zwar gestützt auf gegenseitige rechtliche Verträge.
Das ist der Weg, auf welchem die Gesellschaft entsteht, auf welchem

die Menschen unter wechselseitiger Berpflichtung und Verantwortung, ihre

Wohlfahrt zu hegen und zu pflegen, gesellschaftliche Verhältnisse anknü-

pfen und unterhalten. Die Schule benutzt die reichlich sich ihr bietenden

Gelegenheiten, das Verhältnis zwischen Besitz und Arbeit zu erörtern,
die beidseitige Abhängigkeit klar zu legen, des einen wie der ander»

Stellung im gesellschaftlichen Leben zu besprechen, die gegenseitige recht-

lichc Stellung zu betonen, und Mahnung zu geben, diese Ordnung, die

unzerstörbar ist, heilig zu halten. Was Ordnung ist, anerkennen, ist

schon Übung der Demut. Freilich, primitive Demut, aber ohne diese

gibts keine höhere in Wahrheit!

III.
Obwohl das gesellschaftliche Erwerbs- und Verkehrsleben eine not-

wendige Erscheinung ist, wie wir wahrgenommen haben, kann das Ent-
stehen und Bestehen der Gesellschaft dennoch sehr begünstigt, freilich auch

sehr gefährdet werden.

Sehr gefährdet, mißgestaltet wird das gesellschaftliche Lebe», wenn

Besitz und Arbeit in einer und derselben Hand liegen. In diesem Falle,

wo der einzelne Besitzer selbst seine Güter bewirtschaftet, sein Gewerbe

treibt, seine Geschäfte besorgt durch Leute, die so fest an ihn gebunden

sind, als sein Haus und Hof, seine Maschinen und Wertpapiere u. s. w.

ihm zu eigen gehören: da kann augenscheinlich ei» eigentliches Verkehrs-
leben nicht zustande kommen. Deshalb hat das Heidentum die echte

und rechte Gesellschaft nicht gekannt. Es kannte nur mehr das besitzende

Individuum und den Staat. Letzterer war auf dem Gebiete des öffent-

lichen Rechtes und jener auf dem des Privatlebens absolut. Wie hätte

da eine Gesellschaft entstehe», eine auf gegenseitige Wohlfahrts-Förderung
abzielendes Verkehrsleben bestehen können? Kein Besitzer war genötigt,
mit einem andern Besitzer sich in Verbindung zu setzen behufs Wohl-

fahrs-Jntereffen. Jeder genügte sich selbst, weil jeder für seine Bedürfnisse

hatte, was er brauchte, d. h. durch seine Leute, die Sklaven sich ver-

schaffen konnte, selbst fürs geistige Leben; es gab ja auch gebildete, selbst

gelehrte Sklaven, die in Wissenschaft und Kunst Unterricht zu erteilen



—->—L 55è» k>-°—

und die Erziehung zu leiten fähig waren. Freilich kann der Mensch das

Wesen seiner Natur nie völlig verläugnen; seine wensentlich gesellige

Natur tritt hervor und macht sich bemerkbar in verschiedener Weise.

Es benötigte anch im Heidentum das besitzende Individuum den Nîarkt,
den Rechtsanwalt, den Arzt, den Vergnügungsort. aber die Verbindungen,
die so entstanden, waren vorübergehend, sie gründeten nicht den Zustand
eines Verhältnisses, sie waren nur Notbehelfe, die menschliche Natur
konnte und mußte sich äußern, daß sie für die Gesellschaft bestimmt sei,

aber das Heidentum verwehrte es, daß sie ihre Bestimmung erreichte
oder sie ernstlich anstrebte. Die Schule hat großes Verdienst, wenn sie

das Unnatürliche — das Unfreundliche, Feindliche, Düstere und Drük-
kende des Heidentums darstellt. Sie beugt damit jener Richtung vor,
die im Heidentum ein sonniges Naturleben erblickt und das Christentum
bedauert.

Sehr begünstigt wird das Entstehen und Bestehen des gesellschaft-

lichen Lebens, wenn Besitz und Arbeit in verschiedenen Händen sich be-

finden. Sind die Besitzer gar nicht oder nur teilweise imstande, ihre
Güter selbst zu besorgen, und haben die Arbeiter nicht das erforderliche

Kapital, um das für die Arbeit nötige Material sich zu verschaffen und
daraus den Lebensunterhalt zu schöpfe», so muß sich zwischen diesen und
jenen notwendig ein gesellschaftliches Verhältnis entwickeln. Je mehr
dieses Bedürfnis die Klassen der Besitzer und die Klassen der Arbeiter
einander nahe bringt, um so fester schließen sich Verbindungen unter
ihnen, um so leichter, bester und schöner gedeiht das gesellschaftliche Er-
werbs- und Verkehrsleben, um so frischer und kräftiger steht und geht
die Gesellschaft. Die Schule beachtet diese Begünstigung und jene Ge-

fährde des gesellschaftlichen Lebens und wendet alle Mittel an, über die

sie verfügt, die Selbstgenügsamkeit und das Streben darnach zu bekämpfen.
Sie geißelt das spröde, kalte Wort: Wir brauchen niemand, wir können

alles allein machen. Da, wo Reichtum ist, soll dies Wort nicht gespro-

chen werden. Der Reichtum soll den Arbeiter beschäftigen. Das ist edle

Wohltat.
Eine weitere Gefährde fürs gesellschaftliche Leben beklagen wir im

schroffen Gegensatz der Kapitalisten zu den Arbeitern und umgekehrt.
Wo das Kapital schrankenlos Herr und Meister ist; wo die Arbeiter wie

auf Gnade und Ungnade sich ihm ergeben müssen da kann von einer freien
und freundlichen Verbindung schon gar nicht die Rede sein; da ist etwas
wie Hörigkeit, wie Leibeigenschaft, selbst wie Sklaventum, das sich von

demjenigen im Heidentum nur durch seine neue Form unterscheidet. Man
spricht deshalb auch von Weißen Sklaven. Die Schule erklärt, wie es sich

schickt, das apostolische Wort: Der Arbeiter ist seines Lohnes wert; sie



* «ô ^56 6» » -

vergißt jedoch nicht das andere apostolische Wort beizufügen: Wer nicht
arbeitet, soll auch nicht essen. Der Lohn soll verdient werden. Zufrie»
denheit macht menschenfreundlich; Gewissenhaftigkeit bricht Hartherzigkeit;
gutes Haushalten empfiehlt; die Vergnügungssucht, die Verschwendung
erwecken die Anficht, die Arbeiter seien nur zu gut bezahlt.

Da kann es jedermann fassen, und die Schule faßt es am lcich-

testen, daß es nicht bloß etwas sehr Erwünschteres ist, wenn man einen

Zustand verlangt, der zwischen Großkapitalisten und notleidenden Ar-
beiterklassen eine gute Mitte einnimmt. Ein solcher mittlerer Zustand
oder Mittelstand ist durchaus das Erfordernis zur Ausgleichung der be-

stehenden gesellschaftlichen Mißstände. Und worin besteht ein solcher

Mittelstand? Darin besteht er. daß auf der einen Seite ein vielgestal»

tiger, aber nie übermäßiger Reichtum vorhanden ist, und daß auf der

andern Seite ein Stand von Arbeiterklassen sich behauptet, der nicht allein

auf die Gunst der Reichen angewiesen ist, sondern sich durch bescheidenen

Eigenbesitz geschützt und gesichert weiß vor Druck der Gewaltigen. So
gestellte Arbeiter sind nicht gehalten, jeder Anfrage mit ja zu begegnen, sie

können ihren Herren als selbständig und vertragsfähig gegenüber treten.

Dann also haben wir den erwünschten Mittelstand, wenn Arbeitgeber
und Arbeitnehmer so aufeinander angewiesen sind, daß sie einander die

Hände reichen in besten Treuen, im Geiste der Gerechtigkeit und Billig-
keit. Ich bemerkte, die Schule erfasse dies am leichtesten. Darum wirkt
sie nach Kräften darauf hin, indem sie bestrebt ist, auf der einen Seite
den Geist der Gemeinnützigkeit und auf der andern Seite den Sinn für
Sparsamkeit zu wecken; dort ein herablassendes, volkstümliches und hier
ein nach Oben ehrerbietiges und zutrauliches Wesen zu erziehen, beide

Teile aber zu umschlingen mit dem Bande der Liebe, die im Nächsten,

sei er hoch oder nieder, den Mitbruder sieht und ehrt. (Schluß folgt.)

Stimmt! „Als ich — ein warmer Freund dieses Jahrhunderts
und im innersten Herzen desselben geboren — um die Freiheit bat, nichts

glauben zu dürfen, hat man sie mir willig gegeben; als ich mir die Freiheit
nahm, nach Ämtern und Würden aller Art zu streben, wurde sie mir
gestattet; als ich mir die Freiheit nahm, die öffentlichen Geschicke beeinflussen

zu wollen, indem ich noch in unreifer Jugend mit den ernstesten Fragen mich

beschäftigte — wurde sie mir nicht versagt; als ich alle Mittel zur Befriedn
ung all unserer Neigungen forderte, hat man die« gut und billig gefunden.
Heute aber, wo ich, von dem göttlichen Geiste getrieben, welcher auch dieses

Jahrhundert nicht zur Ruhe kommen läßt, mir die Freiheit nehmen will, den

Antrieben meines Glaubens zu folgen, nichts mehr zu beanspruchen, arm und

still mit einigen gefinnungsverwandte» Freunden zu leben, — heute fühl« ick

mich sofort gehemmt, von ich weiß nicht wie vielen Gesetzen umstrickt; ja halb

Europa würd« sich, wenn es not täte, zu unserm Untergang verschwören."
(Lacordaire.)


	Die Stellung der Schule zur sozialen Frage : Vortrag [Fortsetzung]

