
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 3 (1896)

Heft: 7

Artikel: Johann Heinrich Pestalozzi, sein Leben, sein Wirken und seine
Bedeutung [Fortsetzung]

Autor: H.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-527220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-527220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


196

Johann Heinrich Pestalchsi,
sein Leben, sein Wirken unö seine Weöeutung.

II. 6.

(Fortsetzung.)

3. Pestalozzi als pädagogischer und sozial-politischer
Schriftsteller. Die unfreiwillige Muße einerseits und die finanziellen
Verhältnisse anderseits drängten nun Pestalozzi zu schriftstellerischen Ar-
beiten. Auf welchem Gebiete er sich bewegen werde, können wir seiner

bisherigen Tätigkeit leicht entnehmen. Fur die Hebung der untern Volks-
klassen sowohl durch eine bessere Erziehung als auch durch Erringung
größerer politischen Freiheiten hatte er schon als Student ein warmeS

Herz. Charakteristisch find in dieser Beziehung auch einzelne Wünsche,

die er als 20jähriger Jüngling im „Erinnerer" veröffentlichte z. B.:
„Daß doch ein jeder, der für sich brav ist, bemüht wäre, nur einen ein-

zigen andern auch so zu machen, durch besonderes Beispiel, Aufsicht,

Anleitung w.; alsdann hätten wir schon wieder einmal so viel brave

Leute als jetzt!" „Daß doch jemand einige Vagen voll einfältiger, gu-
ter Grundsätze der Erziehung, die auch für den gemeinsten Bürger oder

Bauer verständlich und brauchbar wären, drucken ließe; und daß dann

einige großmütige Personen, (mir schweben etliche im Kopf herum, die

edeldenkend und vermögend genug wären, das zu tun) verschaften, daß

diese sehr wenigen Bogen umsonst, oder nur etwa für einen einzigen

Schilling an das Publikum überlassen würden; und daß dann alle Geist-

lichen zu Stadt und Land diese gemeinnützigen Bogen austeilten; und

daß dann alle Väter und Mütter, denen sie in die Hände kommen wür-

den, diesen venünftigen und christlichen Erziehungsregeln folgten! — aber

ja, das heißt freilich viel auf einmal gewünscht."')
Seine Feder ist daher vor allem einer bessern Gestaltung der häus-

lichen und politischen Lebensverhältnisse für das Volk gewidmet und be-

rührt bald das Gebiet der Haus- und Schulerziehung, bald das der

politisch-sozialen Reformen. Vielfach stellt er die Pädagogik auch in den

Dienst seiner sozial-politischen Anschaungen. Schon seine erste Schrift

') Beachtenswert find auch heut« noch folgende Wünsche: „Ebenso sehr wünschte

ich auch, dab man mehr aus die Kupferstiche, so an unsern Messen feil find, acht gäbe;

denn ich habe selbst ein ganzes Pack französischer Kupferstich« auf offenem Laden liegen ge>

sehen, die die allerverfluchtesten Leichtfertigkeiten vorstellen. Der muß in der Tat sch«

verschämt haben, der vor dem Anblick derselben nicht mehr errötet, und doch bemerkte ich,

daß Jünglinge fie mit guter Weile durchsahen." — „Daß doch Eltern in der
der Kameraden und Gespielen ihrer Kinder sorgfältiger wären; denn man weiß doch nicht,

wie allmächtig der Einfluß guter und böser Gesellschaften infondertheit auf noch junge

weiche Gemüter ist!"



—H 197 —

„Abendstunde eines Einsiedlers" trägt diesen Charakter (1780).
Er fordert darin den Leser auf, zu forschen, „nach den Bedürfnissen

seiner Natur, daß er darauf baue den Genuß und den Segen seines

Lebens," nach der „Wahrheit, die ihn in seinem Innersten befriedigt,
die seine Kräfte entwickelt, seine Lage erheitert und seine Jahre beseligt,"
und erklärt dann: „der Mensch, von seinen Bedürfnissen angetrieben,

findet die Bahn zu dieser Wahrheit im Innersten seiner Natur." „All-
gemeine Emporbildung der innern Kräfte der Menschen-
natur zu reiner Menschenweisheit ist allgemeiner Zweck der

Bildung auch der niedrigsten Menschen. Übung, Anwendung
und Gebrauch seiner Kraft und seiner Weisheit in den besondern Lagen
und Umständen der Menschheit ist Berufs und Standesbildung. Diese

muß immer dem allgemeinen Zwecke der Menschenbildung untergeordnet
sein. Auf Einfalt und Unschuld gegründete Weisheit und Kraft ist in
jeder Lage und jeder Tiefe der Menschheit segnender Teil, so wie sie in
jeder Höhe ihr unumgängliches Bedürfnis ist." Diese Ausbildung
der innern Kraft ist dem Fürsten so notwendig, wie dem
Menschen, der in niedrigen Hütten wohnt. „Der Segen der

Welt." ruft er dem Fürsten zu, „ist gebildete Menschlichkeit, und nur durch

fie wirket die Kraft der Erleuchtung und der Weisheit und der innere Se-

gen aller Gesetze." „Die Natur enthüllt (aber) alle Kräfte der Mensch-

heit durch Übung, und ihr Wachstum gründet sich auf Gebrauch."
«Mensch. Vater deiner Kinder," ruft er daher aus, „dränge die Kraft
ihres Geistes nicht in ferne Weiten, ehe er durch nahe Übung Stärke

erlangt hat, und fürchte dich vor Härte und Anstrengung. Wenn die

Menschen dem Gange dieser Ordnung voreilen, so verstören sie in sich

selbst ihre innere Kraft und lösen die Ruhe und das Gleichgewicht ihres
Wesens in ihrem Innersten auf. Sie tun dieses, wenn sie eher, als
sie durch die Realkenntnis wirklicher Gegenstände ihren Geist
zur Wahrheit und Weisheit lenksam gebildet haben, sich in
das tausendfache Gewirre von Wortlehren und Meinungen hineinwagen
und Schall und Rede und Worte anstatt Wahrheit aus Real-
gegenständen zur Grundlage ihrer Geistesrichtung und zur ersten

Bildung ihrer Kräfte machen. Die künstliche Bahn der Schule, die al-
lenthalben die Ordnung der Worte der freien, wartenden, langsamen
Natur vordringt, bildet den Menschen zum künstlichen Schimmer, der
den Mangel innrer Naturkraft bedeckt und Zeiten wie unser Jahrhundert
befriedigt." „Der Kreis des Wissens, durch den der Mensch in
seiner Lage gesegnet wird, ..fängt nahe um ihn her, um sein

Besen, um seine «ähesten Verhältnisse an, dehnt sich von da aus und



198

muß bei jeder Ausdehnung sich nach diesem Mittelpunkte aller Segens-

kraft der Wahrheit richten." Die Kenntnis seiner nächsten Verhältnisse
und die ausgebildete BeHandlungsfähigkeit seiner nächsten Angelegenhei-
ten ist Pestalozzi der feste Grund der Menschenweisheit; „das zerstreute

Gewirr des Vielwissens" ist unnatürlich, „der Mensch, der mit leichtem

Flug jedes Wissen umflattert und nicht durch stille feste Anwendung
seine Erkenntnis stärkt," verliert „das stille, wahrer Freuden empfängliche

Wahrheitsgefühl-" Alle Menschenweisheit beruht „auf der Kraft eines

guten, der Wahrheit folgsamen Herzens, und aller Menschensegen auf

diesem Sinne der Einfalt und Unschuld „der Mensch muß zur
innern Ruhe gebildet werden. Genügsamkeit mit seiner Lage und mit

ihm erreichbaren Genießungen, Duldung, Achtung und Glauben an die

Liebe des Vaters bei jeder Hemmung, das ist Bildung zur Menschen-

Weisheit." Aber „Mensch, du lebst nicht für dich allein, darum bildet

dich die Natur auch für äußere Verhältniße und durch sie die

häuslichen Verhältnisse der Menschheit sind die ersten
und vorzüglichsten Verhältnisse der Natur. Der Mensch ar-
beitet in seinem Berufe und trägt die Last der bürgerlichen Verfassung,
damit er den reinen Segen seines häuslichen Glücks in Ruhe genieße.

Daher muß die Bildung des Meuschen für seine Berufs- und Standes-

läge dem Endzweck der Genießungen reiner häuslichen Glückseligkeit un-

tergeordnet werden. Daher bist du, Vaterhaus, Grundlage aller reinen

Naturbildung der Menschheit! Vaterhaus, du Schule der Sitten
und des Staats! Erst bist du Kind, Mensch, hernach Lehrjunge
deines Berufes! Kindertugend ist der Segen deiner Lehrlings-
tage und erste Bildung deiner Anlage zum Genuß aller Segnungen
deines Lebens. Wer von dieser Ordnung der Natur abgeht und Staats-,
Berufs-, Herrschafts- und Dienstbarkeitbildung unnatürlich hervordrängt,
der lenket die Menschheit ab vom Genuß der natürlichsten Segnungen,

auf klippenvolle Meere Gott ist die näheste Beziehung
der Menschheit. Auch dein Haus. Mensch, und sein weisester Genuß

beruhigt dich nicht immer. Gewalt und Grab und Tod ohne Gott zu

leiden, hat deine sanft, gut und fühlend gebildete Natur keine Kräfte.

Gott, Vater deines Hauses, Ouell deines Segens - Gott, als dein Ba-

ter: in diesem Glauben findest du Ruhe und Kraft und Weisheit, die

keine Gewalt, kein Grab in dir erschüttert. Der Glaube an Gott ist die

Stimmung des Menschengefühls in dem obersten Verhältnis seiner Na-

tur; er ist vertrauender Kinderfinn der Menschheit gegen den Vatersinn

der Gottheit." Der Glaube an Gott führt zur „Ruhe des Lebens,"

diese zur „innern Ordnung" und zur „unverwirrten Anwendung unserer



—-o—H 199 A-->—

Kräfte," dadurch zu deren Wachstum und „Bildung zur Weisheit. So
ist der Glaube an Gott die Quelle aller Weisheit und alles Segens."
„Glaube an Gott, du bist der Menschheit in ihrem Wesen
eingegraben; wie der Sinn vom Guten und Bösen, wie das unaus-
löschliche Gefühl von Recht und Unrecht, so unwandelbar fest liegst
du als Grundlage der Menschenbildung im Innern unserer
Natur. Glaube an Gott, du bist Volksanteil in jeder Tiefe/) in jedem

Weltstriche, du bist Kraft der Menschheit in jeder Höhe^) und ihre
Stärke in jeder Tiefe." Quelle dieses Glaubens ist Pestalozzi nicht das

gelehrte Forschen „in den Tiefen der Schöpfung". „In den Abgrün-
den der Schöpfung kann sich der Forscher verlieren und in
ihren Wassern kann er irre umhertreiben, fern von der

Quelle der unergründlichen Meere. Einfalt und Unschuld, reines

menschliches Gefühl für Dank und Liebe ist Quelle des Glaubens. Im
reinen Kindersinn der Menschheit erhebet sich die Hoffnung des ewigen
Lebens Ist Gott Vater der Menschen, so ist der Tag ihres Todes

nicht der Tag der Vollendung ihres Wesens Gott ist der Va-
ter der Menschheit, Kinder Gottes sind unsterblich. Im In-
nersten deiner Natur, Mensch, liegt das, was Wahrheit, Unschuld, Ein-
fält mit Glauben und Anbetung höret Vielen ist innrer Sinn der

Menschennatur Spiel des Traumes, und Glauben an Gott und Unsterb-
lichkeit auf diesen innern Sinn gebaut, verachteter Vorwurf ihrer Kunst
und Glaube an Gott ist Scheidung der Menschheit in die Kinder Gottes
und die Kinder der Welt Der Genuß deiner Rechte, Hausvater,
die wonnevolle Ergebung deines Weibes, und das innige, seelenerhebende

Dankgefühl deiner Kinder ist Folge deines Glaubens an Gott. Glauben

an meinen Vater, der Gottes Kind ist, ist Bildung meines Glaubens

an Gott. Mein Glaube an Gott ist Sicherstellung meines Glau-
bens an meinen Vater und an jede Pflicht meines Hauses."
Wie der Glaube an Gott Rechte und Pflichten im Elternhaus regelt
und sichert, so auch im Staate zwischen Obrigkeit und Unterthan. Aber
der Knecht ist seinem Beherrsches im Wesen gleich und dieser hat daher
die Pflicht, das Volk emporzubilden, „zum Genuß der Segnungen fei-
nes Wesens," und nur die Fürsten, „die an Gott glauben und den

Bruberstand der Menschheit erkennen" sind „Männer mit Gotteskraft

zum Segen der Menschheit In der Anerkennung der ober-
sten Vatergüte Gottes versichern die Fürsten sich des Vol-
kes Gehorsam als die Sache der Gottheit. Und der Fürst, der

') In den niedern Volksständen.
2) In den höhem Stünden.



200

in dem Gehorsam gegen Gott nicht die Quelle seiner Rechte und seiner

Pflichten suchen will, bauet seinen Thron auf den mißlichen Sand des

Volksglaubens an seine Stärke. Der Glaube an Gott ist in dieser An-
erkennung das Band des Fürsten und seines Volkes, das Band der

innern Vereinigung der Segensverhältnisse der Menschheit Die
Priester sind die Verkünder des Vaterstands der Gottheit und des Bru-
derstands der Menschheit, und ihr Stand ist der Mittelpunkt der

Vereinigung der Naturverhältnisse der Menschheit zu ihrem Segen durch

den Glauben an Gott." Der Glaube an Gott ist die Quelle aller

Gerechtigkeit, aller Sicherheit. Unschuld und Gefahrlosigkeit, aller reinen

Nationaltugend, alles Volkssegens und aller Volkskraft. Sünde ist
Quelle und Folge des Unglaubens Unglaube Quelle der

Zernichtung aller innern Bande der Gesellschaft. Unglaube der Obern
Quelle des Ungehorsams der Untern Der Unglaube zer-

nichtet die Quelle des Gehorsams Die Folgen desUnglaubens sind

täglich steigende Laster, täglich abnehmende Vatergüte, willkürliche Ge-

walt ohne Segenszweck, unnatürliche Regierungsfratzen, drückende Zwi-
schengewalt, Aussaugen des Markes am Volk, sich vermindernde Volks-

kraft gegen diese Zwischengewalt, sind unter einer ungläubigen, die Rechte

der Gottheit und der Menschheit verachtenden Regierung unvermeidlich.')
Aller Unglauben ist unbescheiden,^) ober der Glaube an Gott, der

Kindersinn der Menschheit gegen die Gottheit ist stille Erhabenheit in jeder

Kraft ihrer Wirkung Reiner Segen der Menschheit, du bist Kraft
und Folge des Glaubens Ich baue alle Freiheit auf Gerechtigkeit,

aber ich sehe in dieser Welt keine versicherte Gerechtigkeit als bei der

zur Einfalt, Frömmigkeit und Liebe gestimmten und in dieser Stimmung
erleuchteten Menschheit Und die Quelle der Gerechtigkeit und alles

Weltsegens, die Quelle der Liebe und des Brudersinns der Menschheit,

diese beruht auf dem großen Gedanken der Religion, daß wir Kinder

Gottes sind und daß der Glaube an diese Wahrheit der sichere Grund

alles Weltsegens sei. In diesem großen Gedanken der Reli-
gion liegt immer der Geist aller wahren Staatsweisheit,
die reinen Volkssegen sucht; denn alle innere Kraft der Sittlichkeit,
der Erleuchtung und Weltweisheit ruht auf diesem Grund des Glaubens

der Menschheit an Gott. Und Gottvergesfenheit. Verkenntnis der Kin-

derverhältnisfe der Menschheit gegen die Gottheit ist die Quelle, die alle

Segenskraft der Sitten, der Erleuchtung und der Weisheit in aller

'> Möchten unser« Staatsmänner diese Worte Pestalozzis nur recht beherzigen!
'> Wie wahr dies ist, zeigt das tägliche Leben und die ungläubige Preste nur z»

oft!



—s 201

Menschheit auflöset. ^) Daher ist dieser Verlorne Kinndersinn der Mensch-

heit gegen Gott das größte Unglück der Welt, indem es alle Vaterer-
ziehung Gottes unmöglich macht, und die Wiederherstellung dieses Verlornen

Kindersinnes ist Erlösung der Verlornen Gotteskinder auf Erden. Der
Mann Gottes, der mit Leiden und Sterben der Menschheit des allge-
mein Verlorne Gefühl des Kinderfilms gegen Gott wieder herstellt, ist

der Erlöser der Welt, er ist der geopferte Priester des Herrn, er ist

Mittler zwischen Gott und der gottvergessenen Menschheit. Seine Lehre
ist reine Gerechtigkeit, bildende Volksphilosophie, sie ist
Offenbarung Gottes des Vaters an das Verlorne Geschlecht seiner

Kinder." —

Das sind die hauptsächlichsten Gedanken dieser merkwürdigen Schrift,
bei der wir etwas länger verweilten, weil sie in den Lehrbüchern der

Erziehnngsgeschichte gewöhnlich nur kurz berührt, oft nur genannt wird
und uns doch einen so tiefen Einblick in die innere religiöse Stimmung
Pestalozzis tun läßt. In ihr weht ein religiöser Geist, der gegen das

Ende selbst christlich Ivird. Man sieht, Pestalozzis Herz hatte sich an

seinem Stoffe erwärmt und offenbart daher sein inneres christliches Ge-

fühl, das schöne Erbteil seiner christlichen Mutter. Ausfallen muß uns
aber bei all dem, daß der Name des Erlösers, „des Mannes Gottes",
nicht aus seiner Feder fließt, so natürlich dies doch gewesen wäre. Der

christliche Leser der Schrift erwartet ihn ganz natürlich und sieht sich

enttäuscht, daß er ihn nicht findet. — Skizzieren wir zum bessern Ver-
ständnis den Gedankengang nochmals kurz; er läßt sich in folgende Sätze

zusammenfassen : 1. Erziehung ist Ausbildung der innern Kräfte des

Menschen; diese ist allen Menschen notwendig, mögen sie Fürsten oder

Untertanen sein; sie geschieht durch Übung und Gebrauch; hiebei

muß man sich an den Gang der Natur anschließen und darf ihr nicht

voraneilen, sodann hat man immer von Realkenntnissen auszugehen und

dabei die Umgebung des Kindes und die nächsten Verhältnisse desselben

Zu benützen. 2. Nicht Vielwisserei macht glücklich, sondern ein gründliches

Wissen und die Fähigkeit, dasselbe zu gebrauchen; aber nebst dem Wis-
sen ist auch ein gutes, der Wahrheit folgendes Herz notwendig. 3. Der

Mensch ist nicht nur ein individuelles Wesen, er muß auch für das

soziale Leben gebildet werden und zwar a. für das häusliche (familiäre),
b. für das berufliche und staatliche und c. für das religiöse. Zu Gott

steht der Mensch in näh est er Beziehung. 4. Der Glaube an Gott ist

bem Menschen wesentlich, gehört zu seiner Natur; dieser Glaube beruht

mehr auf dem reinen Kindersinn des Menschen, seiner unverdorbenen

') Auch daZ find beachtenswerte Worte für unsere Staatsmann»!



-->-^z 202

Natur, als auf gelehrten Forschungen, die gar oft zu Irrtümern führen.
5. Die Folgen des Glaubens sind beseligend für die Familie und den

Staat und das ganze soziale Leben; auf ihm beruhen alle Nationally
genden; der Unglaube dagegen wirkt nach allen Richtungen verderblich,

erzeugt Ungehorsam und Lasterhaftigkeit und Auflösung aller sozialen

Verhältnisse. 6. Will daher der Staat segcnspendend wirken, muß er

auf Religion sich gründen, die den Menschen ins rechte Verhältnis zu

Gott setzt und dadurch auch zu den Behörden, es ist das Kinderverhält-
nis des Menschen zur Gottheit. Der Verlust dieses Kindersinnes ist

das größte Unglück der Welt. 7. Christus, „der Mann Gottes", hat
den Verlornen Kindersinn durch sein Leiden und Sterben wieder herge-

stellt, er ist daher der Erlöser der Welt. Seine Lehre ist göttliche Of-
fenbarung und bildende Volksphilosophie. Als Schluß ergibt sich von

selbst, obwohl Pestalozzi ihn nicht gezogen hat; also muß die von
Christus gegebene göttliche Offenbarung Grundlage aller
wahren Volkserziehung sein. Hätte Pestalozzi diesen Schluß für
seine ganze Erziehungstätigkeit gezogen, so würde seine Pädagogik einen

christlichen Charakter bekommen haben und eine reiche Segensquelle für
das Volk geworden sein. Leider hat der von Rousseaus Ideen befangene

Verstand später wieder die Sprache des Herzens zurückgedrängt. Folgte

Pestalozzi dem Herzen, so erschien er als Christ, folgte er seinem be>-

fangenen Verstände, so war er ein Ungläubiger. Daher ist es so schwer,

über den religiösen Standpunkt Pestalozzis ins klare zu kommen und ge-

hen die Ansichten hierüber so sehr auseinander. Am besten hat er sich wohl
selbst charakterisiert, wenn er sagt: „Ich ging schwankend zwischen
Gefühlen, die mich zur Religion hinzogen, und Urteilen, die mich

von derselben ablenkten, den toten Weg meines Zeitalters."
„Dieses Bekenntnis," sagt Karl v. Raumer. „finden wir in Schriftew
wie im Leben bestätigt, doch so. daß in seinen frühesten und wieder in

seinen spätesten Schriften das religiöse Gefühl den skeptischen Verstand

überflog. "

') Es gehört« diese Aussühmng über die Stellung Pestalozzis zur Religion, spe-

ziell zum Christentum mehr an den Schluß unserer Pestalozzi-Artikel, wo wir eine allge-
meine Charakteristik desselben geben werden. Eine .offene Frage einer Anzahl besser:

Einzahl) katholischer Lehrer, denen eS um Wahrheit und Gerechtigkeit zu tun ist' ^
in Nr. 6 der .Zchwz.-Lehrerzeitung" drängt mich jedoch, diese Frage jetzt schon kurz zu
beriihren, obwohl wir später noch öfter darauf zurückkommen werden. Der Leser gewinnt
dadurch an der Hand der weiteren Ausführungen am besten einen Einblick in die Richtigkeit

obiger Anficht. Sie- habe ich von Ansang an in meinen pädagogischen Vortragen am

Lehrerseminar, dem ich vorstehe, ausgesprochen und wußte mich dabei mit den größten

katholischen Pädagogen (Dr. L. Kellner, Or. Kahser, vr. Rolfus rc.) in Uebereinstimmung.

Ich habe daher auch gar keinen Grund, dieselbe der Oessentlichkeit zu verbergen, und bin

heute noch der Ueberzeugung, daß sie richtig ist und allein die religiös« Rätsel im Leb«
Pestalozzis zu lösen vermag.



—203 —

Die „Abendstunde" blieb fast ganz unbekannt und hatte daher für
die Verbesserung der Lage Pestalozzis wenig Bedeutung; dagegen machte ihn
sein zweites größeres Werk „Lienhard" und Gertrud" plötzlich zu einem in
ganz Europa berühmten Manne und trug auch zur Verbesserung seiner öko-

nomischen Lage bei. Aufgemuntert durch seinen Freund Buchhändler
Füßli, „der beinahe noch der einzige Mensch war, mit dem ich über
meine Lage ein herzliches »nd teilnehmendes Wort reden konnte," machte

sich Pestalozzi aufs neue an schriftstellerische Arbeiten, und versuchte sich,

in moralischen Erzählungen nach dem Muster von Marmontels (Jean
Fr.) „Loates moreaux". ^) Er machte deren fünf oder sechs, keine wollte,

ihm recht gefallen; die letzte aber floß ihm wie von selbst aus der Fe-
der, „ohne daß ich," sagt er selbst, „den geringsten Plan im Kopfe hatte
oder auch nur einem solchen nachdachte. Das Buch stand in einigen

Wochen da, ohne daß ich eigentlich wußte, wie ich dazu gekommen. Ich-
fühlte seinen Wert, aber doch nur wie ein Mensch, der im Schlafe den

Wert eines Glückes fühlt, von dem er eben träumt. Ich wußte kaum,

daß ich wachte; doch sing ein erneuter Funke von Hoffnung an. sich in
mir zu regen, daß es möglich sein möchte, meine ökonomische Lage auf
dieser Bahn zu bessern und den Meinigen erträglicher zu machen." Er
zeigte nun die Schrift einem Freunde, der zwar Gefallen an ihrem In-
halte fand, sie aber in stilistischer Beziehung umzuarbeiten begann, so

daß Pestalozzi sie kaum wieder erkannte und ganz unbefriedigt war; da-

her übergab er sie einem andern Freunde, Ratschreiber Jselin von Basel,

zur Durchsicht, der das Buch sehr lobte: „Die Ansichten, die darin Herr-
scheu, sind dringendes Bedürfnis unserer Zeit, dem Mangel orthographi-
scher Richtigkeit ist leicht abzuhelfen." Er übernahm auch die Sorge für
den Druck und das Honorar.(Fortsetzung folgt.)

R» <ii« Rileeske »i-k«e! Das Konzil von Trient sagt .Die Lehrer sollen eiw
solche» Einkommen erhalten, daß sie die Armen ohne Schulgeld ausnehmen können."

Eine Kölner Synode faßte den Beschluß, den Schülern aus der Armenkasse
des Ortes die nötigen Schulbücher zu besorgen.

Erzherzog Ferd. II. erleißt 1686 für Tirol eine vollständige Schulordnung,
die durch ihre Obsorge für menschliche Behandlung und religiös-sittliche Erziehung der
Zugend sich kennzeichnet. — Auch der bairische Landtag tritt 1564 für die Volksschule
wacker ein.

Der Orden der Jesuiten hatte schon Ende des 16. Jahrhundert die romanischen.
Länder und die Länder Mitteleuropas mit ungefähr 266 Schulanstaltm wie mit einem

Netze überzogen. Die Güte dieserSchulen schon in dieser Zeit anerkennen Prote-
stauten und Ungläubige von Ruf und Klang: so Sturm und Descartes.

Die Benediktinerschulen nahmen besonders Rücksicht auf die Zulassung

armer Schüler, welche durch besondere Synodalbeschlüsse anbefohlen wurde, so daß oft.
fast der Schüler vollständig vom betr. Stifte erhalten wurde.

') Ein französischer Schiiststeller (1723—1739).
2) Aus Jselins Empfehlung übernahm die Buchdruckerei Decker in Berlin den Ver-

lag des Werkes und zahlte dem Verfasser per Bogen ein Honorar von einem Louisd'or.


	Johann Heinrich Pestalozzi, sein Leben, sein Wirken und seine Bedeutung [Fortsetzung]

