
Zeitschrift: Pädagogische Blätter : Organ des Vereins kathol. Lehrer und
Schulmänner der Schweiz

Herausgeber: Verein kathol. Lehrer und Schulmänner der Schweiz

Band: 3 (1896)

Heft: 9

Artikel: Johann Heinrich Pestalozzi, sein Leben, sein Wirken und seine
Bedeutung [Fortsetzung]

Autor: H.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-529612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-529612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


280

Johann Heinrich Vefla!o??i,
fein Leben, fein Wirken unö feine Weöeutnng.

n. v.
(Fortsetzung,)

In „Lienhard und Gertrud", das ist nicht zu leugnen, liegt ein

großes Stück Volks- und Schulpädagogik. Wenn die Familienmütter
Erzieherinnen sind wie Gertrud; wenn die Familienväter das Wirtshaus
meiden, dafür ihrem Beruf obliegen und für ihre Familie sorgen! wenn die

Lehrer erzieherisch wirken und für das Wohl des Ganzen warmes In-
teresse haben; wenn die Seelsorger und Staatsbehörden ihre Pflichten
treu erfüllen und alle sozialen Erzichungsfaktoren einträchtig zusammen-
wirken: Familie und Schule, Staat und Kirche; — dann muß die

Volkserziehung gedeihen und das Volk glücklich werden. Aber Pestalozzi

hatte damals noch keine Ahnung von dem Werte seines Buches; wenn

er also in der Tat treffliche Grundsähe entwickelte, so geschah dies nicht

in der speziellen Absicht, die Ideen der Elementarbildung für die Schule

auseinanderzusehen; er schrieb einfach, was er für die Hebung des Volks-

Wohles als nützlich betrachtete. „Ich dachte nicht einmal," sagt er selbst

im Schwanengesang, „daß es als ein wirklich geratenes Gemälde des

Ideals und der Grundsähe und Gesichtspunkte des Erziehungsversuches

angesehen werden könne, den ich lange, ehe ich dieses Buch geschrieben,

auf meinem Gute unternommen, aber höchst unglücklich ausgeführt habe.

Ich kannte damals das Wort: „Idee der Elementarbildung" gar nicht

und hatte es mit Bewußtsein nie aussprechen hören. Aber das Wesen

dieser Idee, wie sie im niedern, gemeinen Volke beim fast gänzlichen

Mangel aller nötigen Kunstmittel allein ausgeführt werden kann, und

wie ich es schon damals, aber freilich wörtlich unbewußt, in mir trug,
ist im Bilde der Gertrud in seiner Vollendung dargestellt."

Im Jahre 1782 erschien ein zweites Volksbuch „Christoph und

Else", in welchem er „den Zustand der höhern, aber auch dadurch hoch-

bemäntelten und hochverschleiertcn Ursachen des Volksverderbens mit

den nackten, unbcmänteltcn und unverschleierten Ursachen derselben, wie

diese sich aus den Dörfern in den schlechten, hummelartigen Borge-

setzten aussprcchcn und offenbaren, dem kultivierten Publikum seines

Vaterlandes und selber den gradsinnigen und in ihrer Art ausgellärten

Landleuten desselben in die Augen fallen machen wollte." Christoph, ein

wohlhabender Bauer des Dorfes, will Getruds „Lienhard und Gertrud'

in den langen Winterabenden mit seiner Familie lesen und eingehend

besprechen. Jedes Mitglied derselben, auch der Knecht und die Mägde,



281

soll seine Ansicht über das Gelesene unumwunden aussprcchen. Dadurch
sollte Pestalozzi das Buch als ein „Versuch eines Lehrbuches zum Ge-

brauch der allgemein?« Realschule der Menschheit, der Wohnstube" sein,

das in jeder Strohhütte gelesen werden möchte. Sein Wunsch ging jedoch

nicht in Erfüllung; die langen Gespräche wirken ermüdend und die hö-
Hern Stände fühlten sich verletzt, da Pestalozzi den Grund der Unordnung
in den untern Volksklassen in den Beispielen der obern Stände sucht.

Aus seinem Inhalte wollen wir nur wenige Sätze herausheben, die auch für
Pcstalozzis pädagogischen Bestrebungen charakteristisch sind: „Das, was
Eltern die Kinder lehren können, ist und bleibt immer die Hauptsache

fürs menschliche Leben." — „Es kommt bei einer guten Auferziehung
eines Kindes immer am meisten darauf an, daß es für sein Hausrecht

erzogen werde." — „Es fällt in die Augen, daß die Wohnstube mit
dem ganzeu Umfang ihrer menschlichen Mittel unendlich mehr geeignet

ist als die in Rücksicht auf diese Verhältnisse leere Schulstube. Der Schul-
meister sagt da iu seiner Schulstnbe dem Kinde: sei fromm, folge dem

Vater und der Mutter, denn es ist Gottes Wort; aber das Kind vcr-
steht wenig von dem, was er sagte und vergibt es gemeiniglich, ehe es

nach Hause kommt. Aber wenn der Vater daheim ihm Brot und Milch
gibt, und die Mutter ihren Bissen spart und ihn ihm gibt, dann merkt

und fühlt und versteht das Kind, daß es Gottes Wort, daß es seinem

Vater, der ihm Brot gibt, und seiner Mutter, die ihren Bissen mit
ihm teilt, gehorsam sei, und es vergißt das Wort des Vaters, der es

täglich auch an dieses Wort Gottes mahnt, nicht wie das leere Wort
des Schulmeisters." — „O es ist ein heiliger Ort um die Wohnung
des Menschen; da kennt, da versteht man einander, da geht einem so

alles ans Herz; da soll man einander lieb haben wie man sonst nirgend
in der Welt einander lieb ist. Da ist es so still, da ist nichts Fremdes

und kein Schulgcwühl. Da schneidet ein Sohn Rüben und rechnet mit
dem Vater; da spinnt die Tochter und lernt im Spinnen die Lieder

alle, die ihre Mutter neben ihr singt. Da hält man keine Hand still
um des Lernens willen, und für das Landvolk ist das, keine Arbeitszeit
beim Lernen verlieren und keine Hand beini Lernen stille holten, das aller-

wichtigste. Auch wenn ich Zeit und Geduld hätte und Schulmeister auf
meinem Dorfe sein könnte, so würde ich Spinnräder und Webstühle in
meine Schulstube nehmen und meine Bauernkindcr müßten mir einmal
reden und reiten mit einander lernen. Ich würde ihnen so laut, wie

ein Lieutenant, der das erste Mal meistert, das, was sie lernen müßten,

vorsprechen In der Stadt möchte mir dann meinethalben diese

Ordnung ganz nicht die rechte sein; denn da sucht und findet man Brot



282 A—^

und Zuckerbrot, vielseitig mit Sitzen und Staunen und braucht dazu den

schweren Karst und die schwere Schausel gar nicht, sondern den Heder-

kiel und viele andere Mittel, die so leicht sind als er." Diese Mittel
muß man denn auch ganz im Ernst gebrauchen, „denn der Mensch lernt
das, was einst seine Berufs- und seine Tagesarbeit sei» soll, auf keine

Weise im Scherz und im Spaß.")
Mit der Wochenschrift „Ein Schweizer Blatt" s 1782) tritt

Pestalozzi mehr auf den sozial-politischen Schauplatz. Er betout darin
unter anderm, daß das Glück eines Landes von der Bildung seines

Volkes bedingt sei, die höhcrn Stände und die niedern einander bedürfen,

daß man die Kinder nicht über ihren Stand erziehen dürfe und daß Tau-
senden das Leben armselig vorübergehe, „weil in ihren Jugendjahren
ihnen genügsamer häuslicher Genuß und genügsame häusliche Bildung
mangelten." Zitieren wir nur einige Sätze: „Der Mächtige hat die

Treue des Volkes und das Bolk den Schutz und die Pflege des Mach-

tigen nötig, und allenthalben beruht der wahrhaft gesicherte National-
Wohlstand auf der übereinstimmenden Befriedigung dieses gegenseitigen

Bedürfnisses der Herrschaft und des Volkes." — „Am allermeisten ist

der dienstbare Stand Gefahr und Elend ausgesetzt, wo Gottes- und Men-
schenverachtnng und Unglauben gegen ein zweites Leben den Herrschaft-

lichen Stand ansteckt. Der Fortschritt der Frömmigkeit und Erleuchtung
der oberen Stände ist also das Fundament des Wohlstandes der Bauern."
— „Man muß durchaus dem Volke nahe sein, wenn man es recht re-

gieren will. Von oben herab alles über einen Leisten schlagen
wollen, geht nicht an; solange der Mensch ungleiche Füße hat, muß

er auch ungleiche Schuhe haben." — „Die ganze Tätigkeit einer weisen

Regierung lenkt sich zur Emporhebung und Besserung der Jugend." —

„Lehr deinen Knaben Vater und Mutter folgen, arbeiten, zu den Seinen

schauen, auf Gott hoffen und in Demut einherwandeln, so hast du den

Bürger gebildet, der das tut, wovon unsere Knaben jetzt sprechen, und

den Weisen, der in Befolgung der wichtigsten Wahrheiten glücklich ist.

und den Hausvater, der seine Kinder mit dem nährt und ruhig setzt,

mit dem die Schwätzer unserer Tage ihren Kindern von allen fünf Sinnen

nur die Ohren befriedigen." — „Wer nicht in seiner Jugend in den

festen Schranckcn eines ordentlichen Hauses gewandelt und nicht von seinen

Eltern zu seinem Nahrungscrwerbe sorgfältig angeführt, vorbereitet und

ausgebildet worden, der wird sich mit allem Guten und allen Anlagen,
die er haben mag. auf einem mißlichen Fuß in diese arme Welt hinein-

geworfen fühlen."
') Mit dieser Anficht steht Pe'lalozzi mit Recht im Gegensah zu Basedow, der

den Ernst des Leinens viel zu wenig würdigte.



»o «A 283

Wir übergeben zwar Preisarbeiten vom Jahre 1780: „Inwiefern
ist es schicklich, dem Aufwands der Bürger in einem Frei-
staate, dessen Wohlfahrt auf die Handelschaft gegründet
ist.Schrancken zu setzen/' und: „Welches sind die besten aus-
fühlbaren Mittel, dem Kindermorde Einhalt zu tun?"
In der ersten Schrift, die mit dem ersten Preise gekrönt wurde (30
Dukaten), bestrcitet er die Zulässigkeit einer gesetzlichen Beschränkung des

Luxus als der persönlichen Freiheit entgegengesetzt, tritt aber warm und

kräftig für Vereinfachung der Sitten ein; in der zweiten Schrift betont

er als Pflicht des Staates, für die äußerehelichen Kinder zu sorgen, und

verlangt schonende Behandlung der Gefallenen.

In den Jahren 1780—90 schrieb Pestalozzi auch eine Anzahl von

Fabeln und Parabeln, welche den Zweck hatten, die Ursachen der

Unzufriedenheit des Volkes aufzudecken, und „die tierischen Ansichten und

Ansprüche der Menschennatür, in welcher großen oder kleinen Tiergestalt
fie zum Vorschein kommen, allgemein als dem Heile des Menschenge-

schlechtes und seiner hohen Bestimmung entgegenwirkend" darzustellen.
Er nannte sie in Bezug aus das ABC Buch der Realschule der Mensch-

heit (Lienhard und Gertrud): „Figuren zn meinem ABC Buche
oder zudenAnsaugsgründenmeinesDenkens." Sie erschienen

1797 im Drucke. Darin stellt er sich als „Menschenmaler" hin, wie er
in der ersten Fabel ausführt: „Er stand da, — sie drängten sich um
ihn her und einer sagte: Du bist also unser Maler geworden? Du
hättest wahrlich besser gethan, uns unsere Schuhe zu flicken. Er ant-
wortete: „Ich hätte sie auch geflickt, ich hätte für euch Steine getragen,
ich hätte für euch Wasser geschöpft, ich wäre für euch gestorben; aber

ihr wolltet meiner nicht und es blieb mir in der gezwungenen Lehrheit
meines zertretenen Daseins nichts übrig, als malen zu lernen." —

Manche dieser Fabel (es sind im Ganzen 237) sind nicht ohne

Wert und ein treffliches Spiegelbild der Zeit. Setzen wir zwei hieher,

um Pestalozzi aus nach dieser wenig gekannten Seite hin zu zeichnen.
Zlas Feuer und das Eisen. — Das Feuer sagte zum Eisen: Ich bin

dein rechtmäßiger Herr. Das Eisen antwortete: Ich kenne deine Gewalt über
mich; aber ich achte fie nie weniger für rechtmäßig, als wenn du mich schmelzest.
Diese Antwort mißfiel der hochfahrenden Flamme; sie knisterte, rauchte und
sprach: Der mich schuf, gab mir meine Gewalt über dich. Das Eisen erwiderte:
Es find indessen nur Menschenhände, die mich in die Esse und in den Tigel
legen. Ein Prachtgeländer von Eisen, das dieses Gespräch hörte: erwiderte: Ich
lobe mir das Feuer, das mich schmelzt; ich lobe mir die Zange, die mich in die
Este legt, und die Menschenhand, die mich schmiedet, sonst wäre ich noch elendes

Erz, deren es Berge voll hat und auf das niemand achtet. — So ver'chieden
find die Ansichten über den nämlichen Gegenstand, wenn sie von verschiedenen

Standpunkten ins Auge gefaßt werdest.



—284 5^-0—

Aas kranke Säumchen. - Sein Vater hatte es gepflanzt — es wuchs
mit ihm auf; er liebte es wie eine Schwester und wehrte seiner, wie seiner Ka-
ninchen und seiner Schäfchen. Aber das Bäumchen war krank; täglich welkten
seine Blüten. Das gute Kind jammerte, riß ihm täglich die welkenden Blüten
von seinen Zweigen und goß dann auch täglich gutes, nährendes Wasser auf
seine Wurzeln. Aber einmal neigte das Bänmchen seinen Gipfel gegen das lie-
bende Kind und sagte zu ihm Mein Verderben liegt in meinen Wurzeln; wenn
du mir hilfst, so werden meine Blätter von selbst wieder grünen. Da guckt das

Kind unter das Bäumchen und fand ein Mäufenest unter seinen Wurzeln. —
Wo das Volk serbt und leidet, da sucht »ur ein Thor ihm dadurch zu Heiken,

daß er die äußeren Zeichen seines Elendes den Augen oberflächlicher Beobachter
entrückt. Wer nicht Thor ist, der gräbt in jedem Falle, wo er das Volk leiden
sieht, den Mäusen nach, die ihre Nester gern ins Dunkle unter den Boden ein-
graben und ungesehen an den zarten Wurzeln des Vollssegens nagen und fie

verderben.

Im Jahre 1791 erhielt er Besuch von Nicolovius, dem spätern

preußischen Staatsrate, der den Grafen Friedrich Leopold von Stolberg
auf einer Reise durch die Schweiz nach Italien begleitete; er trat mit

ihm in freundschaftliche Beziehungen. Ihm gegenüber äußerte sich Pe-

stalozzi in einem Briefe vom Jahre 1793 auch über fein Verhältnis
zum Christentum; wir führen ans demselben diejenigen Stellen an, die am

besten diese vielumstritteue Frage beleuchten. Er sagt darin: „Ich ging
schwankend zwischen Gefühlen, die mich zur Religion hin-
zogen, und Urteilen, die mich von derselben weglenkten,
den toten Weg meines Zeitalters; ich ließ das Wesentlichste der

Religion in meinem Innersten erkalten, ohne eigentlich gegen die

Religion zu entscheiden. Ich verachtete die Papierwissenschaft von den

Verhältnissen zwischen Gott und den Menschen, ebenso wie die Winkel-

experiment?, mit denen Lavater^) der arme Papierwissenschaft über diesen

Gegenstand zn Hilfe kommen wollte. Aber ich verlor wahrlich die

wesentliche Kraft, die die wahre Gottesverehrung dem stillen
Edlen erteilt, indem ich sorglos für mich selbst die Schale dieses

guten Kerns nirgends des Aufhebens würdig, und den Kern nirgends

nur Labsal und Befriedigung sichernd um mich fand. In dem unsög-

lichen Elend, das über mich verhängt war, verschwand die Kraft der

wenigen isolierten Gesühle meiner jungen Jahre. Meine Wahrheit ist

an den Kot der Erde gebunden und also tief unter dem Engelgange, zu

welchem Glaube und Liebe die Menschheit erheben mag. Du kennst

Glülphis Stimmung, sie ist die meinige — ich bin ungläubig, nicht

weil ich den Unglauben fürWahrheit halte, sondern weil die

Sonne meiner Lebens eindrücke den Segen des Glaubens vielseitig aus

meiner innersten Stimmung verschoben. Von meinen Schicksalen so ge»

') Lavater gab ein Werk über Physiognomik heraus.



285 g—

führt, halte ich das Christentum für nichts anderes als für die reinste
und edelste Modifikation der Lehre von der Erhebung des Geistes über
das Fleisch — und diese Lehre für das große Geheimnis und das einzig
mögliche Mittel, unsere Natur im Innersten ihres Wesens ihrer wahren
Veredlung näher zu bringen, oder um mich deutlicher auszudrücken, durch
innere Entwicklung der reinsten Gefühle der Liebe zur Herrschaft über
die Sinne zu gelangen. Das glaube ich, sei das Wesen des Christentumes,
aber ich glaube nicht, daß viele Menschen ihrer Natur nach fähig seien, Christen

zu werden, ich glaube das Gros der Menschheit so wenig einer solchen

allgemeinen innern Verwandlung fähig, als ich dasselbe im allgemeinen

fähig glaube, irdische Kronen zu tragen. Ich glaube, das Christentum
sei das Salz der Erde, aber so hoch ich das Salz auch schätze, so glaube
ich dennoch, daß Gold und Stein und Perlen ihren Wert unabhängig
von diesem Salze haben und die Nutzbarkeit aller dieser Dinge unab-

hängig von demselben muß ins Auge gefaßt werden.

So stehe ich ferne von der Vollendung meiner selbst
und kenne die Hohen nicht, von denen mir ahndet, daß die
vollendete Menschheit zu ihnen hinanzuklimmen vermag." —
Wenn also Pestalozzi dem positiven Christentum entfremdet war, so trat
er ihm doch nicht feindlich gegenüber, sondern spricht mit einer gewissen

Hochachtung von ihm und unterscheidet sich dadurch vorteilhaft von dem

absprechenden Tone des modernen Unglaubens.
Um diese Zeit trat er auch in den von Professor Weishaupt in

München gegründeten Illuminatenorden, dessen Zweck war: Die Auf-
lösung der jetzigen Gesellschaft in ein patriarchalisches Leben, wo jeder

Hausvater König und Priester sein soll, also Um urz aller bestehenden

Verhältnisse. Dieser Zweck wurde jedoch nur auf den höhern Stufen
bekannt gegeben. 1786 wurde die Gesellschaft in Baie n verboten, wirkte
aber noch lange im Geheimen fort. Pestalozzi war e ne Zeitlang das

Haupt derselben in der Schweiz, trat aber später wieder aus. — Eine an-

genehme Abwechslung brachte Pestalozzi den Sommer 1792, wo er
eine Reise zu seiner Schwester in Leipzig machte, auf der er mit Göthe
und anderen litterarischen Größen bekannt wurde und verschiedene deutsche

Unterrichtsanstalten besuchte. 1793 trat er in nähere Verbindung mit
dem ungläubigen Philosophen Fichte, dessen Einfluß sich nebst dem-

jenigen von Rousseau in seiner Schrift: „Meine Nachforschungen über
den Gang der Natur in der Entwicklung des Menschenge-
schlechtes" deutlich herausfühlen läßt. (1797.). In ihr ist Pestalozzi

am weitesten vom Christentum abgeirrt, und die darin niedergelegten

Ansichten über die Religion und Sittlichkeit tönen ganz rationalistisch.



286

Die ganze Abhandlung bewegt sich sowohl nach dem Gange der Gedanken

als nach der äußeren Form ungemein schwerfällig und mühsam und ist

ein klares Zeugnis, wie wenig Pestalozzi für philosophisches Denken ge-

schaffen war. Er bekennt übrigens selbst : „Ich schrieb drei Jahre lang
mit unglaublicher Mühseligkeit an derselben wesentlich in der Absicht,

über den Gang meiner Lieblingsidcen mit mir selbst einig zu werden

und meine Naturgefühle mit meinen Borstellungen vom bürgerlichen

Rechte und von der Sittlichkeit in Harmonie zu bringen. Aber auch

dieses Werk ist mir selbst wieder nur ein Zeugnis meiner innern Un-

behülflichkeit." Den Menschen betrachtet er als Werk der Natur, in-

sofern er vom Jnstinckt geleitet wird, als Werk seines Geschlechts,
sofern er der Gesellschaft angehört und als Werk seiner selbst, sofern

er ein Gewissen hat. „Durch das Werk seiner selbst ist der Mensch sitt-

liche Kraft, Tugend; als reines Werk der Natur, als tierisches Geschöpf,

ist er im unverdorbenen Zustande ein friedliches, gutmütiges und wohl»

wollendes Wesen. Seine Kraft steht in diesem Zustande mit seiner Le-

gierde im Gleichgewicht; er lebt in völliger Harmonie mit sich selbst.

Als Werk des Geschlechts, als gesellschaftlicher Mensch, als Bürger, lebt

der Mensch in vollkommener Anerkennung des Mißverhältnisses seiner

tierischen Kraft mit seiner tierischen Begierde, folglich ohne Harmonie
seine Selbstsucht mit seiner Begierde. Nur als Werk seiner selbst ver»

Mag er diese Harmonie wieder herzustellen Als Werk seiner selbst

strebt er durch Belebung des Göttlichen und Ewigen, das in seiner Natur

liegt, auf einem Wege nach seiner Vollendung, den die tierische Natur

nicht kennt und den sein gesellschaftliches Verhältnis als solches nicht

sucht und nicht bedarf. Die Natur hat ihr Werk ganz getan, also tue

auch du das deinige Durch Sittlichkeit erhebe ich mich zu der ober-

sten Höhe, zu der sich meine Natur, nach ihrer Bollendung strebend,

erheben kann, zur Kinderunschuld empor, zu der göttliche Kräfte und gött-

liche Gnaden meine Natur fähig machen. Erziehung und Unterricht

müssen diesem Gange der Natur folgen. Sie müßen ihm das tierische

Wohlwollen durch das häusliche Leben zu einem menschlichen Wohlwollen
umwandeln Sie müssen ihn endlich durch Selbstverleugnung zu

der Kraft emporheben, durch die er allein imstande ist, das Wesen der

Unschuld in sich selbst wieder herzustellen und sich selbst durch seine sitt-

liche Kraft wieder zu dem friedlichen, gutmütigen und wohlwollenden

Geschöpfe zu machen, das er in der UnVerdorbenheit seines tierischen

Zustandes auch ist." In Bezug auf die Religion sagt er: „Die Religion

ist mir selbst ein Werk der Natur, ein Werk des Geschlechtes und ein

Werk meiner selbst. Göttlich ist die Religion jedem Menschen nur inso-



»—o—H 287

weit, als sic ihm selbst ein Werk seiner selbst ist. Das Christentum ist

ganz Sittlichkeit, darum auch ganz die Sache der Individualität des

einzelnen Menschen, Cs ist auf keine Weise das Werk meines Geschlechtes,

auf keine Weile eine Staatsreligion oder ein Staatsmittel zu irgend
ein.m Gewaltzwecke. Wenn es das wäre, so müßte es in Aberglauben
ausarten und blind ivcrdcn gegen alles Unrecht des Staates und gegen
allen Betrug derer, die es für ihren Borteil achten, die bürgerlichen und

religiösen Irrtümer der Völker bis in alle Ewigkeit aufrecht zu erhalten.
Darum haben wir auch als Staaten, als Nationen noch kein Christen»
tum und werden und sollen als Nationen keines haben. Die National-
religionen, die den Zischerring und das Kreuz zu den Staats- und
Standesinsignie» erwählt haben, diese Christentümer sind nicht die Lehre

Jesu. Alles Äußere des Christentumes, Hostie, Taufe, Priesterweihe,
Prozessionen sind wie das Kreuz und der Fischerring Folgen der Religion,
insofern sie nur ein Werk der Natur und ein Werk des Geschlechtes ist.
Das wirkliche Christentum scheint immer noch durch eben das Unrecht
und durch eben die Irrtümer verdrängt zu werden, die ihm bei seinem

Ursprung im Wege standen." Solche Ansichten zeigen, welche falsche

Ideen Pestalozzi vom Christentum, von seinem Wesen und seiner Be-
deutung hatte und wie unchristlich und unklar sein Denken war. Das
Werk ist überhaupt voll Unklarheit und Verschwommenheit, so daß er
selbst gesteht: „Die Wirkung meines Buches um mich her war die

Wirkung all meines Tuns; es verstund mich bald niemand, und ich

fand in meiner Nähe nicht zwei Menschen, die mir nicht halb zu ver-
stehen gaben, daß sie das ganze Buch für einen Gallimathias an-
sehen. Und noch neulich, noch jetzt drückte sich ein Mann von Bedeutung,
der mich sonst liebt, mit schweizerischer Treulichkeit so aus: „Aber,
nicht wahr. Pestalozzi, Sie fühlen doch jetzt selber, daß Sie damals, als
Sie dieses Buch schrieben, nicht recht wußten, was Sie wollten." —

Die nun kommenden politischen Ereignisse führten Pestalozzi ganz
auf die politische Schriftstellern. Er begrüßte die über die Schweiz sich

ausbreitende Revolution, indem er meinte, sie werde dem unterdrückten
Volke die Freiheit bringen. Teils in Flugschriften, teils im „Helvetischen
Volksblatte" trat er für die neuern Ideen ein und redet dem Bündnisse
der Schweiz mit Frankreich warm das Wort: „Bürger Helvetiens, Frank»
reich das ist eure einzige Rettung Ihr tretet jetzt hin, die Sache
der Telle und Winkelriede gegen alle Geßler, die Sache der Völker gegen
alle Unterdrückten, die Sache des alten, ewigen, göttlichen Rechtes gegen
aller Anmaßung der unrechtmäßigen Gewalt und der allgemeinen Men-
schenverhöhung zu verteidigen. Ihr tretet jetzt hin, den Altar der Frei-



288

heit gegen den Götzendienst der Sklaverei, die Sache des Lichtes gegen

die Finsternis, die Sache der Kirchen und Schulen, der Vernunft und

des Fleißes gegen die Barbarei, Dummheit, Bettelei und das Elend zu

verteidigen." Er ließ sich sogar hinreißen, die unentgeltliche Aufhebung
des Zehnten und die Verteilung der Gemeindsgüter zu befürworten, ja

sogar den Krieg gegen die eigenen Landsleute zu predigen, als einzelne

Kantone die neue Verfassung wieder aufheben wollten. Bei seiner schwär-

menschen Idee, die Lage der unteren Volksschichten zu verbessern und

bei seiner kurzsichtigen Gutmütigkeit, es werde dies durch die franzö-
fischen Waffen geschehen, „in drei Monaten," meinte er, „sehen wir keine

französischen Soldaten mehr," ist diese Verirrung uns nicht auffallend.

Daß er sich ihrer schämte, zeigt der Umstand, daß er in seinen „Bc-
kcnntnissen" dieselben mit Stillschweigen übergeht.

Der Vollständigkeit wegen erwähren wir hier noch die Abhandlung:

„Ansichten über die Gegenstände, auf welche die Gesetzge»

bung Helvetien s ihr Augenwerk zu richten hat," obwohl sie

erst 1802 in Burgdorf geschrieben wurde. Sie ist wieder ruhiger gc-

halten und zeugt von einem guten Verständnis seine Zeit. Sie ist eine

Art Kompendium seiner politischen Bestrebungen. Er führt darin aus,

daß das Glück der Staaten 1. auf dem bestmöglichen Ertrag des Grundes

und Bodens und der Industrie beruhe, 2. auf einer vernünftigen und

menschenfreundlichen Benutzung dieses Ertrages, und 3. auf der innern

und äußern Sicherheit des Besitzes und Genusses. Daher muß jede Ge-

setzgebung I. auf eine zweckmäßige Volksbildung abzielen, 2. auf eine

gute Polizei- und Gerechtigkeitspflege, 3. auf gute Militäranstalten, und

4. auf ein zweckmäßiges Iinanzsystem.
Mit dem Zusammensturz der alten Eidgenossenschaft war auch

für den Einsiedler auf dem Neuhof eine neue Zeit angekommen, welche

ihm ein neues Wirkungsfeld anwies und ihm Gelegenheit bot, seine

Ideen über Erziehung und Schule in die Praxis umzusetzen. Wir be-

gleiten nun Pestalozzi nach Stans und dann in seine Erziehungsan-
stalten nach Burgdorf und Jfferten. (Fortsetzung folgt.)

katholische Porst». Zu kath. neuzeitlichen Poeten zählt ein Kenner:
Weber mit feinen Dre zehnlinden, Brill mit dem Singschwan, Bertram Gomez und

Waldenhorst. Antonie Jiingft mit Konradin. Tod Baldurs-c. die Jesuiten Kreitea

Baumgorlner, Spillmann, Diel, Esser, Gietmann, Jungmann. Schupp und Dreoes, die

Weltpriester Biesten mit der „Romsahrt" und „St. Helenas Heiligtum", Laven
mit dem abenteuerreiiten „Jörg v. Falkenstein". Weeningh mit .Wittekind". „Bonsa-
zius" ,c. Heitemeyer, Muth, Seeber Ludwigs, Berlichingen. Weicknm. Httttinger und Hees;

ferner Anton Müller mit „Kiesel und Kristall". Belke mit „Ginsterblumen", v Leo

Fischer und l'. Norbert. Unter den kath. Dichterinnen nennt er: Emilie Ringseis, F.

Ehegasser iFann» Währ), Anna Esser, Margaretha Mirbach, Thekla Schneider, Clara
Commer. Felizitas v. Berge, Margaretha Schlichter, Alinda Jakoby, Cordula Peregrin«
Minna Frrericks und Th. Singolt.


	Johann Heinrich Pestalozzi, sein Leben, sein Wirken und seine Bedeutung [Fortsetzung]

